
صاحب امتیاز: حوزه علمیه دارالمعارف اهلبیت)ع(
مدیرمسئول: دین‌محمد جاوید

دستیار مدیرمسئول: جواد محب‌زاده
سردبیر: علی‌رضا حیدریان

دبیر اجرایی و مدیر داخلی: محمداکرم ذکی
ویراستاران: عزیزالله محسنی، محمداکرم ذکی و زهرا واعظ‌زاده

هیئت علمی )به ترتیب الف‌با(: دکتر امان‌الله فصیحی، دکتر محمد احمدی، دکتر ضیا محبوب، 
علی‌رضا حیدریان، محمداکرم ذکی و محمدحسین هاشمی.

گروه نویسندگان )به ترتیب الف‌با(: جواد محب‌زاده، حلیمه واعظ‌زاده، دین‌محمد جاوید، عزیزالله 
محسنی، عزیزالله علی‌زاده مالستانی، دکتر علی‌محمد مبلغ، دکتر قربان‌علی فکرت، محمدآصف 
القانی، محمدناصر سعادت‌نیا، میثم  عطایی، دکتر محمدرضا دانش، محمد رهیاب، محمدسمیع 

صحرا و نادرعلی مهدوی )زابلی(

برگ‌آرا و طراح جلد: رضا گلزار

شمارگان: ۱۰۰۰ نسخه
نشانی: کابل، جاده شهید مزاری)رح(، ریگریشن، حوزه علمیه دارالمعارف اهلبیت)ع(

مراکز پخش: کابل، بامیان، غزنی، مزار شریف، بهسود و دایکندی
بهاء: 200 افغانی

qabasatquarterly1402@gmail.com:ایمیل
شماره تماس: 0748203644

- فصل‌نامه قبسات در ویرایش مطالب آزاد است.
- نظرات طرح شده در مقالات الزاماً دیدگاه فصل‌نامه قبسات نیست.

- استفاده از مطالب فصل‌نامه قبسات تنها با ذکر منبع مجاز است.

سال اول، شماره اول، زمستان 1402.
صصی قبسات خ مه‌ علمی-�ت فصل‌�ن

شناسه

noname
New Stamp_2





فهرست
5.... مگر تا وادی ایمن کشاند این قبس ما را/ علی رضا حیدریان.................
کاوشی در میراث/ آیت الله واعظ زاده بهسودی.................................13
27....... یخی جدال عقل و نص در فرهنگ اسلامی/ محمدرضا دانش خط سیر تار
و  حیدریان  رضا  علی  اسلامی/  فرهنگ  در  معنویت  و  عقلانیت  بحران  در   تاملی 
55. ............................................................. محمداکرم ذکی
87. خشونت دینی؛ حقیقت یا افسانه؟/ جواد محب زاده...........................
چیستیِ فلسفه‌ی دین/ علی محمد مبلّغ.......................................119
149.................... ظرفیت‌های فقه اسلامی در توسعه انسانی/ محمد احمدی
167...................................... دیدار باخویشتن/ محمدناصر سعادت‌نیا
185.......... یخی فقه، فقاهت و مرجعیت/ نادرعلی مهدوی )زابلی(  پیشینه‌ی تار
215.......... نگاه اجمالی به مفهوم تقوا و آثار دنیوی آن/ عزیزالله علیزاده مالستانی
درآمدی بر حدیث‌شناسی/ محمدعلی کوشا...................................237
پیوند میان علم و دین/ محمد رهیاب .........................................261
عقل و عقلانیت در قرآن/  دکتر ابراهیم کالین .................................277

noname
New Stamp_3



4

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

299................................................ آب در قرآن/ دین‌محمد جاوید
حفیظ‌الله  دکتر  و  رسولی  علی  دکتر  اسلامی/  نخست  درقرن  خراسان  فتوحات   روند 
313..................................................................... حفیظ
331...................... زندگی معنوی در پرتو دعا و نیایش/ محمدآصف عطایی



سرآغاز

مگر تا وادی ایمن کشاند این قبس ما را
 علی‌رضا حیدریان

انتشار  با  را  بارقه‌هایش  و  اخگرها  نخستین  »قبسات«  علمی-تخصصی  فصل‌نامه‌ی 
نخستین شماره‌اش، پدیدار ساخته است. امید می‌رود که این اخگر فروزان از گزند باد و 
بارانِ خاموش‌کننده در امان مانده و از کمند حوادث ناگوار و توفان‌های آفت‌خیز دوران، 
سرافراز برجهد!. »قبس« پاره‌ای از آتش است. در یک داستان نمادین، موسی هنگامی که 
با خانواده‌اش راهی شهر باستانی مصر بود، در یک شب سرد و تاریک در وادی طور، راهش 
را گم کرد. چشم موسی از دور به آتشی افتاد که همچون عمود فواره می‌کشید و زبانه‌هایش 
میل به فرارَوی و استعلا داشت. او با کسانش و شاید همسرش گفت: »من آتشی می‌بینم، به 
زودی خبری از آن برای شما می‌آورم، یا شعله‌ی از آتش را برگرفته و به همراه می‌آورم تا شاید 
گرم شوید« )نمل/ 7(. شبِ سرد و تاریک آن‌هم در وادی نامعلوم و ناکجاپیدا هر انسانی را 
به تکاپو و تقلا واداشته و آرزوی برخورداری از روشنی و گرما را در آرمانش پدید می‌آورد. 



6

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

موسی شتابان به آن روشنی روی آورد. در نزدیکی آن نور، وقتی پرده‌های تاریک شب کم کم 
گاهی گرمی می‌گرفت، ناگهان  از پیش  چشمانش محو می‌شد و سرمای جانش از آتش آ
لون دیگر کرد: »مقدمش گرامی‌باد  از  او تجربه‌ای  بر گوش جانش نشست و  الهی  ندای 
آن‌کس که در این آتش است یا به گرد آن طواف می‌کند...« )نمل/ 8(. در نتیجه‌ی این 
مواجهه و گشودگی، موسای کلیم از رهگذر گفت‌وگو به قرب حقیقت راه‌گشود و برابر به 
روایت قرآن او در یک آشکارگی، از سوی خداوند برگزیده گردیده و در راستای روشنگری، 
جهل‌زدایی، خرافه‌ستیزی و آشکارسازی حقیقت، مامور شد. از نمادها و دلالت‌های این 
دستان است: امید داشتن در دل ناامیدنی، روشنگری در دل سیاهی، جستجوی گرما در دل 

سردی و مهم‌تر از همه: پناه بردن به گفت‌وگو.

بی‌هیچ قیاسی، اما روزگار ما نیز از جهات گوناگون با آن شب سرد و تاریک شباهت‌ 
تا بی‌هیچ درنگی یک‌سره  تلنبار شده  تاریخ یک‌جا و در یک جبهه  دارد. گویا سیاه‌بختی 
با طوفان‌های  افق،  تیره‌گیِ  در  که  است  قرن‌ها  ما  دراندازند.  پا  از  و  بوزند  و  بتازند  ما  بر 
مهیب و امواج آفت‌خیز روزگار، گرفتار آمده‌ایم و گردآب‌های سیاه یکی پس از دیگری از 
راه می‌رسند و چشم‌انداز را در سطوح گوناگون تیره و تار می‌سازند: نابخردیِ تلنبارشده و 
درازآهنگی که در تاروپود فرهنگ سرایت کرده؛ شکننده‌گی و نابردباری هراس‌انگیزی که 
در ساحت زبان و گفتار راه‌یافته؛ تهی‌مایگی و ایدیولوژیک‌اندیشیِ بنیان‌برافکنی که اندیشه 
نابردباری و قالب‌زنی‌هایی که  امتناع کشیده؛ چیره شدن جوّ تعصب، برچسب‌زنی،  به  را 
عرصه‌ را برای فعالیت تنگ کرده؛ فضای بی‌اعتمادی، کوتاه‌نگری و پلشت‌نظرییِ که اراده‌ی 
زیست‌جمعی را به مخاطره انداخته؛ رفتارهای سمت‌جویانه، ناعادلانه و انحصارطلبانه‌ی 
که ایستایی و بلکه عقب‌گردی را تضمین کرده؛ ظاهرگرای، قشری‌نگری و تابوسازی‌هایی 
که عرصه‌ی نقد و گفت‌وگو را برچیده و بسی از چیزهای غم‌انگیز دیگر، از واقعیت‌هایی 
آفت‌خیز روزگار ما است که مجال هرگونه گشودگی، روشنگری، انکشاف، توسعه، تحرک 
و آرمان‌گرایی را از ما ستانده است. آری، شب سرد است و افق تیره؛ دریغ از یک فروغ 
روشنگر، آشکار کننده و گرما‌بخش تا در پرتو آن جان‌ها گرم گردد و افق‌ها روشن و مسیرها 

به  گوناگون  ابعاد  در  را  این وضعیت  دیجور«  در قصیده‌ی »شب  بلخی  اسماعیل  نمایان. 



7

غاز
سرآ

ت/ 
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

خوبی به تصویر کشیده است:
بس شگفت است به ما حالت زنــدان امشب 	     کنج تنهایی و سرمــــای زمستان امــشب
نــه حـیــاتــی و نه علـــمی و نه آزادی رای      	     مانده در فکرت پوشاک و غم نـان امــشب
کفن مرده ز کاه است و ز خـــــاشاک زمین	     نیست بر زنده دگر چیز جز ارمــان امـشب
هیچ دانـی که کجا گفتم و آن ملــت کیست؟	     آن که مرکز بودش کــابــل بـاستان امشب
منزلش دامـن کـهسار و زمستـانش سخت 	     آتشی نیست مگر آتش حرمـــــان امشب
خـوب‌تـر شـدت سرمـای زمستـان بشـنـو	     کشتی غمزدگان است به طـوفــان امشب
یک سـر مـوی اگـر جـانب میـخــانـه رود	     مستی بــاده پــرد از سـر مستـان امشـب
چـو زهـر روزنـه تـا کشـور دل مـی‌گــذرد	     شـوق بـیـنـش نکند دیده‌ی کوران امشب
بـانگ یـک هیبت سـرما چو برآمد ز سحر	     مـانــده در راه گلو بانگ خروسان امشب
هیـچ کـس را نـبود خـاطر شـاد و دل گـرم	     غیر آن چنـد کـس و مالک یخدان امشب
)بلخی، ۱۳۹۱، ۵۰-۴۸(

نامیمون و غیرمطلوب است، اما بیش از هرچیزی و بیش از هر  این وضعیت هرچند 
زمانی ما را به تقلا و روشنگری فراخوانده و سنگینی‌ای رسالت را بر ما گوش‌زد می‌کند؛ 
چه آنکه نقطه‌های عطف در تاریخ معمولا از دلِ چنین گسست‌های پدید می‌آید و ساعقه‌ها 
همواره در دله‌های شب خاطره‌انگیز و تماشایی است و روشنگری/گرمابخشی‌ای »قبس« 

نیز در شب‌های سرد، خواستنی‌تر می‌گردد.

در دهه‌های اخیر ما شاهد گشایش روزنه‌های هرچند اندک در ساحت علم، فلسفه، 
هنر و به صورت کلی: فرهنگ، بوده‌ایم. این دست‌آوردها هرچند کافی نبوده، اما در حکم 
یک مایده‌ی مستعجل آسمانی بود که در یک برش کوتاه »ابرو نمود و جلوه‌گری کرد و رخ 
ببست«. در این روزگار اما عرصه‌ی فرهنگ بیشتر به دره‌ی متروکه‌ی ارواح می‌ماند که جز 
غوغای نابخردی و هجوم آشوبناک تاریکی، فریادهای دیگر طنین ندارند و یا کمتر به گوش 
می‌رسند. از دوردست‌ها صداهای بلند است، اما چنانکه بایسته است با دغدغه‌ها، دردها و 
گوش‌های ‌ما نمی‌خوانند. فصل‌نامه‌ی علمی-تخصصی »قبسات« به سهم خود تلاش دارد 
تا این کمبود را هرچند به صورت ناچیز جبران ساخته و در راستای روشنگری، آشکارسازی 



8

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

و خردپروری تلاش و تقلا ورزد.

گهی با دزد افتد کار و گاهی با عسس ما را      نشد کاین آسمان راحت گذارد یک نفس ما را

به شب از دزد باشد وحشت و روز از عسس ما را عسس با دزد شد دمساز و ما با هردو بیــگانه	

به کوه و دشت کرد آواره آوای جــرس مـــا را نشان کاروان عافیت پیــــدا نشد لیــــکن	

مگـــر تا وادیِ ایمن کشاند ایـن قبس مـــا را در این تاریکیِ حیرت به دل از عشق برقی زد 	
)ملک‌الشعرا بهار(

جای همچون نشریه‌ی در فضای فرهنگی کابل و به صورت خاص در خرده‌فرهنگ 
به سر  ابهام  و  ناآشکارگی  در حالت  گوناگون  از جهات  ما  و هست.  بوده  حوزوی خالی 
و  است  ما  انسانی  برسازنده‌ی جهان  -که  ما  فرهنگی  از جمله وضعیت  می‌بریم.  و  برده 
به میانجی الگوهای کارآمد فرهنگی می‌توانیم به زندگی‌مان سامان بخشیم- بیش از همه 
گرفتار ناآشکارگی، ابهام و اغتشاش می‌باشد. این درحالی است که فرهنگ، اندیشه و زبان 
حیاتی‌ترین ساحت زندگی و بلکه برسازنده‌ی جهان ما است. برای اینکه هم این نکته روشن 
نابسامان  این روزگار  فرآورده‌های علمی-اندیشگی در  بر اهمیت نشر و پخش  گردد، هم 
افتد،  قبسات روشنی  بنیادین فصل‌نامه‌ی  و دغدغه‌های  نشراتی  بر خط  و هم  رود  تاکید 

خوب است که گفتارم را ضمن بیان نکته‌های، محکم سازم.

انسان‌ها در یک نگاه، موجودات آشکارکننده‌اند: آشکارکننده‌ی جهان، انسان، جامعه و 
تاریخ. انسان‌ها به میانجی اندیشه و زبان، جهان را به تصویر کشیده و هستی خویش را در 
بستر جامعه و تاریخ به فهم و آشکارگی درمی‌آورند. در نبود فهم، همچنانکه هستیِ انسان 
تیره  نیز  پیرامون  و هستومند‌های  امور  می‌گراید،  نیستی  به  و سردی  از سیاهی  هاله‌ی  در 
گشته و در یک فضای ناآشکارگی، بود و نمودشان را از انسان دریغ می‌ورزند. به عبارتی، 
چیزهای  تنها  انسان‌ها‌  برای  اما  باشند،  هستومند  بی‌نهایت  خارج  عالم  در  است  ممکن 
وجود دارند که در آشکارگی ذهن و تجربه‌ی زیسته‌ی‌شان راه‌یافته باشند. به عنوان مثال: 
دوربین عکاسی تنها برای کسی وجود واقعی دارد و تنها کسانی می‌توانند در زندگی‌شان 
گاهی و تجربیات‌زندگی‌شان این پدیده مکشوف  با آن تعیین نسبت کنند که در منظومه‌ی آ
باشد؛ اگر وجود آن برای کس/کسانی مکشوف نباشد، نه تنها در زندگی‌شان با آن تعیین 



9

غاز
سرآ

ت/ 
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

نسبت نمی‌توانند، بلکه ممکن است همچون ملاهادی سبزواری بر استحاله و عدم امکان 
موازات جهان خارج،  به  انسان‌ها  که  دارد  آن  به  اشاره  این سخن  کنند.  دلیل  اقامه‌ی  آن 
گاهیِ‌جمعی و زبان‌شان آراییده و در دیالکتیک  همواره جهان دیگری را در ساحت ذهن، آ
برای  و  آفریده شده  پیش  از  خارج  می‌بخشند. جهان  سامان  زندگی‌شان  به  این‌دو جهان 
گاهیِ‌جمعی  انسان‌ها تنها قابل کشف، تفسیر و آشکارسازی است؛ اما جهان ذهن، زبان و آ
به دست کارگزاران فرهنگی  از هرکسی/هرچیزی  آفرینش آن بیش  آفریدن دارد و  به  نیاز 
و در پرتو نشر آثار علمی امکان‌پذیر می‌گردد. در نبود این‌ها، انسان‌ها بی‌عالم و بی‌جهان 

گردیده و نمی‌تواند زیست فعال و انسانی داشته باشند.

ملاصدرا در یک تعریف غایت‌شناختی از فلسفه، معتقد بود که فلسفه همان چیزی است 
که برای انسان‌ها کمک می‌کند تا جهان و عالم خویش را متناظر با جهان خارج ایجاد کرده 
و هستی را در کلیت آن به فهم درآورد )شیرازی، 1981، 20(. سخن او از جهاتی دقیق به نظر 
می‌رسد: در بنیادی‌ترین حالت تنها فلسفه است که می‌تواند زیربناهای عالم و جهان انسان را 
استوار ساخته و به زبان و اندیشه‌های او سامان بخشد. با این‌حال، باید توجه داشت که نه همه‌ی 
انسان‌ها فیلسوف‌اند و نه جهان‌های انسانی همه‌اش از لون فلسفه است و نه فلسفه منحصر 
بی‌شمار  با  انسان‌ها،  تاریخیِ  تجربه‌ی  در  ما  داشت.  منظور  آن  از  آنچه ملاصدرا  به  می‌گردد 
جهان‌ها و جهان‌بینی‌هایی سروکار داریم که از بنیاد باهم متفاوتند. به همین خاطر، لازم است که 
هرجامعه‌، قوم و گروهی، متناسب با الزامات تاریخی، فرهنگی، اجتماعی و جغرافیاوی خود‌شان 
تلاش‌ورزیده و جهان اندیشگی-زبانی و فرهنگی‌شان را سامان بخشند. به عبارت دیگر، لازم 
گاهی خودشان به زیست‌جهان‌شان روشنی  است که هر جامعه و قومی، در پرتو روشنی خرد و آ

انداخته و به زندگی‌شان سامان بخشند.

آنچه من از آن به جهان یا عالم انسانی یاد می‌کنم، نمی‌تواند فردی باشد؛ بلکه منظور چیزی 
است که در کشاکش روابط اجتماعی خودش را در هیکل فرهنگ -به صورت خاص اندیشه 
گاهی  و زبان- پدیدار می‌سازد. فرهنگ چتر وسیع است که از فلسفه به مثابه انتزاعی‌ترین نوع آ
گاهی عرفی( را شامل می‌شود. فرهنگ به صورت  گرفته تا انضمامی‌ترین نوع آن )عنعنات و آ



10

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مطلق یک امر انسانی است. به این معنا که از برساخته‌های تاریخی انسان به حساب می‌رود؛ 
همچنان‌که انسان‌ها نیز موجودات فرهنگی‌اند و جدا از فرهنگ نمی‌توانند به زندگی‌شان سامان 
بخشند. بنابراین، انسان و فرهنگ روابط دوسویه دارد: کارگزاران انسانی به میانجی گفتار، رفتار و 
نوشتار فرهنگ را آفریده/می‌آفرینند و فرهنگ به نوبه‌ی خود مجال زیست انسان‌ها را فراهم کرده 

و برای‌شان جهان و جهت می‌بخشد.

گاهی یک‌دست و زبان واحد سروکار  ما در تاریخ و در جوامع انسانی با فرهنگ یک‌سان، آ
نداریم. آنچه وجود دارد فرهنگ‌ها، اندیشه‌ها و زبان‌ها است. فرهنگ‌ها –از جمله زبان و اندیشه 
که مهم‌ترین عنصر فرهنگ است- هم به لحاظ دوره‌های تاریخی و هم به لحاظ گوناگونی 
جوامع، به صورت گریزناپذیری متفاوت و احیانا متضاد پدیدار گشته‌اند. از این حیث، همان‌گونه 
که فرهنگ‌ها گوناگون‌اند، جهان‌ها و زیست‌جهان‌های تاریخیِ انسان‌ها نیز گوناگون است. این 
گوناگونی لازم دارد که هر جامعه، قوم و گروهی به اعتلا، انکشاف و توسعه‌ی فرهنگ خودشان 
گاهیِ روشنگرانه، غنی‌سازی زبان، آفرینش  تلاش‌ورزند و از طریق توسعه‌ی فرهنگ، گسترش آ
گفتمان‌های معطوف به مسایل جاری و بسی امور دیگر به زندگی و زیست‌جهان‌شان سامان 
گاهی روشنگرانه و زبان مستحکم و بی‌پیرایه است  بخشند. تنها در پرتو فرهنگ انکشاف‌یافته، آ
که زمینه‌ی زیست انسانی فراهم گشته و جهان عاری از خشونت پدیدار می‌گردد. اغتشاش، 
آشوب و ناملایمت‌های خشونت‌باری که در زندگی اجتماعی ما به چشم می‌خورند، در گام 
کنده از آشوب، اغتشاش و خشونت دارند. اصلاح  گاهی‌ای آ نخست ریشه در فرهنگ، زبان و آ
این امور بدون ایجاد بسترهای علمی، تلاش روشنگرانه‌ی کارگزاران فرهنگی و اراده‌ی معطوف به 
تحولِ درون‌زا، شدنی نیست. سخن مذکور هیچ‌گاه بر انکار اهمیت گفت‌وگو و تغذیه‌ی فرهنگی 
از منابع بیرونی و بی‌گانه دلالت ندارد. ما در روزگاری که اغلب از توهم استغنا رنج می‌بریم و 
معمولا بر انبان تهی‌ای‌مان دل‌خوش و مبتهجیم، بیش از هرزمانی به گفت‌وگو، ترجمه و اقتباس 
از فرآورده‌ها و تجربه‌های دیگران نیازمندیم. با این‌حال باید توجه داشت که اقتباس بی‌رویه از 
فرهنگ بیگانه همانقدر ناشایسته است که اعلام بی‌نیازی از آن. از این حیث، ما ضمن گفت‌وگو و 
اقتباس، اما به روشنگریِ درون‌زا و ایجاد بسترهای روشنگرانه نیز نیازمندیم؛ چه آنکه منابع بیرونی 
به تنهایی نمی‌توانند پاسخ‌گویی نیازهای ما باشند. فصل‌نامه‌ی علمی-تخصصی قبسات در همین 
راستا رقم خورده است تا معطوف به مسایل و مشکلات روزگار، دامن بگستراند و علاوه بر منابع 



11

غاز
سرآ

ت/ 
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

فکری و اندیشگی بیرونی، بسترهای اندیشگی درون‌زا را نیز به سهم خود آماده سازد. بلکه راه پر از 
سنگلاخ توسعه‌ی فرهنگی و اندیشگی هموارتر گردد و درخشش‌های روشنگری، هرچند کمرنگ 

و هرچند از افق‌های دور، اما رخ‌نمایند و پرتو افکنند.

شب تاریک و بیم موج و گردآبی چنین هایل	             کجا دانند حال ما سبکباران ساحل‌ها 
)حافظ، ۱۳۷۸، ۲۵(

امانوئل کانت فیلسوف آلمانی در پاسخ به یک روحانی پروتستان راجع به این پرسش که 
»روشنگری چیست؟« فرمود: »روشنگری همانا بدرآمدن انسان است از حالت کودکی که 
گناهش به گردن خود اوست. کودکی یعنی ناتوانی از به کارگرفتن فهم خود بدون راهنمایی دیگران. 
و اگر علت این کودکی نه فقدان فهم، که نبود عزم و شجاعت در بکارگیری فهم خود، بدون 
راهنمایی دیگران باشد گناه آن به گردن خود انسان است. شعار روشنگری این است: جسارت 
آن‌را داشته‌باش که فهم خود را به کار گیری«)کانت، 1370، 49(. این تکه نسبت به وضعیت ما 
دلالت روشن دارد؛ نه از آن حیث که ما در عصر روشنگری قرارداریم، بلکه از آن‌روی که تنها راه 
برای بیرون‌رفت از این شب سرد و بی‌ستاره، پناه‌بردن به خرد خویشتن است. »خرد آواره«ی ما 
قرن‌ها است که به خواب گراییده. بیدارساختن این نیروی تابناک از بند غول‌ها حاجت به بسی 
تلاش‌ها و سنجش امکان‌ها دارد. ایجاد بسترهای روشنگرانه، نشر و پخش فرآورده‌های علمی-
پژوهشی، کاربست نیروهای فرهنگی در راستای روشنگری و تقلای هرچند اندک در جهت ستیز 
با نابخردی، می‌توانند حداقل‌های از مسیر تاریک و پر از سنگلاخ را برما گشوده سازند و زمینه‌ی 

بیداری و آشکارگی را فراهم آورند:

		 کوشش بیهوده بِه از خفتگی دوست دارد یار این آشفتگی 
)مولوی(

سرچشمه‌ها:
۱. بلخی، سید اسماعیل، دیوان بلخی، جلد اول، 1393.

۲. بهار، محمدتقی، دیوان اشعار ملک‌الشعرا بهار، انتشارات امیر کبیر، ۱۳۵۴.
۳. حافظ، شمس‌الدین، دیوان حافظ، چاپ۲، ۱۳۷۸.



12

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۴. شیرازی، صدرالدین محمد ابن ابراهیم، الحکمة المتعالیة فی الاسفار الاربعة القعلیة، 
ج1، چاپ3، بیروت: دار احیاء التراث، 1981م.

۵. کانت، امانوئل، روشنگری چیست؟ همایون فولادپور، مجله فرهنگی ادبی هنری کلک، 
شماره 22، تهران، 1370.

ه.سحابی،  توفیق  دکتر  به کوشش  معنوی،  مثنوی  بلخی،  الدین محمد  مولوی، جلال   .۶
.1379 تهران، 



کاوشی در میراث
 آیت‌الله واعظ‌زاده بهسودی

پیشینه‌ی ارث در بشر
ارث‌بردن و به میراث‌گذاشتن »سنّت« دیرینه‌ی بشر بوده و با »طبیعت« او پیوند دارد؛ چه 
این‌که حس تملّک و مال‌دوستی انسان -به ویژه اگر مال را بی‌صاحب و در اختیار خودش 

احساس کند- زاییده‌ی فطرت او بوده امر ثانوی و اجتماعی نیست.

لکن در چیستی و نحوه‌ی میراث‌گذاشتن و همین‌طور در قسمت وارثان، دیگرگونی‌هایی 
رخ داده و به مرور ایام پا به‌پای تحول جوامع بشری ثابت نمانده است. در آغاز تشکیل جوامع 
بشری و عبور از روزگار همجی و جنگلی، آنچه را انسان‌ها به ارث می‌گذاشتند، عبارت 
بودند از شکار، زراعت و اسباب ابتدایی زندگی و همین‌طور وارثان معمولا قدرتمندان آن 
روز بودند که گاهی در قالب رییس قبیله، ایل و طایفه، و گاهی در قالب رییس خانواده 
و بزرگ عشیره ارث می‌بردند. تا اینکه ارث رفته رفته به سوی قانونمند‌شدن پیش رفته و 
نظام‌مند گردید. باید توجه داشت که نحوه‌ی ارث‌بردن و به‌میراث‌گذاشتن در روزگاران قدیم 

noname
New Stamp_3



14

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

متناسب با تمدن‌های بدوی و ماقبل امروزی بوده است؛ مانند: مدنیت چین آن روز، یونان 
باستان، روم قدیم یا ایران دیروز و سایر تمدن‌های خرد و کوچک دیگر. بنابراین، در بحث 

تفصیلی اقتضا دارد که ارث متناسب با هر یکی از این تمدن‌ها مورد ارزیابی قرار گیرد.

ارث زن در جوامع بشری
تاریخ شهادت می‌دهد که زن در جوامع بشری شی انگاشته می‌شده و مانند سایر اشیاء به 
ارث برده می‌شد، چه رسد به این‌که خود وارث کسی باشد یا ارثی به او تعلّق بگیرد. بدتر از 
آن، در فصل گرسنگی یا مهمانی‌های اشرافی گوشت زن را می‌خوردند؛ طوری که گویند: 
سر زنی سهم خواهرش رسیده بوده و او اعتراض داشته که سر گوشت ندارد و در حق او 
جفا شده است؛ اما کار کشیدن از زن، فروختن، تبادله‌کردن و قرض‌دادن، یک کار عادی 
و معمولی بوده و در روزگاران گذشته شواهد بسیار دارد. بنابراین، زنان ارث نمی‌برده و هیچ 

نوع مالی به آنان تعلّق نمی‌گرفته است.

دون‌پایه  موجودات  و چنان  نمی‌بردند  ارث  زنان  نیز  اسلام  از  قبل  در جامعه‌‌ی عربِ 
در جامعه‌ی  ارث  نظام  می‌شدند.  به‌گور  زنده  دختران  از  بسیاری  حتا  که  می‌شدند  تلقی 
عرب به گونه‌ای بود که حتا پسران ضعیف و کودکان خود شخص را نیز شامل نمی‌شد. 
ارث معمولا مال فرزند، برادر، کاکا و حتا اجنبی از همان قبیله بود که قدرت داشتند. 
دیگران  از  بیش  و غارت می‌کردند،  بیشتر می‌کشتند  کاروزار  روز  در  که  معمولا کسانی 
با  داشت  مستقیم  تناسب  وارث  و  ارث  رابطه‌ی  حیث  این  از  بودند.  ارث‌بردن  سزاوار 

قبیله. غارت‌گران  و  جنگ‌آوران 

ارث زن در اسلام 
اسلام نه تنها برای زنان  شخصیت و شأن انسانی بخشید، بلکه برای‌شان ارث نیز قائل شد. 
اعراب بدوی روزی که شنیدند اسلام برای دختر نصف و برای همسر ربع یا ثمن و برای 
دو دختر دو ثلث و برای مادر ثلث ماترک متوفّی را اختصاص داده، خندیدند و گفتند که 
ما زنان را می‌کشتیم، اما شما به او میراث می‌دهید؟ عبدالرحمن برادر حسان شاعر از دنیا 
رفت. زنش با پنج دختر بر جای ماندند. طبقات بعد از اولادش آمدند و ارث عبدالرحمن 



15

اث
میر

در 
شی 

کاو
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
را بردند. اُم کحه بیوه‌ی عبدالرّحمن به رسول خدا)ص( شکایت کرد و به همین مناسبت آیه‌ی 
صْفُ«  ذیل نازل شد: »فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ وَ إِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّ

)نساء/ 11(. مطابق همین آیه اسلام بر زنان نیز ارث قائل گردید.

ابن جریر و ابن ابی‌حاتم از ابن عباس روایت می‌کنند که وقتی آیه‌ی فرائض نازل گردید 
به  بلکه  و  نیامده  مردم  قائل شد، خوش  ارث  مادر  و  پدر  و  پسر  و  دختر  فرزندان  برای  و 
اعتراض برخواستند و گفتند: »یک چهارم یا یک هشتم را به همسر و نصف مال را به دختر 
بدهیم؟! آیا به کودک هم ارث بدهیم؟! در حالی که این‌ها توانایی جنگی ندارند و غنیمتی به 
دست آورده نمی‌توانند« چنانکه بعدا اشاره می‌شود، همین روحیه منشاء »تعصیب« گردید 

که ارث را برای بستگان پدری اختصاص دادند.

     اسلام نه تنها برای زنان، بلکه برای اطفال و حتا برای جنینی که چهار ماهش کامل 
شده نیز ارث قائل شد. امّا امروزه اشکالاتی از سوی جامعه‌ی روشنفکری و دنیای مدرن 
مطرح می‌شود که گویا با نصف ارث برای زن به شخصیت او توهین و حقش زیر پا شده، 

بلکه در حق زنان ظلم صورت گرفته است.

کلینی  به سند خود از احول روایت نموده که ابن ابی العوجاء در آن روزگار نیز به احکام 
ارث اسلام خرده‌گیری کرده و می‌گفت: »چرا در اسلام زن ضعیف و بی‌چاره یک سهم ارث 
می‌برد و مرد با این که قوی است دو سهم؟! و این ضعیف‌کشی است. برخی از اصحاب 
قضیه را به امام ششم)ع( بازگو نمود و امام در پاسخ فرمود: »برای این که نه جهاد بر زن 
واجب است و نه نفقه و نه دیّه‌ی جنایات خطایی دیگران. همه‌ی این‌ها بر مردان واجب 
است لذا سهم مرد دو برابر است.« )فروغ کافی، ج 7، ص 85(. هدف ما از نگارش این 

جستار پاسخ دادن به پرسش‌ها و مسایل ذیل است:

اول( ارث زن همه جا »نصف« نیست، بلکه ارث مادر »ثلث« ماترک است و ارث پدر 
»سدس« ماترک که ثلث دو برابر سدس است؛ در حالی که نمی‌توان گفت که مادر جنس 

مؤنث نیست.

و  شده  تقسیم  مساویانه  پسر  و  دختر  ارث  متوفی،  مادری«  »بستگان  اولاد  در  دوم( 
است. چنین  پدری  بستگان  در  فقط  نیست،  الانثیین«  حظّ  مثلُ  »للذکر 



16

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

سوم( اگر اسلام یک سوم ثروث زمین را به زن اختصاص داده و دو سوم آن را به مرد، و 
در مقابل تمام هزینه‌های زندگی زن را بر مرد واجب کرده. تازه در حق او لطف نموده برای 
این که: یک سوم ثروت جهان)ثلث( ملک طلق و پول جیب زنان است که هیچ کس حق 
ستاندنش را ندارد لکن مرد از دو سوم ثروت جهان)ثلثین( بایستی تمام هزینه و نفقه زندگی 
زن را پرداخت کند ولو اینکه محتاج و نیازمند باشد و زن هرچند کارگر و صاحب درآمد هم 
باشد، نفقه مردش بر او واجب نیست. مَثَل زن و مرد، مَثَل دو نفر مسافریست که اربابش 
به یکی یک هزار و به دیگری دو هزار داده باشد و گفته باشد که در طول مدت سفر تمام 
مصارف به عهده مالک دو هزاری است و مالک یک هزار از پولش هیچ مصرف نمی‌کند ولو 
اینکه مالک دو هزاری به گدایی هم بیفتد و مالک یک هزاری اصلًا نیازی به پول پیدا نکند.

چهارم( در این تقسیم و اینکه چرا عکس نکرده و یا بین زن و مرد مساویانه قرار نداده تا 
اینکه هر کس عهده‌دار مصارف خود می‌شد، پاسخ این است که: نوع زن مظهر »عاطفه« 
و احساسات است و نوع مرد مظهر »عقل« و اندیشه؛ اما فرد هر کدام ممکن است چنین 
نباشد؛ بلکه چه بسا مردی یافت شود که رقیق القلب‌تر از زن است، و زنی یافت شود که 

عاقل‌تر از مرد است، و لکن در نوع همان است که گفته شد.

اسلام »مصرف کردن« را به عهده‌ی »تفکر« و تدبیر نهاده، نه به عهده‌ی »عاطفه« و 
احساس که در نظام اقتصادی اصل پذیرفته شده است که »مصرف« و توزیع ثروت مهم‌تر از 
»تولید« است. تولید هرچه زیاد باشد، اما اگر نحوه‌ی مصرف نادرست باشد، کار می‌لنگد.

اسلام، سرپرستی و تدبیر امور زن را به دوش مرد گذاشته تا نظام معیشتی پا بگیرد. در 
اینجا نباید گفت که زن را »ناقص العقل« خواندن توهین است؛ زیرا پاسخ این است که 
آیا مرد را هم »ناقص العاطفه« خواندن توهین است؟! در حالی‌که نه اینست و نه آن؛ بلکه 
حقیقت عینی و ملموسی این است که بگویی: »زن ریش ندارد« و »مرد ریش دارد« و هر 
بیانگر واقعیت خارجیه است و تازه حُسن زن در ریش‌نداشتن و حُسن مرد در  دو جمله 
ریش‌داشتن است. در عقل و عاطفه نیز حُسن زن در غلیان و فوران عاطفه اوست که اگر 
عاطفه نمی‌بود، نمی‌توانست »مادر« شود و حُسن مرد در تعقل و تفکر اوست که اگر عقل 



17

اث
میر

در 
شی 

کاو
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و فکر او نبود نمی‌توانست »قیمومت« کند.

»ناقص  همچنانکه  نیست؛  عقل  نفی  گفتن،  العقل«  »ناقص  که  کرد  فراموش  نباید 
العاطفه« گفتن نفی عاطفه نیست. اگر بگوید که زن عقلش از مرد ذرّه‌ای کمتر نیست آیا 
می شود گفت: مرد عاطفه اش ذرّه ای از زن کمتر نیست؟! اگر آنجا جواب مثبت است، 
این‌جا هم مثبت است و اگر آنجا جواب منفی است این‌جا هم منفی است. پس نمی‌شود 
مصرف را به دوش عاطفه گذاشت تا با دیدن یک صحنه‌ی دلخراش همه‌ی سرمایه را ببازد 

و تدبیر را به دوش عقل نگذاشت تا نظام معیشتی بشر از هستی ساقط شود.

اسلام دین »واقعیت‌نگر« است؛ طوری که در جنس مونث تا زمانی که دختر  پنجم( 
است سهم نصف می‌دهد و زمانی که زن و همسر شد، ربع و ثمن می‌دهد و اما زمانی که 
نیز  تاریخ  را قائل است. واقعیت  برای پدر شش یکم  او و  برای  را  ثلث ماترک  مادر شد، 
شهادت می‌دهد که جنس مونث تا زمانی که دختر است، زنده به گور شده، اما زمانی که 
همسر می‌شود میزان ظلم در حقش کاهش پیدا می‌کند، لکن زمانی که مادر می‌شود حتا 
ارثیه گاهی سهم نصف،  نیز در بحث  به او احترام قائل است. اسلام  ظالم‌ترین انسان هم 
گاهی سهم ربع، گاهی سهم ثمن و گاهی سهم ثلث قائل است که حکایت تغییرات و نوسان 

اوست. حالات 

طبقات ارث در اسلام
در اسلام طبقات ارث بر اساس »رحم« و »خون« که »نسب« باشد تنظیم و تشریع شده و 
در کنارش »سبب« و اقسام ولاء و دوستی نیز از نظر دور نمانده است؛ زیرا پیوند زناشویی 
و ازدواج و همچنان ولایت و دوستی افراد در زندگی مالی و حیات اقتصادی بشر امتزاج 
یافته است. مگر می‌شود همسر را وارد معادله نساخت؟! یا در رابطه‌ها و علاقه‌های دوستی، 

نسبت‌های اجتماعی و ثانوی را به حساب نیاورد؟!

بنابراین »سه طبقه« در ارث مطرح شده که طبقه‌ی اول: پدر، مادر و اولاد انسان است 
هر چه پایین بروند؛ زیرا واسطه‌ای در بین وجود نداشته و اولاد ادامه‌ی حیات و وجود پدر 
نَسَبی دارد و بسیار طبیعی است که  است و همچنان با پدر و مادرش بدون واسطه پیوند 
پدر بعد از خودش مال را برای کسی می‌خواهد که با خودش بی واسطه پیوند داشته باشد.



18

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

و طبقه دوم: برادر، خواهر، جد و جده است هر چند بالا بروند؛ زیرا بین شخص و این 
دسته، یک واسطه بیش نیست که پدر و مادر باشد و بسیار طبیعی است که هرگاه بستگان 

درجه‌یک نباشد بستگان درجه دوّم خواسته‌ی بشر است تا از وی ارث ببرد.

اند؛  انسان  نبود طبقه‌ی دوم وارث  با  ماما و خاله است که  و طبقه سوم: عمو، عمه، 
و  المثل  که ضرب  به حدی  بوده  بشری  قبول شده‌ی  اصل  »بُعد«  و  مسئله »قُرب«  زیرا 
قاعده شده که‌: »الاقرب یمنع الابعد« و بر همین اساس است که در »بطن‌ها« نیز همین 
قاعده حاکم است؛ مثلًا مادامی که فرزند باشد، ارث به بطن دوم که نوه‌ها باشد نمی‌رسد 
و همچنان مادامی که نوه‌ها موجود باشند، ارث به فرزندان آن‌ها نمی‌رسد و در طبقه دوم 
نیز مادامی‌ که برادر و خواهر باشند نوبت به بطن دوم که فرزندان آنها باشند، نمی‌رسد و 
همچنان مادامی که اولاد خواهر و برادر باشند، ارث به فرزندان آن‌ها نمی‌رسد. و همین طور 
قانون بطن در طبقه‌ی سوم نیز حاکم است. بنابراین، مادامی که عمو، عمه، خال و خاله 
باشند، نوبت به بطن دوم که اولاد آنها باشند نمی‌رسد و همچنان مادامی که اولاد آنها باشند 

نوبت به فرزندان آنها نمی‌رسد.

شده  تنظیم  طبقه  چهار  در  فرانسه  کشور  قانون  مثل  مسلمان‌ها  غیر  میراث  قانون  اما 
است: اولاد طبقه‌ی اول؛ پدر و مادر همراه با برادر و خواهر طبقه‌ی دوم؛ جد و جده طبقه‌ی 
سوم؛ و عمو، عمه، دایی و خاله در طبقه چهارم به حساب آورده، اما زن و شوهر از قاعده 
خارج مانده است. در حالی که در اسلام زن و شوهر با تمام طبقات جمع می‌شوند و از هم 

ارث می‌برند.

همچنان »وصیّت« در نظام اسلام طوری محدود شده که در چوکات شریعت در حد 
ثلث نافذ دانسته شده؛ نه بیشتر از آن، تا به ورثه آسیب اقتصادی وارد نشود، و وصیّت نتواند 
پُتکی )پنهانی( باشد بر فوق ارث که شخص مطابق ذوق و سلیقه خود به هر شخصی که 
دلش خواست مال را وصیّت کند. در حالی که در غیر نظام اسلامی وصیّت آزاد بوده و فوق 
ارث است، و شخص می‌تواند اموال خود را به هر کس سفارش نموده حتا می‌تواند به گربه 
و سگش وصیّت نماید که دولت هم قانونیت می‌دهد. امّا در اسلام وصیّت خارج از چوکات 
شریعت در باب ارث نافذ نیست و شخص نمی‌تواند وارثی را از ارث محروم کند و یا به یکی 



19

اث
میر

در 
شی 

کاو
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
بیشتر از دیگری بدهد مگر در حد ثلث.

اسلام برای شخص در زمان حیاتش سلطه‌ی مالی کامل داده که در تمام اموالش حق 
تصرّف دارد بلکه بعد از مرگ نیز در حد ثلث مالش سلطه او را در قالب وصیّت تجویز و 
تنفیذ کرده؛ اما »هبه« را در زمان حیاتش به غیر ذی رحم یا خویشان شخص جائز دانسته 
لکن هشدار داده که هرگاه وارث را محروم نماید، گناه بزرگ مرتکب شده و معصیت کبیره 

است.

سهام و فروض 
سهام که فروض نیز گفته می‌شود، در اسلام شش تا است: نصف )2/1(، ثلث )3/1(، ربع 
یافته  به کسانی اختصاص  ثلثان)3/2( و سدس )6/1(. هر کدام  )4/1(، ثمن )8/1(، 

است که به تفصیل بیان می‌داریم.

»نصف« برای سه کس آمده: »شوهر« در صورتی که از همسرش فرزندی -چه از او 
و چه از شوهر دیگرش- نمانده باشد و »دختر« در صورتی که تنها فرزند متوفّی باشد و 

»خواهر« ابوینی یا ابّی فقط در صورتی که وارث دیگر برای متوفّی نباشد.

»ثلث« برای دو کس اختصاص یافته: یکی »مادر«، در صورتی که از فرزند ‌متوفّایش 
فرزند و برادران متعدّد نمانده باشند و دیگری »خواهر« و »برادر امّی« در صورتی که بیش 

از یکی باشند.

»ربع« برای دو کس اختصاص یافته: یکی »شوهر« در صورتی که از متوفّی اولاد داشته 
باشد و دیگری »زن« در صورتی که از شوهرش فرزند نداشته باشد.

»ثُمن« برای زن یا زن‌های متعدّد در صورتی که اولاد داشته باشند چه از شوهر متوفّی 
و چه از شوهر دیگرش اختصاص یافته.

»ثلثان« برای دو کس اختصاص یافته: یکی »دو دختر« و یا بیشتر در صورتی که متوفّی 
فرزند پسر نداشته باشد و دوم »دو خواهر« یا بیشتر ابوینی یا ابّی فقط در صورتی که متوفّی 

برادر نداشته باشد.

»سدس« برای سه کس اختصاص یافته: یکی »پدر« در صورتی که متوفّی فرزند داشته 



20

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

باشد و دوم »مادر« با همان شرط پدر و سوم »خواهر« یا »برادر« مادری‌ در صورتی که 
منحصر به فرد باشد.

کیفیت سهام و فروض
در باب ارث برخی ورّاث دارای »دو فرض و سهم« است، یعنی فرض و سهم شان حداقلی 
و حداکثری دارد؛ مثل سهم یا فرض »شوهر« که اگر از همسرش اولاد نبود »نصف« می‌برد 
و اگر اولاد بود »ربع« که اولی حداکثری و دومی حداقلی می‌باشد؛ یا مثل سهم یا فرض 
»مادر« که اگر از فرزند متوفّایش اولاد نمانده باشد »ثلث« می‌برد و اگر فرزند بود »سدس« 
می‌برد و مثل »همسر« که اگر اولاد داشت »ثُمن« حق می‌برد و اگر نداشت »ربع« می‌برد.

برخی دیگر دارای »یک فرض« بیش نیست، یعنی حداقلی و حداکثری در سهم شان 
دیده نمی شود؛ مثل خواهر و برادر که برادر دو سهم خواهر را می‌برد و همه جا ثابت است. 
کیفیت سهام را برای این یادآور شدم که دسته اول کسانی که سهام و فروض شان حداقلی 
و حداکثری دارد »زیاده« به آن‌ها رد و همچنان »نقص« بر آنها وارد می‌شود، اما کسانی 
که سهام و فروض‌شان حداقلی و حداکثری ندارد، زیاده بر آنها ردّ و نقص نیز بر آنها وارد 

نمی‌شود.

این‌جاست که فلسفه عول و تعصیب آشکار می‌گردد؛ چون اهل‌سنت زیاده )عول( را بر 
صاحبان فروض بر می گرداند و نقص )تعصیب( را به بستگان مادری )خواهر و برادر( وارد 
می‌کنند؛ زیرا خلیفه دوّم در تطبیق موارد که سهام زیاد می‌شود یا کم، دچار مشکل شده و 
اظهار عجز کرد و لذا بر عول و تعصیب حکم نمود. چنان که در متعه‌ی نساء و متعه‌ی حج 
نیز بر تحریم حکم کرد و گفت اسلام حلال کرده و من حرام می‌کنم. در این‌جا نیز مقدّم کرد 
آنچه را خدا مؤخر کرده بود و مؤخر کرد آنچه را خدا مقدّم کرده بود؛ مقدّم در قرآن صاحبان 

فروضند و مؤخر دختران و خواهران.

مثال عول و تعصیب
الف( اگر از متوفی یک فرزند »دختر« و »مادر« مانده باشد، سهم مادر سدس )6/1( و 
سهم دختر نصف )2/1( است که هرگاه مجموع ماترک شش هزار باشد، سه هزارش سهم 



21

اث
میر

در 
شی 

کاو
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
دختر و یک هزارش سهم مادر و دوهزار باقی مانده را اهل تشیع به دختر بر می‌گرداند، لکن 
اهل تسنّن به بستگان پدری که خواهر است یا برادر ولو از طبقه دوّم است بر می‌گرداند و 
اصطلاحاً »تعصیب« گفته می‌شود و خواهر یا برادر را اصطلاحاً عَصَبه گوید و عصبه هر 

چند معانی زیاد دارد لکن در این جا به بستگان پدری میت اطلاق می‌شود.

ب( اگر از متوفی، »شوهر«، »پدر«، »مادر« و »چند دختر« مانده باشند، سهم شوهر 
ثلثان )3/2( است که  پدر و مادر دو سدس )6/2( و سهم دخترها  ربع )4/1( و سهم 
مجموع یک عدد صحیح و بقیه کسری می‌شود که یک چهارم باشد و دو چهارم )4/2( از 
یک واحد بیشتر است. در این‌جا کمبود از منظر تشیع متوجّه دختران می‌شود، ولی شوهر، 
پدر و  مادر سهم خود را کامل می‌گیرند؛ اما اهل سنّت کمبود را بین همه‌ی صاحبان سهام 

تقسیم می‌کنند که اصطلاحاً »عول«گفته می‌شود.

آیات مبارکات ارث
آیاتی که احکام ارث از آن‌ها استفاده و استنباط می‌شود، پنج آیه بیش نیست که به ترتیب 

می‌آورم:

زْوَاجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُنَّ وَلَدٌ 
َ
الف( آیه دوازدهم سوره مبارکه نساء: »وَ لَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أ

ا تَرَكْتُمْ  بُعُ مِمَّ وْ دَيْنٍ وَ لَهُنَّ الرُّ
َ
ةٍ يُوصِينَ بِهَا أ ا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّ بُعُ مِمَّ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّ

وْ دَيْنٍ 
َ
ةٍ تُوصُونَ بِهَا أ ا تَرَكْتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّ مُنُ مِمَّ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثُّ

دُسُ فَإِنْ كَانُوا  خْتٌ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّ
ُ
وْ أ

َ
خٌ أ

َ
ةٌ وَ لَهُ أ

َ
وِ امْرَأ

َ
وَ إِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلَالَةً أ

هِ  ةً مِنَ اللَّ وْ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٍّ وَصِيَّ
َ
ةٍ يُوصَى بِهَا أ لُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّ كْثَرَ مِنْ ذٰلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ فِي الثُّ

َ
أ

هُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ«؛ و براى شما، نصف ميراث زنانتان است، اگر آنها فرزندى نداشته باشند؛  وَ اللَّ
و اگر فرزندى داشته باشند، يك چهارم از آن شماست؛ پس از انجام وصيتى كه كرده‌اند، و 
اداى دين)آنها(. و براى زنان شما، يك چهارم ميراث شماست، اگر فرزندى نداشته باشيد؛ 
و اگر براى شما فرزندى باشد، يك هشتم از آن آنهاست؛ بعد از انجام وصيتى كه كرده‌ايد، و 
اداى دين. و اگر مردى بوده باشد كه كلاله‌] خواهر يا برادر[ از او ارث م‌ىبرد، يا زنى كه برادر 
يا خواهرى دارد، سهم هر كدام، يك ششم است)اگر برادران و خواهران مادرى باشند(؛ و 
اگر بيش از يك نفر باشند، آنها در يك سوم شركيند؛ پس از انجام وصيتى كه شده، و اداى 



22

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دين؛ بشرط آنكه)از طريق وصيت و اقرار به دين( به آنها ضرر نزند. اين سفارش خداست؛ 
و خدا دانا و بردبار است.

سَاءِ  قْرَبُونَ وَ لِلنِّ
َ
ا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَ الْ جَالِ نَصِيبٌ مِمَّ ب( آیه هفتم سوره مبارکه نساء: »لِلرِّ

وْ كَثُرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً«؛ براى مردان، از آنچه 
َ
ا قَلَّ مِنْهُ أ قْرَبُونَ مِمَّ

َ
ا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَ الْ نَصِيبٌ مِمَّ

پدر و مادر و خويشاوندان از خود بر جاى م‌ىگذارند، سهمى است؛ و براى زنان نيز از آنچه 
پدر و مادر و خويشاوندان م‌ىگذارند، سهمى؛ خواه آن مال، كم باشد يا زياد. اين سهمى 

است تعيين شده و پرداختنى.

هُ يُفْتِكُيمْ فِي الْكَلَالَةِ  ج( آیه صد و هفتاد و ششم سوره مبارکه نساء: »يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللَّ
خْتٌ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَ هُوَ يَرِثُهَا إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ فَإِنْ كَانَتَا 

ُ
إِنِ امْرُؤٌ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَ لَهُ أ

هُ  نُ اللَّ نْثَيَيْنِ يُبَيِّ
ُ
كَرِ مِثْلُ حَظِّ الْ ا تَرَكَ وَ إِنْ كَانُوا إِخْوَةً رِجَالًا وَ نِسَاءً فَلِلذَّ لُثَانِ مِمَّ اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُّ

هُ بِكُلِّ شَيْ‌ءٍ عَلِيمٌ«؛ از تو)در بارۀ ارث خواهران و برادران( سؤال مك‌ىنند،  وا وَ اللَّ نْ تَضِلُّ
َ
لَكُمْ أ

بگو: خداوند، حكم كلاله)خواهر و برادر( را براى شما بيان مك‌ىند: اگر مردى از دنيا برود، 
از  گذاشته،  جا  به  كه  را  اموالى  نصف  باشد،  او خواهرى  براى  و  باشد،  نداشته  فرزند  كه 
او)ارث( م‌ىبرد؛ و)اگر خواهرى از دنيا برود، وارث او يك برادر باشد،( او تمام مال را از آن 
خواهر به ارث م‌ىبرد، در صورتى كه)ميّت( فرزند نداشته باشد؛ و اگر دو خواهر)از او( باقى 
باشند دو سوم اموال را م‌ىبرند؛ و اگر برادران و خواهران با هم باشند، )تمام اموال را ميان 
خود تقسيم مك‌ىنند؛ و( براى هر مذكّر، دو برابر سهم مؤنّث است. خداوند)احكام خود را( 

براى شما بيان مك‌ىند تا گمراه نشويد و خداوند به همه چيز داناست.

هَاتُهُمْ  مَّ
ُ
زْوَاجُهُ أ

َ
نْفُسِهِمْ وَ أ

َ
وْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أ

َ
بِيُّ أ د( آیه ششم سوره مبارکه احزاب: »النَّ

نْ تَفْعَلُوا 
َ
ينَ إِلاَّ أ هِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُهَاجِرِ وْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللَّ

َ
رْحَامِ بَعْضُهُمْ أ

َ
ولُو الْ

ُ
وَ أ

الْكِتَابِ مَسْطُوراً«؛ پيامبر نسبت به مؤمنان از خودشان  ذٰلِكَ فِي  مَعْرُوفاً كَانَ  وْلِيَائِكُمْ 
َ
أ إِلَى 

خويشاوندان  و  م‌ىشوند؛  محسوب  مؤمنان‌[  آنها]  مادران  او  همسران  و  است؛  سزاوارتر 
نسبت به كيديگر از مؤمنان و مهاجران در آنچه خدا مقرّر داشته اولى هستند، مگر اينكه 
اين  آنها بدهيد(؛  به  از اموال خود را  به دوستان‌تان نىكي كنيد )و سهمى  بخواهيد نسبت 

حكم در كتاب)الهى( نوشته شده است.



23

اث
میر

در 
شی 

کاو
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نْثَيَيْنِ 

ُ
كَرِ مِثْلُ حَظِّ الْ وْلَادِكُمْ لِلذَّ

َ
هُ فِي أ ه‍( آیه یازدهم سوره مبارکه نساء: »يُوصِكُيمُ اللَّ

يْهِ لِكُلِّ  بَوَ
َ
لِ صْفُ وَ  فَلَهَا النِّ إِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً  وَ  تَرَكَ  ثُلُثَا مَا  فَلَهُنَّ  اثْنَتَيْنِ  فَوْقَ  نِسَاءً  فَإِنْ كُنَّ 

لُثُ  هِ الثُّ مِّ
ُ
بَوَاهُ فَلِ

َ
ا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَ وَرِثَهُ أ دُسُ مِمَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّ

لَا  بْنَاؤُكُمْ 
َ
أ وَ  آبَاؤُكُمْ  دَيْنٍ  وْ 

َ
أ بِهَا  يُوصِي  ةٍ  وَصِيَّ بَعْدِ  مِنْ  دُسُ  السُّ هِ  مِّ

ُ
فَلِ إِخْوَةٌ  لَهُ  كَانَ  فَإِنْ 

بارۀ  در  حَكِيم«؛ خداوند  عَلِيماً  كَانَ  هَ  اللَّ إِنَّ  هِ  اللَّ مِنَ  يضَةً  فَرِ نَفْعاً  لَكُمْ  قْرَبُ 
َ
أ هُمْ  يُّ

َ
أ تَدْرُونَ 

فرزندان‌تان به شما سفارش مك‌ىند كه سهم)ميراث( پسر، به اندازۀ سهم دو دختر باشد؛ 
و اگر فرزندان شما )دو دختر و( بيش از دو دختر باشند، دو سوم ميراث از آن آنهاست؛ و 
اگر ىكي باشد، نيمى)از ميراث،( از آن اوست. و براى هر يك از پدر و مادر او، يك ششم 
ميراث است، اگر)ميت( فرزندى داشته باشد؛ و اگر فرزندى نداشته باشد، و)تنها( پدر و 
مادر از او ارث برند، براى مادر او يك سوم است)و بقيه از آن پدر است(؛ و اگر او برادرانى 
)همۀ  است(.  پدر  براى  باقيمانده،  ششم  پنج  م‌ىبرد)و  ششم  يك  مادرش  باشد،  داشته 
اين‌ها،( بعد از انجام وصيتى است كه او كرده، و بعد از اداى دين است-شما نم‌ىدانيد 
پدران و مادران و فرزندانتان، كداميك براى شما سودمندترند!- اين فريضۀ الهى است؛ 

و خداوند، دانا و حيكم است.

پسرخوانده‌ها در ارث
در جامعه‌ی عرب قبل از اسلام ارث بر اساس »اراده« و »سلیقه«‌ی صاحب مال بود و آنان 
اختیار داشت چه کسی را ارث بدهد و چه کسی را ندهد. بنابراین کس یا کسانی را که بیشتر 
زور بازو داشتند و در روزگار جنگ و نبرد آبروی قبیله را حفظ می‌کرد و با تاراج و غارت به 
اموال قبیله می‌افزود و به هر کس شاخ و شانه نشان داده و چنگ و دندان می‌نمود، چنین 
شخص یا اشخاصی را برای خودشان فرزند قرار می‌داد و ارث خود را بعد از مرگ به آنان 
اختصاص داده و در نتیجه وارث اصلی را که از رحم و بطن او بود از ماترک خود محروم 
می‌کرد و همچنان اگر برخی از زنان یا کنیزان خود را دوست می‌داشت، آنان را نیز برای‌شان 
فرزند می‌خواند و ارث خود را به آنها سفارش می‌کرد. در افغانستان هم در خانواده ی بعضی 

از خوانین محلّی فرزند‌‌خوانده داشتیم که قطعاً متأثر از جامعه‌‌ی عرب بوده.



24

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

امّا اسلام فرزند‌خوانده‌ها را از فرزندی خارج نموده، وارث حقیقی ندانسته و فرمود: »وَ 
بِيلَ«؛  هُ يَقُولُ الْحَقَّ وَ هُوَ يَهْدِي السَّ فْوَاهِكُمْ وَ اللَّ

َ
بْنَاءَكُمْ ذٰلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأ

َ
دْعِيَاءَكُمْ أ

َ
مَا جَعَلَ أ

و )نيز( فرزند خوانده‌هاى شما را فرزند حقيقى شما قرار نداده است؛ اين سخن شماست 
كه به دهان خود م‌ىگوييد )سخنى باطل و ب‌ىپايه(؛ امّا خداوند حقّ را م‌ىگويد و او به راه 

راست هدايت مك‌ىند )احزاب/ 4(.

وَ  ينِ  الدِّ فِي  فَإِخْوَانُكُمْ  آبَاءَهُمْ  تَعْلَمُوا  لَمْ  فَإِنْ  هِ  اللَّ عِنْدَ  قْسَطُ 
َ
أ هُوَ  لبَِائِهِمْ  »ادْعُوهُمْ 

هُ غَفُوراً  دَتْ قُلُوبُكُمْ وَ كَانَ اللَّ تُمْ بِهِ وَ لٰكِنْ مَا تَعَمَّ
ْ
خْطَأ

َ
مَوَالِكُيمْ وَ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أ

اگر  و  است؛  عادلانه‌تر  خدا  نزد  كار  اين  كه  بخوانيد  پدرانشان  نام  به  را  آنها  رَحِيماً«؛ 
شما  بر  گناهى  امّا  هستند؛  شما  موالى  و  دينى  برادران  آن‌ها  نم‌ىشناسيد،  را  پدرانشان 
نيست در خطاهاىي كه از شما سرم‌ىزند )و ب‌ىتوجه آن‌ها را به نام ديگران صدا م‌ىزنيد(، 
آمرزنده و  از روى عمد م‌ىگوييد )مورد حساب قرار خواهد داد(؛ خداوند  آنچه را  ولى 

.)5 )احزاب/  است  رحيم 

فلذا بر اساس آیه‌ی شریفه، فرزند خوانده، فرزند نیست و بر همین اساس خواهرخوانده، 
خواهر و برادرخوانده، برادر و عمه‌خوانده، عمه و عمو‌خوانده، عمو و خاله‌خوانده، خاله و 
ماما‌خوانده، ماما نمی‌شوند و نیستند. اسلام با تحریم فرزند‌خواندگی ها احکام ارث را در 

مجرای طبیعی‌اش قرار داد.

واقعیت‌ها در ارث 
از  گانه  سه  طبقات  به  ثروت  توزیع  با  که:  است  این  اسلام  در  ارث  واقعیّت‌های  از  یکی 
بسیار  تبعات  ثروت  ازدیاد  و  تراکم  که  به عمل می‌آورد  نفر جلوگیری  در یک  آن  »تراکم« 
خطرناک دارد؛ چون پول و ثروت بدون شک قدرت فوق العاده ایجاد می‌کند و قدرت هرگاه 
دست انسانِ ساخته نشده و خام قرار گیرد، مانند افتادن شمشیر به دست زنگی مست و 
دیوانه است و اگر اسلام وصیت را نیز بیشتر از ثلث تجویز نکرده به خاطر همین مسئله است 

که تراکم ثروت در شخص خاص صورت نپذیرد.

یکی دیگر از واقعیّت‌های ارث این است که »پیوند طبیعی« افراد جامعه را که بر اساس 
رحم و خون است، محکم کرده از پیوندهای دروغین )پسرخوانده( دور داشت و این مسئله 



25

اث
میر

در 
شی 

کاو
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
سبب می‌شود که انسان در طول حیاتش تلاش بیشتر کند تا برای اسلافش که از رحم اوست 
بلافاصله  نمودند،  منع  را  ارث  قانون  که  کشورها  برخی  در  چنانکه  نماید،  تدارک  اموالی 
متوجّه شدند که تلاش‌ها به صفر رسیده، کوشش‌ها و تقلّها سقوط نموده و طبیعی است 
برای تلاش احساس  نیازی  نمی‌رسد  میراث  به  بستگانش  به  مالش  بداند که  انسان  وقتی 

نکرده دلسردی سراسر زندگیش را فرا می‌گیرد.

اما اسلام با طرح »طبقات« در میراث بر اساس »خون و رحم« افراد جامعه را در عمل 
به تلاش و کوشش فراوان واداشت و طبیعی است که فرزند پاره‌ی تن انسان است و همچنان 
هسته وجودش از پدر است که در رحم مادر به تکوّن رسیده. لذا پدر، مادر و فرزندان احساس 

تعلّق فوق‌العاده به‌هم دیگر می‌نمایند که قاعده ارث نیز این رابطه را تحکیم بخشید.

با  افراد »متفاوت« است، مانند پسر که  نیازمندی‌های  این است که:  سومین واقعیت 
هزینه‌های  تمام  دختر  چون  دختر؛  تا  دارد  بیشتری  نیاز  زناشویی  زندگی  و  عائله  تشکیل 
زندگی‌اش به عهده شوهر اوست. لذا اسلام برای پسر دو سهم و برای دختر یک سهم قائل 

است.

همچنان اگر برای مادر دو برابر پدر سهم قائل است، یعنی که »ثلث« سهم مادر است 
و »سدس« سهم پدر، چون مادر نسبت به فرزندش تعلق بیشتر دارد تا پدر؛ زیرا پدر جز 
در ریختن نطفه در رحم زن نقش بیشتر از آن را ندارد، امّا مادر به گفته قرآن از روز حمل تا 
روزی که بچه را از شیر می‌گیرد سی ماه طول می‌کشد، یعنی دو سال و شش ماه »وَ حَمْلُهُ 

وَ فِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْراً« )الاحقاف/ 15(.

بلکه مادر بیشتر از این مدت با اطفال محشور است که دوران طفلی و بازی آنها باشد. 
پس مادران بیشتر مأنوس‌اند با فرزندان تا پدران، علی‌هذا جنس مؤنث تا زمانی که دختر 
تغییر  دارد و زمانی که همسر می‌شود در حد »ربع« و »ثمن«  است »نصف« پسر سهم 
می‌نماید و زمانی که مادر می شود تا »ثلث« ارتقا می‌نماید و پدر در حد »سدس« )6/1( 

باقی می‌ماند که دقیقاً نصف سهم زن است.

ارث  نوه  به  باشد،  زنده  فرزند  اگر  که  است  »بطون«  رعایت  دیگر  واقعیت  همچنان 
نمی‌دهد و این درست مطابق فطرت و انصاف است. اگر کسی با بودن خواهر و برادر به 



26

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

فرزندان‌شان و با بودن عمه و عمو به اولاد آن‌ها و با بودن پدر و مادر به جد و جده ارث 
بدهد و خود نامبردگان را محروم نماید، بی‌انصافی و ظلم است، چه رسد از این که رحم و 
صُلب باشند، ولی ارث را به اجنبی یا به دولت و یا به حیوانات خود اختصاص دهد، علی‌هذا 
ثابت می‌شود که اسلام دین »فطرت« و »طبیعت« است هر چند که بشریت خام و نپخته 
یا باسوادان بی‌بهره از مبانی، ارث را توهین به جنس مؤنث بخواند و  اشکال‌تراشی نماید 

این‌ها. امثال 



یخی جدال عقل   خط سیر تار
 و 

نص در فرهنگ اسلامی
 محمدرضا دانش
 

چکیده
و  شیرین  داستان  یک  اسلامی،  دیار  در  عقل  و  نص  تاریخی  جدال  و  سرگذشت  روایت 
موجبات  از  و  سامان  این  فرهنگی  و  سیاسی  تحولات  و  وقایع  سرنوشت  بر  تاثیرگذار 
صورت‌بندی گفتمان‌های اسلامی این جغرافیاست. نوشتار حاضر در پی شرح و توصیف 
خط سیر تاریخی جدال عقل و نص در فرهنگ اسلامی است. نتایج تحقیق نشان می‌دهد از 
پگاه نزول وحی تا به اکنون عقل و نص در یک دایره‌ی ممتد و گاهی با گسست‌ها در جدال 
و کشمکش بوده‌اند و هماره وقایع سیاسی و فرهنگی را تحت الشعاع خویش قرار داده‌اند. 
در واقع ظهور اسلام همراه با بحران عقلانیت زمانه و جدال نص و عقل بود که با پیروزی 
نص در مدینه الرسول فروکش کرد. ولی مجددن در دهه‌های بعد عقلانیت عربی احیا و 
مرمت شد و جدال نص و عقل به‌پا خواست. اما در این برهه‌ی زمانی هماره صدرنشینی 

noname
New Stamp_3



28

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

با این وجود، در عصر میانه،  به خصوص قرن سوم اوج عقل‌گرایی و  از نص بوده‌است. 
مقاومت نص به شمار می‌رود که جریان‌های عقل‌گرا با پشتیبانی دست‌گاه حکومتی مجهز 
و مسلح می‌شوند. از قرن چهارم به بعد با قوت‌یابی جریان‌های نص‌گرا بار دیگر عقل‌گرایی 
به زوال و خاموشی می‌رود تا عصر مدرن که در قالب جدال سنت و مدرنیته به بازخیزی و 
بازتولد شروع می‌کند. این مقال، کوشیده‌است با روش توصیفی-تحلیلی و شیوه اسنادی-
این دو در بستر فرهنگ اسلامی را مورد مطالعه وواکاوی  کتاب‌خانه‌ای چگونگی جدال 

قرار دهد.

کلیدواژه‌ها: نص‌، عقل، فرهنگ اسلامی، تشیع و تسنن. 

مقدمه
روایت سرگذشت و جدال عقل و نص در بستر تمدن، فرهنگ و روابط قدرت در جغرافیای 
اسلامی یک داستان شنیدنی و شیرین این دیار و هماره یک عامل تاثیرگذار و تعیین‌کننده 
در سرشت و سرنوشت وقایع، تحولات و حوادث فرهنگی، سیاسی و اجتماعی این سامان 
بوده‌است. همین جدال  عقل و نص از موجبات و معدات صورت‌بندی و تعین گفتمان‌های 
فرهنگی و سیاسی زمانه‌ی گشته و خطوط اساسی زندگی و حیات مسلمین را رقم زده و 
از  داده‌است.  تاثیر قرار  را تحت  معادلات فرهنگی و سیاسی اسلام و دست‌گاه مسلمانی 
پگاه نزول وحی در سرزمین شبه جزیره‌ی عرب منازعات و روابط عقل و نص تا زمانه‌ی 
امتداد  به صورت منحنی در حال چرخش و  دایره‌ی ممتد و گاهی  کنونی در یک خط و 
بوده‌است. در دایره‌ی این منازعات و جدال‌ها گاهی نص، صدر نشین بوده و گاهی عقل 
قدرنشین شده‌است؛ گاهی هم شاهد تعامل، سازش و وفاق نسبی هردو می‌باشیم. گرچند 
این خطوط  ولی  دید،  نیز می‌توان  را  تاریخی  انفصالات  و  انقطاع‌ها، خلاءها  گسست‌ها، 
گسل و گسست که یک امر موقت، مقطعی و زودگذر بوده است، تعیین‌گر خطوط اساسی 
افق  اکثری  مناقشات  و  آن جدال‌ها، ستیزها  بلکه  نیست،  اسلامی  تمدن  و  دیار  تحولات 
بستر  در  دیالکتیکی عقل و نص  روابط  واقع  در  را رقم می‌زند.  رفتاری  فکری و خطوط 
روابط قدرت در فرهنگ و دیار اسلامی هم‌زاد و مقارن ظهور اسلام و همراه با یک‌دیگر در 
خطوط منحنی تا زمانه‌ی حاضر قابل پیگیری است. ظهور و پیدایش اسلام به معنای بحران 



29

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
عقلانیت زمانه بود. و اینکه عقلانیت زمانه پاسخ‌گوی نیازمندی‌ها، خواسته‌ها و انتظارات 
جامعه مکی و عربی نیست. اوج و شتاب این بحران دقیقا زمانی بود که قشر جوان، زن 
جنگ‌ها،  موجبات  جدال‌ها  و  ستیزها  این  شدند.  اسلام  به  متمایل  مکه  مستضعفین  و 
خون‌ریزی‌ها و درگیری‌های ده ساله مکه و مدینه یا تقابل عقل مکی و وحی را در بستر 84 
جنگ تدارک نمود که سرانجام با پیروزی وحی و نصوص بر عقلانیت مکی به ثمر نشست. 
ولی این غلبه و سلطه‌ی نص به معنای هدم و نابودی عقل مکی از ریشه و بن نبود، بلکه 
صرفن نشان‌گر سلطه و غلبه بود. لذا مجددن در دهه‌های 40 و 50 سربرآورد و در جدال و 
جنجال با نص برخاست و مناسبات نوین قدرت و عقلانیت را رقم زد. در دوره‌های بعدی 
نیز، با تولد عقلانیت یونانی توسط ترجمه‌ها و نشر آثار و مآثر یونانیان، جدال نوین نص و 
عقل سربرآورد و این بار در قالب فلسفه و فقه، حدیث و عقل، خطوط فکری و خطط 
تاریخی عصر میانه را  با افت‌وخیز خود، کل دوره‌ی  این روند  را رقم زد.  رفتاری دیگری 
تحت پوشش قرار داد. البته سرانجام آن پیروزی دایمی نص بر عقل در ژئوپلیتیک سنی و 
غلبه نسبی نص بر عقل در ژئوپلیتیک شیعی بود. اما عصر نوین بار دیگر جدال عقل و نص 
در قالب سنت و مدرنیته، گفتمان روشنفکری و سنتی، دین و تمدن جدید و.. پیدا شد و 
سرنوشت مسلمانی را دگرگون نمود. اکنون پرسش این پژوهش را این گزاره رقم می‌زند که 
چگونه می‌توان خط سیر تاریخی جدال عقل و نص را در بستر فرهنگ اسلامی تبیین نمود؟ 

پرسش‌های فرعی مقال را چهار پرسش زیر می‌سازند:

- عقل چیست و نص یعنی چه؟

- مناسبات عقل و نص در دوره‌ی صدر اسلام چگونه بوده است؟

- روابط عقل و نص در عصر میانه چگونه قابل ترسیم است؟

- هندسه‌ی معرفتی عقل و نص را در دوره معاصر چگونه می‌توان به تصویر کشید؟

گمانه و حدس پژوهش بر آن است که می‌توان منحنی جدال عقل و نص در فرهنگ 
اسلامی را بر اساس تبارشناسی فوکو تحلیل نمود و دوره‌های ظهور و زوال هر یک را آفتابی 
نمود. برای رسیدن به سرمنزل مقصود، مباحث مقال را ذیل پنج عنوان مفاهیم، چارچوب 
با روش توصیفی- میانه و عصر جدید  نظری، روابط عقل و نص در صدر اسلام، عصر 



30

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

تحلیلی و شیوه‌ی اسنادی-کتاب‌خانه‌ای پی‌گیری می‌کنیم.   

1. مفاهیم
پیش از ورود در مباحث اصلی، تعریف مفاهیم و تعیین مراد از آن‌ها ضروری است؛ چه 
اینکه از یک‌سو مفاهیم به مثابه‌ی‌ خشت و آجر در ساختمان علم و مسایل علمی است. 
پس پیشاپیش بایستی مهیا باشند و به تعبیر اهل منطق جزء مبادی تصوری است که منطقن 
مقدم بر مبادی تصدیقی و اصل نظریات است و پیش از تصور، تصدیق منطقی نیست. از 
تعریف  دینی  و  عقلی  علوم  همین‌گونه  و  انسانی  و  اجتماعی  علوم  در  مفاهیم  دیگر  سوی 
تاریخ یک علم، قبض و  بوده و در طول  بلکه دچار تعدد و تکثر معنایی  ندارند،  یک‌سان 
بسط و تحول‌های مفهومی زیادی صورت پذیرفته است. از این‌رو، باید مراد خود از آن‌ها 
را به طور دقیق و شفاف واضح ساخت تا از سوء فهم‌ها و مغالطات رایج جلوگیری گردد. 
در ذیل، مهم‌ترین مفاهیم این مقاله را از دو بعد تعریف و تعیین مراد به تماشا می‌نیشینیم.

1-1. نصوص
نصوص، جمع نص؛ یک واژه‌ی عربی است. گاهی این واژه در برابر ظواهر به کار می‌رود 
در این صورت، به معنای قطعی‌بودن دلالت یک کلام و جمله در معنای مقصود است؛ به 
بر  گونه‌ا‌ی که هیچ گونه احتمال خلاف نرود. چنانچه ظواهر، کلمه‌ای است که دلالتش 
یک معنا، ظنی بوده و احتمالات خلاف ظاهر –به دلیل احتمال نصب قرینه، خطا، سهو، 
فراموشی و..- می‌رود. این معنا که بیشتر در دانش اصول فقه، رایج است )مظفر، 2:146( 
از  است  عبارت  آن  و  است  مقصود  از نص  دیگری  معنای  بلکه  نیست،  مقصود  اینجا  در 
نصوص،  این  آمده‌است.  معصومین  و  پیامبر  و سنت  قرآن  در  که  دینی  تعالیم  مجموعه‌ی 
از یک سو چراغ راهنمای مسلمانان در ارایه و تصویر الگو و نظام زندگی شان است و در 
در  قوی  و  غنی  معرفتی  دیگری  منبع  علمانی،  دستاوردهای  و  عقلانی  رهاوردهای  کنار 
اختیار مسلمانان قرار می‌دهد. از سوی دیگر، باعث تفاوت اندیشه و نظام زندگی و فکری 

مسلمانان از غیر آنان، می‌‌گردد.

این مجموعه، که در عصر ظهور و تولد اسلام، نازل و صادر شده‌اند، در کتاب و سنت 



31

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نیازمند  منابع،  این  از  اسلام  نظریه‌ی  بدست‌آوردن  جهت  این‌رو،  از  پراکنده‌اند  و  پخش 
گردآوری، تنقیح و تبیین اند؛ چنانکه اندیشوران مسلمانان از جمله معاصران، همین کار را 
کرده‌اند. اما فهم و تفسیر اندیشوران مسلمان معاصر، همانند سایر اندیشمندان، از خصلت 
تاریخی برخوردار و همیشه در معرض خطا و اشتباه قرار دارند و محاط در دایره‌ی زمان 
هستند. از این‌رو، هماره باید در معرض نقد و پالایش قرار بگیرند و به همین جهت، در 
عرصه‌ی معرفت دینی با آرای گوناگون روبرو هستیم. این نکته‌ی هرمنوتیکی، در فهم تحول 
اندیشه‌ی اسلامی و ارتباط و خط سیر تاریخی عقل و نص در تاریخ فرهنگ اسلامی، بسیار 

مغتنم و ضروری است.

۲-۱. عقل
عقل یک واژه عربی از ماده‌ی عقال؛ در لغت به معنای زانو بند شتر است )ابن فارس، بی‌تا، 
4:69( این واژه، گاهی به معنای اسم مصدری، یعنی نیروی ادراکی در وجود انسان است. 
گاهی مراد از آن به معنای مصدری، یعنی تعقل‌کردن است و گاهی به صورت اسم مفعول، 
مجموعه‌ی محصولات و ادراکات عقلی را شامل است. )یوسفیان و شریفی، 1385: 26( 

در این‌جا به‌طور عمده معنای سوم مراد است.

۳-۱. اسلام
تحقیق  کنیم، مقصود  تقسیم  مرتبه‌ی اسلام یک، دو و سه  یا  و  به سه شکل  را  اگر اسلام 
حاضر، خصوص اسلام دو و سه است. منظور از اسلام یک، مجموعه تعالیمی‌ است که 
در قالب کتاب و سنت، در اختیار مسلمانان قرار گرفته‌است که از آن به نصوص اسلامی 
نیز، یاد می‌شود. این نصوص، که بادرنظرداشت شرایط و روابط قدرت و نیازهای مسلمین 
گردآوری  احادیث  کتب  و  قرآن  نام  به  مجموعه‌ای  در  و صادر شده‌اند،  نازل  اسلام  صدر 
گشته و متون مقدس مسلمین را می‌سازند. اسلام دو، همان فهم‌ها و برداشت‌هایی‌است 
گفتمان‌های  و  قرائت‌ها  و  کرده‌اند  این مجموعه  از  تاریخ،  گذر  در  اسلامی  اندیشوران  که 
گوناگونی را رقم زده‌است. و اسلام سه، همان عمل مسلمانان با استناد به‌این نظریه‌ها یا به 

تعبیر دیگر نص در تاریخ است )حقیقت 1389, 3(.



32

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۴-۱. فرهنگ
علم،  عقل،  ادب،  معنای  به  لغت  در  فرانسوی  کلتور  و  انگلیسی  کالچر   معادل  فرهنگ 
تایلور،  قول  به  اجتماعی،  علوم  اصطلاح  در  است.  آب  کاریز  و  سنجیدگی  پختگی، 
مجموعه‌ی پیچیده شامل دانستنی‌ها، عقاید، به تعبیر مالینوفسکی، مجموعه‌ی مخلوقات 

است. مدنظر  نخست  تعریف  این‌جا  در  می‌باشد.  انسان 

۵-۱. فرهنگ اسلامی
فرهنگ اسلامی یعنی مجموعه باورها، ارزش‌ها، هنجارها، نمادها، رسومی که مسلمانان 
با استناد به نصوص و آموزه‌های وحی بر اساس فهم و قرائت شان از این متون، تولید و 
نموده‌اند.  به همان، سامان‌دهی  را مستند  رفتاری خودشان  و  زندگی  نظام  و  ارایه کرده‌اند 
این فرهنگ، نه یک‌بارگی و یک‌شبه که در جریان زندگی مسلمانان و در زیست و بوم و 
زیست‌مان آنان شکل‌بندی شده است و با تاثیرپذیری از محیط، زمانه، ساختارها و نیازهای 
موجود در زیست جهان، جهان زیست آنان را نیز، تحت تاثیر برده‌است. فرهنگ اسلامی 
محصول مستقیم نصوص فرودآمده از آسمان در قاب و قالب قرآن و یا سنت نیست، بلکه 
مجموعه‌ی روایت‌های تاریخی است که در چنبره‌ی فهم آدمیان، از یک‌سو و نظام فکری و 
منطق رفتاری آنان، از سوی دیگر، تبلور یافته‌است. فرهنگ اسلامی برساخته‌ی تحولات، 

روندها و شرایط مختلف تاریخی حیات اسلامی است.

2. دیرینه‌شناسی فوکو
رهیافتی که در این پژوهش اتخاذ شده‌است، رهیافت دیرینه‌شناسانه است که نخستین‌بار 
میشل‌ فوکو آن را طراحی و مهندسی کرد. بر وفق دید وی، دیرینه‌شناسی در پی شکل‌گیری 
قواعد گفتمان‌هاست )خالقی، 1382: 264(. از نظر فوکو دیرینه‌شناسی نسبتی با تاریخ علم 
و اندیشه‌ها ندارد بلکه هدف آن کشف شرایط پدیداری گفتمان‌ها، اندیشه‌ها و نظریه‌هاست؛ 
معرفت  از  فضایی  درون  چه  در  و  شده،  ممکن  نظریه  و  شناخت  مبنایی  چه  بر  این‌که  و 
بنیاد یافته و عقلانیت‌ها شکل گرفته و تکوین یافته‌است )دریفوس و رابینو، 1384: 83(. 
دیرینه‌شناسی در پی شرح شرایط پدیداری گفتمان‌ها، معرفت‌ها، اندیشه‌ها و نظریه‌هاست 



33

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و با منشا و یا علل ظهور گفتمان‌ها و اندیشه‌ها مرتبط نیست )کچویان، 1382 :82(. و 
و  است  حق  گفتمان  و  فکری  جریان  کدام  اینکه  و  حقیقت‌ها  با  دیرینه‌شناسی  هم‌چنین 
کدام باطل، سروکاری ندارد )کاپلستون، 1384 :20(. بلکه مهم شرح و توصیف پدیداری 
تاریخی  تکامل  تداوم و  نه  انفصال‌هاست  اندیشه‌ها در خلاءها، گسست‌ها و  گفتمان‌ها و 
روش  شرح  در  بالا  ملاحظات   .)21  :1384 رابیون،  و  )دریفوس  گفتمان‌ها  و  اندیشه‌ها 
یا چارچوب و چشم‌انداز  برنامه‌ی پژوهشی و  به مثابه‌ی یک  دیرینه‌شناسی نکات ذیل را 

می‌کند: تمهید 

- در دیرینه‌شناسی تاریخ دانش‌ها، اندیشه‌ها و گفتمان‌ها مهم نیست و سیر تاریخی آن‌ها 
واکاوی نمی‌شود، بر خلاف رشته‌ی تاریخ؛

- در دیرینه‌شناسی علل ظهور و پیدایش یک اندیشه و یا گفتمان مد نظر نیست، بلکه 
شرح شرایط پدیداری یک اندیشه و گفتمان مطمح نظر است؛

- در دیرینه‌شناسی بحث داوری ارزشی مبنی بر تعیین اندیشه و گفتمان حق و باطل 
را  یافته  نمود  و  پدیدار شده  بلکه همه‌ی جریان‌های  نمی‌شود،  پیش‌کش  الاهیات  همانند 

قرار می‌دهد؛ مورد شرح 

و  اندیشه‌ها  و  می‌شود  تکیه  خلاءها  و  انفصال‌ها  گسست‌ها،  بر  دیرینه‌شناسی  در   -
گفتمان‌ها در شرایط گسست مطالعه می‌گردد نه به طور مستمر، متصل و جریان تکاملی و 

تصاعدی.

اسلامی،  فرهنگ  در  نص  و  عقل  جدال  تاریخی  سیر  خط  می‌شود  کوشش  ذیل  در 
دو  در  هردو،  جدال  پدیداری  شرایط  و  گردد  بررسی  قالب  همین  در  و  مختلف  ادوار  در 
قلمرو شیعه و سنی واکاوی شود. ملاحظات دیرینه‌شناسانه بر جدال عقل و نص، چنین 
می‌نمایاند که جدال عقل و نص و مناسبات هردو در دیار اسلامی، از فراز و نشیب‌های 
بسیار برخوردار بوده است. گاهی تاریخ تفکر اسلامی را یک‌پارچه عقلانیت و تفکر عقلی 
می‌سازد گویا وحی و نصوص، امور فرعی و حاشیه‌ای‌اند. گاهی دیگر تفکر عقلی، محبوس 
و منزوی می‌شود و یکه‌تاز میدان معرفت، نصوص می‌گردد. و گاهی سخن از هم‌نیشینی 
ندارند؛  تعارضی  هیچ‌گونه  گویا  می‌دهند  هم  به  دست  هردو،  و  است  دو  این  هم‌کنشی  و 



34

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

هم‌چنین از نحله‌های عقل‌گرای تمام عیار تا نقل گرای همه‌جانبه، در جغرافیایی اسلامی، 
حضور و ظهور داشته‌اند. که شرح این قصه در ذیل، خواهد آمد.

3. مناسبات عقل و نص در صدر اسلام
پیدایش و ظهور اسلام در شبه جزیره‌ی عرب مقارن و هم‌زاد یک نوع تنش و جدال میان عقل 
زمانه و نصوص وحیانی بود. پیامبرمجموعه‌ی تعلیمات وحی را پس از سه سال دوران اختفاء 
پنهانی، برای مکیان عرضه نمود. )طبری 1967م، 2:318(. عرضه‌ی نصوص  و ماموریت 
آسمانی بر اعراب مکی با تحاشی و مخالفت شدید همراه شد. )ابن‌اثیر 1370، 2:880( چه 
این‌که نص، بر مسایلی انگشت نهاد که از نظرگاه عقل مکی، باطل می‌نمود و نص، روی باورها 
و ارزش‌هایی خط بطلان کشید که در چشم‌انداز عقل عرب، صایب به شمار می‌رفت. این 
نخستین جدال عقل و نص در عصر پیدایش اسلام در دیار مکه بود. جدال تئوریک و جنجال 
پراکتیک عقل و نص در این سامان، تداوم یک دهه را در پی داشت. در طول دوران یک دهه، 
الزامات و اقتضائات نص بر عقل عربی مکی، سیطره و سلطه نیافت و پیامبر آسمانی با تحمل 
شداید و شرایط نابسامان، برخوردهای تند، خشونت‌های فکری و فیزیکی را تحمل نمود تا 
روزی روزگاری عقول مکی، نصوص وحیانی را پذیرا شوند و جدال عقل و نص در زادگاه 
او خاتمه یابد؛ ولی هیچ‌گاه چنین نشد و خصومت‌ها و خشونت‌های اتباع عقلانیت مکی 
روزبه‌روز بیشتر و شدیدتر شد و کانال‌های حیاتی را بر پیروان نص آسمانی بست، تا جایی که 
برخی به شهرها و کشورهای همسایه مهاجر شدند )ابن‌کثیر 1997م، 4:165(. و برخی سال‌ها 
در محاصره و تحریم اقتصادی قبایل مختلف عرب، در شعب به‌سر بردند )بلاذری 1996م، 
1:265(. ولی هیچ‌کدام موجبات پذیرش نص در مکه را تدارک نکرد تا جایی که خشونت‌ها 
و خصومت‌ها سیر تصاعدی پیمود و قبایل با بستن پیمان، قصد ترور شخص رسول خدا را 
نمودند و این مساله، موجبات هجرت مسلمانان از مکه به مدینه را تمهید کرد )المسعودی 
2005م، 2:219(. در دهه‌ی مدینه یا عصر حکومت و جهاد، نص، با تکیه بر قدرت، هیمنه 
و سلطه‌ی خویش را بر شبه‌جزیره‌ی عرب گسترد و بنیان‌های نوینی برای امتداد و استحکام 
خود اندیشید. در این دوران، با زوال و فروپاشی ساختار عقل عربی کهن، عقلانیت نوینی بر 
بنیان‌های وحی تاسیس گشت و عقل عربی-اسلامی را نمایاند. نصوص، با اتکاء بر قدرت 



35

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و دستگاه حکومتی، منابع و امکانات نوین توانست به طراحی و مهندسی عقلی رو آورد که 
نه تنها معارض نص نباشد که معاضد آن گردد و جدال هردو در بستر مناسبات زمانه خاموش 
گردد و عقل جدید، خادم و توجیه‌گر نص شود. عقل نوین در هر سه عرصه‌ی جهان‌دانی، 
جهان‌آرایی و جهان‌نمایی مؤلفه‌ها و سازه‌های خود را از نص برگرفت و در تقابل با عقل مادی 
و فارغ از نص رفت. در این‌جاست که عقل اسلامی-عربی تکوین یافت و جایگاه بلندی در 
آموزه‌های دینی پیدا کرد. تا جایی که نصوص، بر اقبال و تکیه بر عقل تاکید ورزید. و پیشوایان 
دینی در تحکیم و توسعه‌ی عقلانیت دینی یا عقل خادم نص و عقل تابع اهتمام ورزیدند. که 

در ذیل، رقم می‌خورد:

۱-۳. توصیه به تاملات عقلانی
تاریخی،  حوادث  و  وقایع  ذکر  از  پس  مختلف،  زمینه‌های  و  مجالات  در  هستی  صانع 
اجتماعی، سیاسی، معجزات، امدادات غیبی و عجایب خلقت و طبیعت، می‌فرماید : شاید 
تعقل و تفکر نمایید)بقره: 73(. با آن‌که »شاید« در منطقه‌ی گفتار و فرامین و سنت الهی 
نیست چرا که »شاید حقیقی«،  نشانه و علامت فقدان علم و اطلاعات، نسبت به آن حادثه 
است ودر ساحت ربوبی، خبر و اثری از آن نیست، بلکه در حیطه‌ی علم و اراده‌ی الهی، 
»باید« است و نشانه‌ی حتمیت و قطعیت؛ پس این‌گونه تعبیر‌ها ظاهر انیق، و باطن عمیق 
دارند و انشا، در قالب اخبار است. پس گویا دستور به تعقل، در حول و حوش این حوادث 

و تحولات می‌دهد که قرینه‌ی اهمیت قضیه‌ی تعقل است.

به اوج می‌رسد چنانکه  تعقل، موج می‌زند و  به سنت   در فرهنگ احادیث، سفارش 
کتاب اصول کافی – یکی از متقن‌ترین و معتبرترین کتاب‌های روایی شیعی – باب مخصوصی 
تحت نام و عنوان »باب عقل و جهل« دارد. مراجعه و مطالعه‌ی این کتاب و سایر کتاب‌های 

روایی، نشان‌گر اهتمام دین، به تعقل است.

۲-۳. تحسین اصحاب عقلانیت 
تحسین،  عالی  و  نوع عجییب  به  عقلانیت،  اصحاب  و  اندیشه  ارباب  از  قرآن  درفرهنگ 
یبایی‌ها و کمالات معنوی است و تعالیم  تمجید و تجلیل گردیده است. هر جا که سخن از ز



36

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

و توصیه‌های الهی تبیین و ارایه شده، در پایان آن دارد : تنها صاحبان عقل، توانش فهم و 
دریافت این گوهر ناب و خالص را دارند.گزارش تفصیلی از ستایش کتاب الهی، سنت نبوی 
و ولوی، از عقل و اصحاب تعقل، نیازمند مجال درخور و مقال فراخور است. آن‌چه که 

پژوهش حاضر رقم می‌زند چیزی جز در‌آمد، نخواهد بود.    

از منظر و لحاظ این متن مقدس، آن کسی متذکر آیات الهی می‌شود، که صاحب لب و 
عقل است )بقره: 26(. حوادث و سر گذشت پیشنیان و ملل و اقوام جهان، برای صاحبان 
تعقل، اندرز و درس است )‌یوسف: 111(. فلسفه‌ی قوانین فقهی، قواعد حقوقی و حکمت 
احکام الهی را، تنها ارباب اندیشه می‌توانند درک کنند )بقره: 179(. اتقان صنع، عجایب 
آفرینش و نظم هستی را فقط اصحاب عقلانیت می‌فهمند )آل عمران: 190(. توحید -که 
شالوده‌ی همه‌ی کتاب تکوین و تشریع است- تنها برای صاحبان عقل و درایت قابل فهم 
است )ابراهیم: 52(. نزول کتاب‌های آسمانی و بعثت پیامبران الهی، برای هدایت ارباب 
تفکر است )غافر: 54(. مهم‌تر از همه آن‌که در این کتاب، کسی که مورد خطاب است، 

اصحاب تعقل است )بقره: 197(.

۳-۳. تقبیح تعطیل گرایان معرفت عقلی 
در بستر تاریخ و مسیر اجتماع بشری، مکتب‌ها و نحلت‌های زیادی حضور و ظهور یافتند 
که دروازه‌ی تعقل را بستند و اطراف آن را سیم خاردار گرفتتند و آن را منطقه‌ی ممنوعه اعلام 
کردند. به دید این گروه‌ها، در عصر قدیم و جدید معرفت عقلی، مدار اعتبار و ارزش‌مند 
نیست و عقل بشری، قدرت معرفت و شناخت حقایق را ندارد. تجربه‌گرایان و نص‌گرایان 
آنانی  و  دارد  اما در قرآن مجید، فرهنگ عقلانیت در مرتبت عالی قرار  اند.  این گروه‌  از 
که دری این منبع معرفتی را می‌بندند، محکوم و مذموم‌اند. به گونه‌ی که از کرامت انسانی 
برخوردار نبوده و در زمره‌ی چهار پایان قرار دارند. بلکه تشبیه آنان به چهارپایان، توهینی 
)اعراف:  می‌داند  از چهارپایان  پایین‌تر  و  پست‌تر  را  آن‌ها  قرآن،  لذا،  به چهارپایان؛  است 
را  ارتجاعی‌گری  اندیشمندان معاصر، نخستین کسی که طعنه‌ی  از  تعبیر برخی  به   .)197

داد، خداوند بود آن‌جا که  می‌گوید:

ما رجس را بر کسانی قرار دادیم، که تعقل نمی‌کنند )یونس/ 100(.



37

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و  استدلال  و  نموده  وازنش  آنان  کرد،  عرضه  اعراب،  بر  را  دینی  تعالیم  پیامبر  وقتی 
تمسک به سنت و فرهنگ پدران و نیاکان شان می‌کردند. می‌گفتند چون آن‌ها این فرهنگ 
را نداشتند، ما نیز آن را نمی‌پذیریم و بر فرهنگ نیاکان مان باقی خواهیم ماند. ولی پاسخ 
تعقل  شما  محقق.  نه  مقلدید  که  چرا  ندارید،  ارزش  شما  که  است  این  قرآن  دندان‌شکن 
یا  پیروی و پذیرش می‌باشد،  نیاکان شما عقلانی و قابل  نمی‌کنید که ‌آیا فرهنگ و تفکر 

)مرتضی 1386، ص25(. می‌باشید  کهنه‌گرا  و  ارتجاعی  پس  خیر؛ 

۴-۳. توجیه اعتقادات، در قرآن و سنت
در متون و نصوص دینی از استدلالات و براهین عقلی به وفور استفاده شده است که به چند 
مورد اشارت می‌شود. در قرآن، به یکتابودن پروردگار مدبر هستی، به برهان عقلی استدلال 
شده‌است. این برهان که در زبان و ادبیات کلامی ‌به برهان تمانع معروف است، یک قیاس 
استثنایی‌است. بر اساس این برهان، اگر در جهان هستی، دوتا معبود باشد، لازمه‌ی آن، 
فساد و انحلال هستی است و از اینکه جهان برپاست، پی می‌بریم که پروردگار هستی واحد 

و یکتاست )انبیا/ 22(.

 هم‌چنین در آیینه‌ی عقاید اسلامی، آفریدگار هستی فقط خداست و هر چیزی که از 
شیئیت برخوردار است و در عالم نمودار، مخلوق خداست )انعام/ 102(. زیرا اگر آفریدگار، 
آفریدگار است -که معلول بی‌علت است و  یا بدون  نباشد، از دو حال برون نیست:  خدا 
محال- یا آفریدگار آن یک مخلوق است –آن‌گاه سخن بر سر این مخلوق است که خالق او 
کیست؟ پی‌گیری قضیه نشان می‌دهد که‌یا مستلزم دور است یا تسلسل یا معلول بدون علت، 
آیه‌ی  در  استدلال،  همین  نظیر   .)59 )واقعه/  عقلی‌اند  ممتنعات  و  محالات  از  همه  که 
دیگری نیز شده است )مومنون/ 91(. یا استدلال عقلی که بر وجود عالم دیگر می‌نماید 

)مومنون/ 115(. که در کتاب‌های کلامی‌به »برهان حکمت« معروف است.

پیامبر نیز، تاکید بر عقلانیت داشت و در خطابه‌ها و مناظرات از مبادی و  گفتارهای 
می‌کرد. استفاده  عقلانی  مبانی 

۵-۳. امام علی؛ معلم عقلانیت در بستر فرهنگ اسلامی



38

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

تبیین،  به  بستر فرهنگ و جامعه‌ی اسلامی‌در دوره‌ی صدر اسلام،  در  نخستین کسی که 
 ،1383 )لاهیجی  بود  علی  امام  پرداخت،  دینی  مباحث  عقلانی  دفاع  و  توجیه  تحلیل، 
ص21(. ایشان در عصر رهبری حکومت و اقتدار دینی، که فرصت و مجال برای پردازش به 
مباحث و نظریات دینی و تبیین آن را یافت، به توسعه‌ی عقلانیت دینی پرداخت. خطابه‌ها 
و نامه‌های ایشان سراسر از عقلانیت است؛ در واقع سرچشمه‌ی عقلانیت دینی، امام علی 
است. مباحث عقلانی ایشان، به ویژه در عرصه‌ی خدا شناسی، مبتکرانه و بی‌نظیر است؛ 
زیرا پیش از امام علی، هیچ کسی در بستر فرهنگ اسلامی ‌به مباحث عقلانی نپرداخته‌بود 
به توسعه‌ی  ایشان وقتی  نبود.  ایران  یونان و حکمت  از فلسفه‌ی  اثر و خبری  و آن زمان، 
عقلانیت دینی پرداخت که رویکرد تعبد‌گرایانه و متجمدانه‌ی چون خوارج، در فضا و افق 
عقلانی  رویکرد  ایشان  بود.  حاکم  و  مسلط  اسلامی  جامعه‌ی  و  جهان  معرفتی  و  فکری 
را اختراع و ابداع نمود و چارچوب جدید و قالب نوینی برای اندیشه‌ی دینی ارایه کرد و 
غیر  یا  و  مستقیم  به طور  بعدی  نمود. عقل‌گرایان  نوینی  مرحله‌ی  وارد  را  دینی  اندیشه‌ی 
بدان  از کاوش‌گران  پاره‌ی  ایشان است؛ چنان‌که  نظریات  و  آرا  از  منفعل  و  متاثر  مستقیم 
معلم  ایشان  گفت  باید  این‌رو،  از  و371(.  صص370   ،1385 )معترلی  کرده‌اند  تصریح 

به عنوان  ایشان را   از همین جهت است که  عقلانیت در بستر فرهنگ اسلامی‌ است. و 
یاد کرده‌اند )مفید 1364، ص148(. اولین متکلم اسلامی‌ 

1403ق،  مجلسی  ب.  )م.  معقولیت  برهان  راه  از  خدا  اثبات  چون  مباحثی  ایشان 
ص87( برهان علی )نهج البلاغه، خ 186( برهان وجوب و امکان )همان، خ 185( طرح 
)رشاد  الهی  صفات  و  اسما  2(مسأله‌ی  خ  )همان  آن  گوناگون  زوایای  و  توحید  مسأله‌ی 
1380، صص67 و 123( مسأله‌ی ایمان )م. ب. مجلسی بدون تاريخ، ص169( اجزاء و 
لوازم آن )صدوق 1403 ه‍ ق، ب دوم، ح 1( مسأله‌ی پر اهمیت قضا و قدر )طبرسی 1413 
ه‍ ق، ج 1، ص493( مسأله‌ی مهم جبر و اختیار )نهج البلاغه، خ221، 195، 190، 109( 
مسأله‌ی خطیر معاد )همان 111( مسأله خیر و شر )همان خ 86، 91، 144( مسأله‌ی بعثت 
و نبوت )طبرسی 1413 ق، ج 1، ص370( مسأله‌ی امامت )صحیفه سجادیه، دعای 31( 

را مطرح نموده است.



39

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
همین رویه بعد از ایشان، توسط امامان بعدی تداوم یافت؛ چنان‌که امام سجاددر قالب 
این‌طریق،  از  و  نمود  توجیه  عقلی،  براهین  با  را  دینی  معارف  مناجات،  و  دعا  ساختار  و 
موجه‌بودن معارف دینی را نشان داد. مسایلی چون توصیف ناپذیری خداوند )همان، دعای 
5( عدم امکان رویت او )همان، دعای 47(  نفی ضد و شبیه از خداوند )همان، دعای 32( 
فراتربودن او از اوهام و ادراک بشر )همان، دعای 46( نامحدود و غیر متناهی‌بودن خداوند 
ابدی‌بودن  و  ازلی  )همان(  خداوند  از  بشری  و  جسمی  صفات  نفی   )47 دعای  )همان، 
خداوند )همان، دعای 32( توحید خداوند متعال )همان، دعای اول( از امور و مسایلی اند 

که در صحیفه‌ی سجادیه آمده اند.

خلاصه اینکه نص‌گرایی در صدر اسلام جریان غالب و گفتمان مسلط و هژمون بوده 
است )سبحانی بی‌تا، 208( و عقلانیت این دوره را عقلانیت وحیانی یا عقل مطیع و خادم 
نص می‌ساخت. ولی جریان عقل‌گرایی در واکنش به نص‌گرایی استخوان‌بندی خود را در 

عصر میانه شروع نمود. که شرح آن خواهد آمد.

۴. روابط عقل و نص در عصر میانه اسلامی
در این دوره نیز، روابط و مناسبات عقل و وحی، یکی از کانون‌های بحث و جدل بوده است. 
در واقع تکون نهادها و جریان‌های متعارض فکری دوره‌ی میانه‌ی اسلامی، محصول نوع 
نگرش و نگاه آنان به روابط عقل و وحی در معادلات معرفتی بوده است. پیدایش معتزله، 
اشاعره، کلام شیعه، صوفیه، اهل حدیث و فلاسفه همه مربوط به زاویه‌ی دید آنان به‌این 

مسأله بوده است که در ذیل، با آن‌ها آشنا می‌شویم.

می‌توان خط و سیر تاریخی دو جریان فکری نص‌گرا و عقل‌گرا را و تضاد و تعارض 
هردو را در دو قلمرو جغرافیایی شیعه و سنی جست و یابید. در  قلمرو ژئوپلیتیکی شیعه 
انفصال‌ها  و  گسست‌ها  با  همراه  نص‌گرا،  و  عقل‌گرا  جریان  دو  حیات  و  حضور  شاهد 
می‌رسد.  صادق  امام  زمانه‌ی  به  دسته،  دو  این  تبار  و  دوگانگی  این  آغاز  بود.  می‌توان 
یادی از اقصی نقاط  با تشکیل مرکز بزرگ علمی و آموزش و پرورش شاگردان ز ایشان 



40

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

در  کرد.  طراحی  را  تخصص‌گرایی  و  درجه‌بندی  نوع  یک  دوره،  آن  اسلامی  جغرافیای 
یشه‌های دو جریان عقل‌گرا و نص‌گرا را به عنوان ناظر بیرونی  این مهندسی، رگه‌ها و ر
به سر دستگی کسان و  با تحلیل و رویکرد پدیدارشناسانه می‌توان دید. جریان عقل‌گرا 
اعیانی چون هشام بن‌حکم، مومن طاق؛ و از آن‌سو، جریان نص‌گرا به رهبری و پیشوایی 
و  تکوین  و...  بن ‌مسلم،  محمد  بن ‌اعین،  زراره  چون  ممتازی  و  مبرز  شخصیت‌های 
تولد یافتند. گر چند نمی‌توان از منظر درون‌دینی اثبات و تأیید کرد که هدف امام صادق 
از این تشکیلات و نظام درسی، تشکیل دو جریان فکری بوده است؛ لاکن لازم منطقی 
و  تبارشناسی  منظر  از  ایشان  رشته‌بندی  و  درجه‌بندی  و  تخصص‌گرایی  طبیعی  پی‌آمد  و 

می‌نماید. چنین  پدیدارشناسی 

این شکل‌بندی جریان‌ها، گرچند در زمانه‌ی ایشان حاد و محسوس نبود و حتا نام دو 
جریان را برخورد نگرفت و احساس تضاد و تقابل هردو نمی‌شد، ولی با گذشت زمان و 
تحولات تاریخی و سیاسی، از جمله حادثه‌ی پر فراز و نشیب غیبت امام دوازدهم شیعیان، 
سایه و نمود خود را بر تارک اندیشه‌های شیعیان افکند و تبدیل به دو گروه مستقل و منفصل 
فکری گردید و هر کدام، به قول گفتمانی‌ها، گفتمان خاصی را ساختند و دقایق و دال‌های 

مرکزی و شناور خویش را، در مغایرت و ستیز با دیگری، تعریف و صورت‌بندی نمودند.

در این بازه‌ی زمانی، یعنی عصر غیبت -که بحران فکری و سیاسی شیعیان نیز قلم‌داد 
استمرار  و  ایده‌ها  طرح  و  سرنوشت‌سازی  به  او،  از  فراغ  نه  امام  فراق  در  آنان  و  می‌شود 
به‌طور رسمی دو جریان متضاد عقل‌گرا و نص‌گرا در  ادامه دادند-  پیشین  خطوط فکری 
مقابل هم‌دیگر عرض‌اندام کردند و به طرح دال‌های خویش پرداختند. جریان عقل‌گرایی، 
که توسط هشام و مومن‌طاق به وجود آمده‌بود، کم و بیش توسط مرتضی و مفید معروف 
به مکتب بغداد و بیشتر در قرن چهارم با ظهور فارابی به عنوان موسس فلسفه‌ی سیاسی 
میدان  به  و  دهد  پر  و  بال  را  سیاسی  عقلانیت  کوشید  وی  یافت.  بسط  و  تداوم  اسلامی 
سیاست و اجتماع آورد و از دستاورهای عقلی بهره برد. هم‌چنین، مناسبات اجتماعی و 
سیاسی را بر مبنای عقلانیت، رقم زد و تنظیم کرد؛ لذا، دست به دسته‌بندی انواع شهرها و 
جامعه‌ها و در واقع رژیم‌های سیاسی و اشکال حکومت زد و ویژگی و کارویژه‌ی هرکدام 



41

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
بزرگ‌ترین  عنوان  به  ابن‌سینا  فارابی،  از  بعد  ص52(.  1378ش،  )کاظمی،  کرد  تبین  را 
تأملات  و  تعقلات  با  توانست  و  کرد  نابغه‌ی شرق ظهور  و  ژئوپلیتیک شیعی  در  فیلسوف 
عقلی، بار دیگر عقل را به میدان آورد و از حالت فراموش‌زدگی برهاند. هم‌چنین خواجه 
نصیر طوسی شخصیت دیگری است که سخن از نظامات و نوامیس عقلانی و عقلایی زد، 
نه فقه و فقاهت؛ اما بعد از این سده، چندان نمی‌توان عقلانیت و عقل‌گرایی را پیدا کرد گر 
چند در گوشه‌گوشه کس/کسانی پیدا شدند که علایق احیای عقلانیت را داشتند همانند 
فلاسفه‌ی شیراز ولی موفق به احیای عقل و زمام‌داری آن نشدند. تا این‌که میرداماد در قرن 
دهم و ملاصدرای شیرازی در قرن یازدهم بار دیگر نظام فلسفی خویش را مطرح و »رویای 

عقل« دیدند و کوشیدند »عقل سرگردان« را ساکن نمایند 

اما مخالفت‌ها و معارضت‌های فقیهان و نص‌گرایان از یک‌سو، قوام و دوام تاریخی این 
جریان از دیگرسو، مانع بزرگ فرآروی عقلانیت و گسترش آن بود. لذا، نظام صدرایی نیز نه 
در جامعه، که در گوشه‌های برخی حوزه‌ها و بیشتر کتاب‌ها و ذهن‌ها ماند و تاریخ، شاهد 
برپایی و استقرار نظم عقلانی و عقلایی بر مبنای ایده‌ها و تئوری‌های صدرایی نبوده است. 
صرفن مهدی حایری با نگارش کتاب حکمت و حکومت، نظم عقلانی و عقلایی‌ای نظام 
مالکیت مشاع را طرح کرد. وی در این مدل حکومتی نص را محدود به امور کلی و عبادی 
را یک حوزه‌ی جزئی  فن کشورداری  و  آیین شهریاری  از جمله  و حوزه‌ی عمومی،  کرد 
انسان‌ها دانست )حایری‌یزدی 1374ش، صص64 و  به عقل  نتیجه مربوط  و متغیر، در 
و  می‌کند  نمایان  وی  عقل‌گرایانه‌ی  رویکرد  نشان‌گر  وی  کاوش‌های  و  کوشش‌ها   .)65
این‌که مجددن در پی احیا ومرمت پیکر رنجور و  ناسور عقل‌گرایی و حکومت حکیمانه در 
ژئوپلیتیک شیعی است. ولی نظام سیاسی و روش عقل‌گرایانه‌ی وی نیز، چونان شیوه‌های 
دیگر عقل‌مداران جا نیفتاد و چندان از مقبولیت برخوردار نشد و در نتیجه، عینیت تاریخی 
و سیاسی نیافت. و جالب اینکه افکار فلسفی صدرایی در دهه‌های اخیر توسط برخی از 
سنتی‌های اجتهادی مانند مطهری، جوادی آملی، مصباح‌یزدی و.. در خدمت تحکیم و 
تسدید پایه‌ها و توجیه نظام فقهی-نقلی ولایت فقیه قرار گرفت و این نظام و مدل برآمده از 
دل و درون فقه و نصوص، بن‌مایه‌های خویش را چه بسا از این مکتب فلسفی می‌گیرند.



42

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

در  عقل‌گرایانه  جریان‌های  و  عقل‌گرایی  سرنوشت  و  سرشت  شد  تلاش  بدین‌جا  تا 
به  پردازش  نوبت  اکنون  و  گیرد.  قرار  دیرینه‌شناسی  و  تبارشناسی  مورد  شیعه  ژئوپلیتیک 
دیرینه‌شناسی رقیب چیره‌دست و زبردست عقل‌گرایی یعنی نص‌گرایی در ژئوپلیتیک شیعه 

است. رسیده 

 نص‌گرایی که برآمده از اوضاع و تحولات زمانه‌ی امام صادق بود، از عصر غیبت با 
یک تقسیم‌بندی درونی روبرو گشت و دو دیار و شهر قم و بغداد، از مراکز و امکنه‌ی هر 
دو جریان قرار گرفت. اولی پایگاه نص‌گرایان  رادیکال و دومی پایگاه نص‌گرایان معتدل 
شد. نص‌گرایان/حدیث‌گرایان رادیکال با سردستگی محمد صدوق و نص‌گرایان معتدل، با 
پیشتازی محمد مفید و سپس شاگرد او سید مرتضی، به تقابل و تداوم هستی ادامه دادند. 
از منظر حدیث‌گرایان رادیکال شیعی، چیزی که محور و مدار ارزش و اعتبار جهت فهم و 
دریافت نصوص و گزاره‌های دینی است، قرآن و سپس سنت معصومان است و ما موظفیم تا 
با مراجعه به این دو منبع و مصدر قوی و قویم، وظایف و شرح رفتارهای خویش در زندگی 
اجتماعی و سیاسی را تنظیم و اخذ کنیم. و  نمی‌توان به عقل بشری جهت جهت‌دهی و 
سامان‌دهی امور معیشت و حیات، رجوع و تکیه کرد چرا که عقل انسان ناقص، نارسا و 
ضعیف است؛ عقل، آمیخته با هزاران نوع شبه و شهوت است. عقل خالص و فطری که 
ارزش‌مند است، میسور نیست و عقل مشوب که میسور است، حجت نیست. پس از عقل 
بشری کاری ساخته نیست، بلکه همه‌ی امور با مراجعه و مطالعه‌ی منابع اصلی آن یعنی 

کتاب و سنت قابل حل است )دانش، 1397:54 و 55(.

در مقابل، نص‌گرایان معتدل برای عقل نیز در هندسه‌ی معرفت دینی جایگاه و منزلتی را 
قایل‌اند. از زاویه‌ی تحلیل و نوع نگرش آن‌ها، عقل توانش درک و فهم معارف دینی و کشف 
اراده‌های الاهی در قلمروهای زندگی جمعی را دارد و می‌توان با تمسک و تکیه بر عقل 
در کنار نقل، به سازمان‌دهی زندگی پرداخت. در واقع عقل خود، یکی از منابع و مراجع 
دینی بوده که موید نقل و همتاز و همتراز آن است. از این روزنه‌ی دید، نباید عقل و نقل را 
مقابل هم قرار داد بلکه هردو در تعامل و تعاون اند و بایستی از هردو منبع بهره برد. چنین 
دیدی با توسعه و گسترش در مقدار منابع دینی، دامنه‌ی معارف دینی را نیز گسترش می‌دهد 



43

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و شریعت را همساز با شرایط و تحولات زمانه می‌سازد و از آن حالت خشکی، انجماد و 

تصلب می‌رهاند )دانش 1395، ص46(.

ستیز و مناقشات هردو گفتمان درون‌نص‌گرایی، هم‌چنان امتداد و تداوم تاریخی یافت. 
و با ظهور محمد طوسی -معروف به شیخ الطایفه- اندکی به سازش و همسازی رسید. 
وی کوشید از یک‌سو با نشر تهذیب و استبصار به نشر و بسط احادیث استمداد کند، و از 
این‌سو، با تولید اثر عده الاصول، به گسترش قواعد اصولی و عقلی کمک نماید. در واقع 
با این شیوه‌ی سازش‌مدارانه نزاع و تضاد هردو مشرب فکری اندکی فروکش کرد و کاهش 
یافت )فیرحی 1392، 267 و 268(. ولی بعد از شیخ، با گذشت یک سده که عصر سکوت 
و سکون بود، بار دیگر با ظهور ابن ادریس حلی رویکرد نص‌گرایی معتدل احیا شد و این 
بار، عقل رسمن یکی از منابع احکام قلمداد شد. ظاهرن ابن ادریس نخستین دانشور شیعی 
قرن ششم بود که به‌ظور رسمی، در کتاب سرائر، عقل را در زمره‌ی ادله و مصادر احکام 
گذاشت )المظفر 1381، ج2، ص130(. پس از وی در قرن هفتم، محقق حلی نیز به بسط 
و شرح مباحث و مبادی اصولی و عقلی پرداخت و کوشید فقه مبتنی بر قواعد نقلی و عقلی 
بسازد. وی که بزرگ‌ترین فقیه تاریخ شیعه نام گرفته است و فقیه نامدار طراز اول ژئوپلیتیک 
به عنوان یک دستگاه  شیعه قلمداد می‌شود، نخستین شخصیتی بود که رسمن اجتهاد را 
فکری وارد دنیای تشیع کرد. پیش از وی، با توجه به مفهوم مصطلح و رایج اجتهاد یعنی 
فتوا به رای، اجتهاد در تفکر شیعی یک امر ناپسند و غیر مقبول بود؛ ولی محقق حلی با 
ایجاد تحول و دگرگونی در مفهوم و ماهیت اجتهاد آن را تبدیل به یک امر معقول کرد. محقق 
اجتهاد را به کوشش و تلاش جهت استخراج احکام از منابعش تعریف و صورت‌بندی کرد. 
بدین‌سان، اجتهاد یک فرایند نیکو و تلاش مستمر یک فقیه با توجه به مهارت‌ها و اطلاعات 
او از دین قلمداد شد )محقق‌حلی 1403ق، 179 و 180( و فقیهان بعد از وی نیز با پذیرش 
این تعریف از اجتهاد، آن را یک امر نیکو و ضرور دانستند. چنانچه علامه‌ی حلی در قرن 
هشتم، شهید اول در همین قرن، شهید ثانی در قرن دهم و محقق ثانی در همین قرن نیز، به 

امتداد و بسط همین روش در عرصه‌ی فقه و فقاهت کوشیدند.



44

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

اما در قرن دهم، با ظهور محمد امین استرآبادی، بار دیگر رویکرد حدیث‌گرایی رادیکال 
زنده شد و به میدان فقه آمد بلکه قوی‌تر،  فعال‌تر و رادیکال‌تر از گذشته‌ها شد. استرآبادی که 
مدت‌ها در عربستان و شبه جزیره نیز زندگی کرده‌بود و همزمان با ظهور مکتب حس‌گرایی 
گفتمان  دیگر  بار  رایج،  معتدل  نص‌گرای  گفتمان  و  رویکرد  نقد  با  کوشید  بود،  غرب  در 
فراموش شده و به محاق رفته‌ای نص‌گرایی رادیکال را در جهان تشیع  زنده کند. او با نشر 
کتاب الفوائد المدنیه رسمن بر فقیهان معتدل تازید و آن‌ها را منحرف از راه حقیقی دانست 
و حقیقت را در راه نص‌گرایی محض جست )استرآبادی بی‌تا، 90(. آغازگری او بسیار موثر 
و اثربخش بود و توانست توجه جهان شیعه را به خود جلب کند. وی در مدت یک سده 
گفتمان نص‌گرایی محض را به میدان کاروزار باز گرداند؛ ولی در قرن یازدهم وحید بهبهانی 
و نقدهای زننده و کوبنده‌ی اخباری‌گری از سوی دیگر، گفتمان نص‌گرایی رادیکال را بار 

دیگر به محاق و فراموشی برد )دانش 1395، ص47(.

ولی  اصولی‌اند؛  همه  فقیهان  و  نیست  رایج  اخباری‌گری  هنوز  تا  زمان  آن  از  چند  گر 
واقعیت آن است که عقل اصولی و عقل فقهی، چیزی جز همان نصوص نیست. این عقل، 
کنترلشده،  مهارشده،  فقیهان، عقل  آزاد. عقل  و  امیر  نه عقل  است،  دربند  و  اسیر  عقل 
لجام‌زده و محدود است نه عقل آزاد و بدون لجام. در حالی‌که عقل در صورتی نتیجه‌بخش 
است که سیر آزادانه داشته و به دستاوردهای آن اهتمام ورزیده‌شود؛ چیزی که در جهان 
تشیع کنونی نیست. امروزه نیز عقل‌گرایان در حاشیه و تبعید اند و صدرنشینان و قدرنشینان 
خالص  و  محض  عقل  که  است  این  واقعیت  می‌باشند.  نقل‌گرایان  و  نص‌گرایان  همان 
را  نقل  به  نمی‌تابند و هماره عقل محکوم  بر  از شیعه و سنی  اعم  را هیچ‌گاه جهان اسلام 

می‌پذیرند. که دو باره همان نص می‌شود.

به عرصه‌ی  پا  و  شد  متولد  معتدل  نص‌گرایی  همین  بستر  در  دقیقن  شیعی  بنیادگرایی 
مدل  یا  دینی  آموزه‌های  مبنای  بر  حکومت  تشکیل  بحث  بار  نخستین  گذاشت.  وجود 
ولایت فقیه توسط ملا احمد نراقی مطرح شد )نراقی، بی‌تا، ص 188(؛ ولی فقیهان سنتی 
همانند  گرفتند  مخالف  موضع  بلکه  نکردند،  تایید  و  ننهادند  آن  به  وقعی  هیچ‌کدام  بعدی 
شیخ انصاری و ابوالقاسم خویی. تا اینکه روح‌الله موسوی معروف به خمینی به بازسازی 



45

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
این نظریه همت گماشت و رسمن سخن از طراحی حکومت بر مبنای اسلام زد )خمینی 
تئوری  ایران علیه رژیم شاه همین  انقلاب  با رهبری  1378ش، ج5، ص144(. و سپس 
را عینیت بخشید و کسانی چون مرتضی مطهری و بهشتی به توجیه عقلانی آن بر مبنای 
تئوری‌پردازان  از  مصباح‌یزدی  تقی  محمد  معاصر  زمان  در  و  پرداختند  صدرایی  فلسفه‌ی 
رسمی این نظام و نظریه محسوب می‌شود. در عراق، محمد باقر صدر نیز در همین دسته 

می‌گیرد. قرار 

از جریان  بالا  روایت  که  بود  نیز سودمند خواهد  نکته  این  تذکار  این بخش،  پایان  در 
عقل‌گرایی و نص‌گرایی، یک روایت متفاوت و متعارض با روایت‌های مطرح و رایج است. 
ذیل  در  را  اصولیون  معمولن  جریان،  دو  این  از  موجود  و  جاری  روایت‌های  در  که  چرا 
را نص‌گرایان معتدل خوانده است.  آن‌ها  نوشتار  این  عقل‌گرایان می‌گنجانند؛ در حالی‌که 
راز مساله در تفاوت معیار در عقل‌گرا و نص‌گرا نامیدن‌است. این پژوهش، سخن از عقل 
باز و عقل بسته می‌زند و معیار عقل‌گرایی را در عقل باز و خرد آزاد می‌بیند؛ چیزی که در 
نصوص  تابع  فقه،  با  کنترل‌شده  و خرد  بسته  اما عقل  نیست.  معاصر  فقیهان  و  اصولیون 

نتیجه در ذیل نص‌گرایی می‌زیبد. بوده در  فقهی 

از  نشان  نیز  اهل سنت  در جهان  دیرینه‌شناسی جریان‌های فکری-سیاسی  و  پی‌گیری 
دوگانگی و سیر و سفر گسستگی و انفصال و اتفاقات تاریخی را نشان می‌دهد. در این قلمرو نیز 
گاهی گفتمان نص‌گرایی بازیگر میدان شده است وگاهی عقل‌گرایی؛ گرچند شام‌گاه عقل‌گرایی 

بسیار زود و افولش به تعجیل بوده و از این‌سو، میدان‌دار اصلی نص‌گرایی گردیده است.

نخستین جرقه‌های عقل‌گرایی در قلمرو فکری اهل سنت توسط گروهی به نام معتزله 
آغاز گشته است. این گروه به سردستگی عمرو بن عبید و واصل بن‌عطا با جدایی از دیگران 
و پیش‌گیری راه انعزال به تاسیس مکتب و گفتمان جدید و جدی روی‌آوردند. گفتمانی که 
از یک‌سو چندین سده تداوم و امتداد یافت و از سوی دیگر تحولات گوناگونی در تمدن و 
فرهنگ اسلامی به وجود آورد. به قول برخی، اگر معتزلیان باقی می‌ماندند، تمدن غرب 
در جهان اسلام اتفاق افتاده‌بود. معتزلیان با تأکید بر توانایی عقل انسانی در فهم حقایق و 
استقلال آن در کشف احکام و دستورهای الاهی، برای عقل بها و ارزش فوق‌العاده قایل 



46

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

بودند. از این نظر، انسان می‌تواند با عقل مستقل و اصیل خویش هم زندگی را جهت و 
سامان دهد و هم به معنویت برسد )یوسفیان‌وشریفی 1385ش، ص91(. در این رویکرد، 
مراجعه  نقل  به  معتزلیان  چند  گر  ندارد.  وجود  دینی  فرهنگ  بستر  در  تعبد  برای  جایی 
می‌کردند، اما مفاد و محتوای نصوص دینی تنها در صورت هماهنگی با عقل قابل قبول 
است. معتزلیان، نخست بیش‌تر روی نقش دفاعی عقل در معارف و فرهنگ دینی تاکید 
داشتند؛ اما رفته‌رفته در مقام استخراج، استنباط، تبیین و تنسیق نیز به‌ کار گرفتند )برنج‌کار 
دستگاه  که  است  عباسی  خلیفه‌ی  مامون  عصر  در  اعتزالی  تفکر  اوج  ص113(.  بی‌تا، 
خلافت از آن‌ها پشتیبانی می‌کرد. بعد از این دوره، رفته‌رفته‌ این تفکر منزوی و منعزل گردید 
فکری  رویکرد  و  تفکر  این  از  خبری  چندان  امروزه  صص306-295(.   ،1365 )شریف 

نیست، گرچند گروهی بنام نومعتزلی ظهور کرده است.

آسیب  سخت  غزالی  امام  ظهور  با  ششم،  قرن  در  سنی  ژئوپلیتیک  در  عقل‌گرایی 
رویکرد  با  بود،  بغداد  نظامیه‌ی  ماهر  و  چیره‌دست  استادان  از  که  وی  دید.  صدمه  و 
گور  الفلاسفه،  تهافت  کتاب  نوشتن  با  و  برخاست  مناقشه  و  ستیز  به  عقل‌گرایی سخت 
یر  فلسفه و عقل را آماده‌کرد و تن بی‌جان و نیمه‌مرده و نیمه‌زنده‌ی فلسفه و عقلانیت را ز
از  زندگی و حیات فکری خویش،  اول  در دوره  البته وی  پنهان کرد.  خروارهای خاک 
هواداران علم کلام و تفکر عقلی بود. در همین راستا منطق ارسطویی را وارد دستگاه کلام 
سنی نمود؛ ولی در دوره دوم حیات فکری خویش، راه تصوف پیشه کرد و با عقلانیت و 
وجوه عقلانی به مبارزه برخاست )سبحانی بی‌تا، 214 و 215(. گرچه که صد سال بعد،  
دوباره  فلسفه،  و  عقل  پوسیده‌ی  استخوان‌های  جمع‌کردن  با  کوشید  اندلسی  رشد  ابن 
بتابد ولی  بار دیگر خورشید عقل‌گرایی در ژئوپلیتیک سنی،  بر آن بدمد و  دم مسیحایی 
این‌که  نبود. چرا که یکی  نیز کافی  انگار که دم مسیحایی  یاری‌اش نکرد؛  بخت و زمانه 
این  در  داشت.  سنی-  عقلانیت  -دشمن  غزالی  با  ساله‌  صد  فاصله‌‌ی  و  بود  دیرهنگام 
ابن  داده‌بود. دوم،  میوه  و  ریشه دوانده  اندیشه‌های ضد عقل‌گرایانه‌ی غزالی  صد سال، 
هارتلند  در  غزالی  حالی‌که  در  بود؛  سنی  ژئوپلیتیک  یملند  ر و  اسلامی  مغرب  در  رشد 
این ژئوپلیتیک قرار داشت. لذا، اندیشه‌های غزالی در هارتلند جا گرفت و اندیشه‌های 

پیدا کرد. یافت و شاگردان لاتینی  اروپا بسط  در  بیشتر  ابن‌رشد 



47

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
در واقع، آخرین نفس‌های عقل‌گرایی در ژئوپلیتیک سنی همین دوره است  و از این به 
بعد، برای همیشه غروب کرد. چنانچه شیخ اشراق، با دو فیلسوف مغربی اسلامی، یعنی 
ابن ماجه و ابن طفیل نیز، از راه‌روان نظام عقلانی در ژئوپلیتیک سنی به شمار می‌روند که 

اندیشه‌های شان چندان رونق و رواج نیافت.

از آن‌سو، نص‌گرایی در ژئوپلیتیک سنی همانند شیعه، به دو دسته‌ی معتدل و رادیکال 
تقسیم‌بندی می‌گردد. نص‌گرایی معتدل به سردستگی ابوحنیفه و امام شافعی و از آن‌سو 
یافته- نص‌گرایی رادیکال به سردستگی احمد بن‌حنبل و مالک بن انس، وجود و دوام 
دستگاه  در  را  خاصی  مدل  با  عقل‌گرایانه  برداشت  قیاس،  بر  تاکید  با  ابوحنیفه  است. 
فکری سنی وارد کرد. شافعی نیز با نگارش نخستین کتاب اصولی در ژئوپلیتیک سنی، 
به تأسیس ایدئولوژی میانه‌رو آورد. ایدئولوژی‌ای که از یک‌سو بر نصوص به عنوان مادر 
معارف دینی تکیه دارد و از سوی دیگر، عقل را نیز در همین بستر هم‌آغوش نقل می‌سازد 
معتزله  عقل‌گرایی  با  حنفی  و  شافعی  فکری  دستگاه  بین  لذا،   .)234  ،1392 )فیرحی 
دشمنان  از  غزالی،  مانند  شافعی،  فقهای  گرچند  نیست؛  اصطکاکی  چندان  فلاسفه،  و 
با  رادیکال  به شمار می‌روند. ولی اصطکاک اصلی میان حدیث‌گرایان  عقلانیت فلسفی 

از نوع کلامی/جدلی و فلسفی/برهانی است که شرحش خواهد آمد. عقل‌گرایی 

نص‌گرایان رادیکال سنی بر انحصار مرجعیت احادیث، تاکید داشتند و برای عقل، بها 
و ارزشی قایل نبودند. در مقابل، نص‌گرایان معتدل عقل را در هندسه‌ی معرفت دینی جا 
از  مدلی  هیچ‌گونه  سنی  رادیکال  لذا، حدیث‌گرایی  می‌جستند.  استمداد  آن  از  و  می‌دادند 
عقلانیت را بر نمی‌تابد و با هر نوع آن به مخالفت و معارضت برمی‌خیزد. منتها در ژئوپلیتیک 
سنی، مناقشات دو گفتمان عقل‌گرایی و نص‌گرایی، تحت تاثیر روابط و مناسبات قدرت 
هماره دگرگون می‌شد. هرگاه عقل‌گرایی به نفع حاکمان بود، این گفتمان را تایید و تسدید 
می‌کردند –همانند زمانه‌ی مامون- و آن‌گاه که گفتمان نص‌گرایی می‌توانست بیشتر ابهت 
عصر  -همانند  می‌کردند  پشتیبانی  و  حمایت  آن  از  کند،  تامین  را  قدرت  دستگاه  وجلال 
و  منافع  هیچ‌گاه  نتوانست  عقل‌گرایی  جریان  بعد،  به  سوم  قرن  از  که  انگار  ولی  متوکل. 
خواسته‌های حاکمان را تامین و تضمین کند. در نتیجه، هیچ‌گاه از لطف حاکمان هم حظ 



48

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

و بهره‌ای نصیبش نشد بلکه هماره با غیظ و غضب دستگاه قدرت مواجه شد و از سوی 
قرن  در  این‌که  تا  )دانش 1395، ص51(.  مواجه گشت  تمام  قهر  و  بی‌مهری  با  حاکمان 
چهارم با ظهور اشعری، نص‌گرایی معتدل توانست میدان‌دار تفکر سنی‌گری در ژئوپلیتیک 
سنی شد وی با سازش دادن عقل و نقل، و مرزبندی توانایی‌ها و دانایی‌های عقل، توانست 
نزاع این دو جریان را تا جایی بخواباند و کاهش دهد. در واقع، وی در برزخ و میانه‌ی این 
دو جبهه قرار گرفت. این تفکر و رویکرد که بنام اشعری بود، بکارگیری عقل را در عرصه‌ی 
الخوض فی  تبیین جایز شمرد و خود اشعری در رساله‌ی الاستحسان  بحث، استدلال و 
علم الکلام، عملن ضمن اصالت‌دادن به نقل، برای عقل نقش تبیین‌گری و  مدافعه‌گری را 
پذیرفت؛ گر چند یگانه منبع عقاید را کتاب و سنت معرفی کرد. بعد از این، تفکر ماتریدی  
متولد شد که از اشعریان در بکارگیری عقل بیشتر سود می‌جستند و عقل را به عنوان سر 
اصول  دریافت  و  مقام کشف  در  دفاع،  و  تبیین  بر  پذیرفتند؛ علاوه  دینی  عقاید  چشمه‌ی 
نیز به خرد توسل جستند )کاشفی 1386, ص58(. ولی هم‌چنان در گوشه و بیشه‌ی دیار 
این ژئوپلیتیک، تعارضات باقی بود تا اینکه در قرن هفتم با ظهور احمد ابن تیمیه بار دیگر 
در  چند  گر  شد.  تقویت  بن‌مایه‌هایش  و  یافت  بیشتر  حدت  و  شدت  رادیکال  نص‌گرایی 
زمانه‌ی حیات او، افکارش مردود شناخته‌شد و چندان از مقبولیت برخوردار نشد، تا اینکه 
در قرن دوازدهم با پیدایش محمد بن عبدالوهاب به کمال و تمام رسید. وی توانست افکار 
ابن‌تیمیه و دیگران نص‌گرایان رادیکال سنی را دو باره زنده کند و عملیاتی نماید. پیمان او 
با آل سعود در تقسیم مناصب سیاسی و مذهبی -که به پیمان قلم و شمشیر معروف است- 
و  غالب  گفتمان  و  رویکرد  به  تبدیل  سعودی  عربستان  در  را  رادیکال  نص‌گرایی  توانست 
حاکم بسازد و از آن‌جا به دیگر مناطق توسعه دهد. بنیادگرایی سنی، دقیقن در بستر همین 
نام  به  بنیادگرایی سنی خلف صالح همین پدری  رویکرد نص‌گرایی رادیکال متولد شد. و 

رادیکال است. نص‌گرایی 

یخی عقل و نص در دوره معاصر ۵. خط سیر تار
و  اهل سنت  الغای خلافت عثمانی در  با  بیستم  از قرن  به‌طور عمده  در دوران جدید که 
نهضت مشروطه در ایران شروع می‌شود، مسأله‌ی روابط عقل و نص یکی، از مباحث مهم 



49

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و سرنوشت‌ساز این دیار محسوب می‌شود. احیا و بسط دانش کلام، اقبال به کلام جدید، 
دینی  معرفت‌شناسی  و  دین  فلسفه‌ی  رشته‌ی  ظهور  اسلامی،  فلسفه‌ی  به  مجدد  روآوری 
در همین راستا قابل تحلیل و تحویل است. محمد عبده از سلسله‌جنبانان این مسأله در 
جهان جدید اهل سنت محسوب می‌شود. چنانکه شاگردش رشید رضا نیز، نقش اساسی 
در رویکرد و توجبه عقلانی، ایفا کرد. وی با تحلیل نوین از خلافت و امامت، نظریه نوینی 
دینی  باورهای  به  عقلانی  نگاه  آن  اساس  که  درانداخت  سنت  اهل  سیاسی  اندیشه‌ی  در 
بود. پس از او دانش‌وران زیادی از جمله نصرحامد ابو زید، محمد عابد الجابری، محمد 
آرکون، در اهل سنت از کسانی ‌اند که با رویکردهای مختلف، روابط عقل و وحی را مطرح 
کرده‌اند و به نقد عقلانیت‌ها و مدل‌های گوناگونی عقلانیت، پرداخته‌اند. که گاهی از آنان 

به نومعتزلیان به دلیل رویکرد عقلی و عقل‌گرا بودن شان یاد می‌شود. 

در تشیع، نهضت مشروطه‌ی ایران، یک تقابل بین دو جناح نص‌گرایان و عقل‌گرایان 
و  مشروطه  حدیث،  و  قران  ظواهر  بر  تأکید  با  نوعی  لحاض  به  مشروعه‌خواهان  بود. 
و...  سیاسی  مشارکت  زن،  حقوق  انتخابات،  آزادی،  برابری،  چون  جدیدی  مقولات 
مقابل،  در  زدند.  مشروعه  از  سخن  و  نموند  تحریم  را  آن  این‌رو،  از  نمی‌تافتند.  بر  را 
توجیه  با  و...  نائینی  حسین  میرزا  خراسانی/هروی،  آخوند  چون  مشروطه‌خواهانی 
تنزیه  تنبیه الامه و  باورهای دینی، مشروطه را واجب دانسته‌اند. نگارش کتاب  عقلانی 
المله نائینی، توجیه عقلانی معارف دینی مربوط به اندیشه‌ی سیاسی و مبانی آن است. این 
جریان توسط علامه‌ی طباطبایی و شاگردانش بسط و توسعه‌ی بیشتر یافت. طباطبایی با 
یس فلسفه در قم، موج عقلانیت را برانگیخت و بار دیگر مدل عقلانیت فلسفی  آغاز تدر
را احیا و مرمت کرد و نگاه عقلانی-فلسفی به دین را بسط داد؛ چنان‌که تفسیر المیزان، 
تفسیر عقلانی قرآن است، همان‌گونه که تفسیر قرآن به قرآن نیز هست. شاگردان علامه، 
مانند مرتضی مطهری، عبدالله جوادی آملی، محمد تقی مصباح یزدی، جعفر سبحانی 
و... هر کدام به نحوی به توجیه عقلانی باورهای دینی رو آورده‌اند. مطهری عقل را یکی 
از منابع احکام شرعی می‌داند و حجیت آن را هم توسط عقل ثابت می‌داند. او برای نقل 
موید دو گونه نقش و کارکرد قایل است: یکی کشف ملاکات و مناطات احکام که همان 
مصالح و مفاسد واقعیه باشد و دیگر، در کشف لوازم احکام -به تعبیر دانش‌وران اصولی، 



50

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

غیر مستقلات عقلیه- و در هر دو صورت بین کشف عقلی و حکم شرعی ملازمه است. 
پس حکم عقلی، همان حکم شرعی است )مطهری 1368، 50 و 51(. این‌که برای عقل 
نقشی در کشف علل احکام می‌داند، در واقع عقل را معیار دانسته است؛ چنانکه کشف 

لوازم احکام، همان عقل مصباح است.

یگانه  او،  دیدگاه  در  و  می‌داند  جهان‌بینی  همان  را  عقاید  اصول  نیز،  یزدی  مصباح 
می‌ورزد  تلاش  این‌رو،  از  است.  عقلی-فلسفی  جهان‌بینی  است،  مقبول  که  جهان‌بینی 
تا عقاید دینی را عقلانی بسازد و برای آن‌ها مخصوصن باور به خدا، وجوه عقلی اقامه 
کند )مصباح‌یزدی 1384، 36-39(. جوادی آملی، برای عقل، نقش و جایگاه ویژه‌ی 
یرمجموعه‌های دین می‌داند و مانند سنت،  قایل است و آن را همتراز با نقل و از منابع و ز
معارف  ایشان  نظر  از  می‌کند.  اشتباه  آن،  سالک  گرچند  است؛  قایل  عصمت  آن  برای 
تعالیم دینی، موجود است. او عقل را  نا معقول نیست؛ آری، معارف خردگریز در  دینی 
ما الهمه الله می‌‎داند، چنانکه نقل را ما انزل‌الله است )جوادی‌آملی 1386، 13(. او از 
سه نوع عقل مفتاح، مصباح و معیار در تناظر با کارکرد آ ن با شریعت نام می‌برد. مراد 
از عقل مفتاح در حوزه‌ی شریعت، عقلی‌است که کارویژه‌ی آن، فقط فهم و تبیین متون 
و تعالیم دینی‌است. به تعبیر دیگر، این عقل به حیث روش در نظر گرفته می‌شود و ابزار 
مصباح،  عقل  از  مراد  نمی‌کند.  معرفت  تولید  خود  از  اما  است؛  شریعت  تبیین  و  فهم 
نظریه‌های  و  آموزه‌ها  اثبات  و  توجیه  به  شریعت،  تبیین  و  برفهم  علاوه  که  عقلی‌است 
موجب  چنین،  هم  می‌گذارد.  اثبات  و  نقد  محک  به  را  دینی  دیدگاه  و  می‌پردازد  دینی 
تولید معرفت می‌گردد و خود منبع و سرچشمه‌ی حقایق دینی-است. این عقل، همانند 
و هماورد نقل )کتاب و سنت( خواهد بود و همان‌گونه که گفته‌ها و دستورهای کتاب و 
سنت الزام‌آور و حامل پیام و سفارش های الهی است، یافته‌های عقلی نیز دربردارنده‌ی 
قواعد و اصول شریعت است و باید به‌جا آورده‌شود. مراد از عقل معیار، آن عقلی است 
یابی و نقد آموزه‌های دینی می‌پردازد و برخی را به دلیل تعارض و  که به محک‌زدن و ارز
تضاد با اصول و محصولات عقلی، طرد و نفی می‌کند و برخی دیگر را مقبول و ارزش‌مند 
قلمداد می‌کند. عقل با داشتن این دو کارکرد در حوزه‌ی دین، یکی از منابع و ادله‌ی دین 



51

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
خواهد بود از این‌رو، عقل منبع گفته می‌شود در برابری عقل مصباح که عقل روشی است 

.)54-51  ،1386 )جوادی‌آملی 

جمع‌بندی و نتیجه‌گیری
این پژوهش با این پرسش که مناسبات عقل و نص در فرهنگ اسلامی را چگونه می‌توان 
قرار گرفت؛  مراد  تعیین  و  تعریف  مورد  تحقیق  کلیدی  مفاهیم  ابتدا  آغاز شد.  کرد،  تبیین 
چارچوب،  این  وفق  بر  شد.  برگزیده  نظری  چارچوب  مثابه‌ی  به  دیرینیه‌شناسی  سپس 
کوشش گردید تا شرایط امکان و پدیداری نص‌گرایی و عقل‌گرایی در دو قلمرو جغرافیایی 
شیعه و سنی مورد واکاوی قرار گیرد. داده‌ها و اطلاعات گردآوری‌شده حکایت از آن دارند 
که در دوره نخست اسلامی که صدر اسلام نام گرفته است؛ دوران غلبه و سیطره‌ی گفتمان 
آیات  نزول  با  دوره،  این  در  است.  بوده  فرهنگی  بینش  و  زمینه  یک  عنوان  به  نص‌گرایی 
وحی و صدور اخبار و روایت‌ها از پیامبر و سپس در تشیع، امامان معصوم، عقل چندان 
جایگاه و نقشی در معادلات فرهنگی نداشته است؛ بلکه نص، در پی آرایش و سامان‌بندی 
عقلانیتی برخاسته از درون آموزه‌های وحی بوده و مدل نوین عقلانیت، که عقلانیت قدسی 
و وحیانی باشد را تدارک کرده است. ولی عقل آزاد از وحی در حاشیه و هامش مناسبات 
دیار  تولد و جهش عقلانیت در  میانه، شاهد خیزش،  زندگی خزیده است. ولی در عصر 
زندگی  از وحی و جغرافیای  متأثر  با ظهور مکاتب کلامی  دوره،  این  در  اسلامی هستیم. 
یونانی، عقل در قالب کلام، منطق و  پیدایش فلسفه و مدل عقلانیت  نیازهای زمانه و  و 
فلسفه به مصاف نص رفته و بخشی از معرفت معتبر زمانه را به خود اختصاص داده است. 
با درنظرداشت معادلات و روابط  اوج دوران عقلانیت، قرن دوم و سوم هجری است که 
قدرت و همسویی برخی حاکمان عباسی با معتزله و گفتمان عقل‌گرا موجبات شگوفایی 
و شکوه‌مندی عقل را تمهید نمود پیکربندی خود را شروع کرد. ولی حاکمیت و سلطه‌ی 
عقل‌گرایی مستعجل بود و زودهنگام راهی دیار ابد گشت. و بار دیگر نص‌گرایی رادیکال و 
معتدل، میدان‌دار و یکه‌تاز گردید. این روند تا دوران مدرن تداوم یافت و به هماره به تولید 
و  اهل سنت  در  با زوال خلافت عثمانی  اما در عصر جدید  پرداخت.  بازتولید خویش  و 
پیدایش جنبش مشروطه در ایران، بار دیگر عقل‌گرایی سربرآورد و اندیشمندان مسلمان را به 



52

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

خود معطوف و جلب کرد. و این‌بار در قالب جدال سنت و مدرنیته مبارزه و معارضت هر دو 
به وقوع پیوست. می‌توان گفت دیار اسلامی در کلیت خود، میدان نص و تعالیم شریعت در 
مقام تئوریک بوده است و عقل‌گرایی گفتمان حاشیه‌ای، تجملی و فرعی قلمداد می‌گردد. و 
راه پر خم‌وپیچ و درازی در پیش دارد تا به گفتمان مسلط تبدیل شود و چه‌بسا با وجود موانع 

متکثره چنین فرصت و مجالی پیدا نشود.

کتاب‌نامه
ابن ابی الحدید معتزلی، )1385(، شرح نهج‌البلاغه، چ دوم، تحرير محمد ابوالفضل ابراهیم، 

المجلد ج 6، قاهره: داراحیاء العلوم الدینیه.
ابن‌فارس، احمد، )بی‌تا(، معجم مقاییس اللغه، المجلد ج4، قم: دار الکتب العلمیه.

بلاذری، احمد بن یحیی، )1996م(، جمل من انساب الاشراف، بیروت: دار الفکر.
یوسفیان، احمدحسین و ‌شریفی، حسن،‌ )1385(، عقل و وحی، تهران: پژوهشگاه فرهنگ 

و اندیشه اسلامی.
خالقی، احمد، )1382ش(، قدرت، زبان و زندگی روزمره، تهران: گام نو.

طبرسی، احمد، )1413 ه‍ ق(، الاحتجاج، تحرير احمد بهادری، قم: انتشارات اسوه.
نراقی‌، احمد، )بی‌تا(، عواید الایام، تهران.

ابن‌کثیر، اسماعیل ابن‌عمر، )1997م(، البدایه و النهایه، مرکز البحوث و الدراسات الاسلامیه 
و العربیه.

کاظمی، بهرام اخوان، )1378ش(، عدالت و خودکامگی در فلسفه سیاسی فارابی. فصل‌نامه 
پژوهشی امام صادق شماره 9.

کچوئیان، حسین، )1382ش(، فوکو و دیرینه‌شناسی دانش. تهران: انتشارات دانشگاه تهران.
پارسا،‌حمید و ‌اسلامی‌تنها، اصغر، )1392(، عقلانیت سکولار و قدسی در ساحت جهان 

دانی، جهان داری و جهان آرایی. فصل نامه علمی-پژوهشی آیین حکمت. 
فیرحی، داود، )1392(، قدرت، دانش و مشروعیت در اسلام، تهران: نشر نی.

خمینی، روح‌الله، )1378ش(، صحیفه امام. تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
حقیقت، سید صادق، )1389(، مبانی اندیشه سیاسی در اسلام، تهران: سمت.



53

...
ل و 

 عق
دال

ی ج
ریخ

ر تا
 سی

خط
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
لاهیجی، عبدالرزاق، )1383(، گوهر مراد، المجلد ج1، تهران: نشر سایه.

جوادی‌آملی، عبدالله، )1386(، منزلت عقل دین در هندسه معرفت دین، قم: اسراء.
رشاد، علی‌اکبر، )1380(، دانش‌نامه امام علی، تهران: پژوهش‌گاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.

المسعودی، علی بن حسین، )2005م(، مروج الذهب، بیروت: مطبعه العصریه.
ابن‌اثیر، علی بن محمد، )1370(، تاریخ کامل، ترجمة: محمدحسین روحانی، تهران: اساطیر.

کاپلستون، فردریک، )1384ش(، فلسفه معاصر، ترجمة علی‌اصغر حلبی، تهران: زوار.
مجلسی، مجمد باقر، )بلاتاريخ(، بحارالانوار، المجلد ج69، بیروت: دارالوفاء.

محقق‌حلی، )1403ق(، معارج الاصول، قم: آل‌البیت.
مجلسی، محمدباقر، )1403ق(، بحارالانوار، چ دوم، المجلد ج78، بیروت: دار الوفاء.

روائع  بیروت:  الملوک،  و  الامم  تاریخ  الطبری:  تاریخ  بن جریر، )1967م(،  طبری، محمد 
العربی. التراث 

برنج‌کار، محمدرضا، )بی‌تا(، آشنایی با فرق و مذاهب اسلامی. 
کابل:  لیسانس(  )پایان‌نامه  دینی  باورهای  عقلانی  توجیه   ،)1395( محمدرضا،  دانش، 

المصطفی. جامعه  در  }نامطبوع{موجود 
تهران:  اول،  چ  منابع،  و  مختصات  ماهیت،  شیعه؛  کلام   ،)1386( محمدرضا،  کاشفی، 

اسلامی. اندیشه  و  فرهنگ  پژوهشگاه 
شریف، محمد، )1365(، تاریخ فلسفه در اسلام، چ اول، ترجمة سید محمدتقی فخر داعی 

گیلانی، المجلد ج1، تهران: نشر دانشگاهی.
جامعه‌ی  انتشارات  قم:  غفاری،  علی‌اکبر  تحرير  الخصال،  ق(،   1403( محمد،  صدوق، 

مدرسین.
بنیاد  مشهد:  ج1،  المجلد  ولی،  استاد  حسین  ترجمة:  امالی،   ،)1364( محمد،  مفید، 

اسلامی. پژوهش‌های 
استرآبادی، محمدامین، )بی‌تا(، الفوائد المدنیه، قم: دارالنشر.

سبحانی، جعفر، )بی‌تا(، عقل‌گرایی و نص‌گرایی در کلام اسلامی، مجله نقدونظر، سال اول، 
شماره سوم و چهارم.

مصباح‌یزدی، محمدتقی، )1384(، آموزش عقاید، تهران: نشر بین‌الملل.



54

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مظفر، محمدرضا، )1381(، اصول الفقه، قم: جامعه المدرسین.
ـــــــــــــــــــ)بی‌تا( اصول‌الفقه، قم: اسماعلیان.

مطهری، مرتضی )1386( پانزده گفتار، چ هفتم، تهران: صدرا.
ــــــــــــــــــــــ آشنایی با علوم اسلامی)اصول فقه و فقه(، تهران: صدرا.

حایری‌یزدی، مهدی، )1374ش( حکمت و حکومت: لندن.

و  ساختارگرایی  فرانسوی؛  میشل‌فوکو  )1384ش(،  دریفوس،  و ‌رابینو،  هیوبرت  پل، 
نشرنی. تهران:  بشیریه،  حسین  ترجمة  هرمنوتیک، 



 تاملی در بحران عقلانیت و 
معنویت در فرهنگ اسلامی

 علی‌رضا حیدریان و محمداکرم ذکی

چکیده
دارای  و  یافته  تبلور  دیانت  و  فلسفه  هیکل  با  بیشینه  اسلامی  اندیشه‌ی  در  ایمان  و  عقل 
سرگذشت تاریخی و ماجرایی است که گاهی در برابر هم و گاهی در کنار هم قرار گرفته‌اند. 
در عصر حضور پیامبر، عقلانیت و معنویت هیچ ستیزی با هم نداشتد؛ زیرا عقلانیت آن 
دوره مبتنی بر نص و متن مقدس بود و با دیانت بر سر مهر می‌نشست. با پایان عصر حضور 
و شکست مرجعیت واحد، تعدد قرائت‌ها و انشعابات فرقه‌ای شکل گرفت و این رویداد، 
محصول اختلاف در فهم متون و مفاهیم دینی از قبیل ایمان، ارتداد، قدم و حدوث کلام الهی 
و... بود. با نهضت ترجمه، ماجرای جدیدی خلق و سرچشمه‌های معرفت اختلاط یافت 
که پس از آن با نوعی بحران عقلانیت مواجهیم؛ زیرا از یک‌سو عقلانیت مبتنی بر نص، آن 
صلابت قبلی را از دست داده و از سوی دیگر، عقلانیت تازه‌وارد یونانی‌ـفلسفی مشروعیت 
دینی نداشت. فارابی که چنین بحرانی را به تجربه دیده بود، تلاش ورزید میان فلسفه و دین 

noname
New Stamp_3



56

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

جمع کند و حوزه‌ی گفتار را از چنگ مجادلات و مغالطات کلامی رهایی بخشد. به عبارت 
معنویت  و  عقلانیت  میان  و شکاف  سازد  عقلانی  را  دیانت  تا  کرد  کوشش  فارابی  دیگر، 
را برداشته و یا کمینه نسبت آن‌ها را مورد تامل قرار دهد. با اندیشه‌های غزالی، ماجرا به 
سمت دیگری رفت و او در راستای دینی‌سازی عقلانیت همت گماشت و با تمام وجود در 
برابر عقلانیت فلسفی ایستاد. اما در جهان کنونی از دو نوع بحران سخن رفته است: بحران 
عقلانیت و بحران معنویت. بحران عقلانیت به وضعیت اشاره دارد که در نتیجه‌ی انقطاع از 
سنت عقلانی، هجوم گونه‌های از شبه عقل، سلب آزادی از خرد، ناتوانی خرد از الزام‌آوری، 
فروپاشی تعادل میان ذهن و عین و هجوم هزم‌ناشده‌ی عقلانیت جدید، مجال تنفس فکری 
را از همه ستانده است و عقلانیت را انسداد کشانیده است. اما ما در این روزگار با پدیده‌ی 
مرگ امر دینی یا به عبارت دیگر با بحران معنویت نیز مواجهیم. چنین بحرانی از یک‌سو 
فقدان ایمان است؛ ایمان به مثابه یک رابطه‌ی وجودی میان بشر متناهی با امر متعالی و از 
سوی دیگر بر عدم پاسخگویی ایمان مسلط اشاره دارد. در اندیشه‌ی مسلط دینی، ایمان 
با عقلانیت جدید در ستیز است. ریشه‌ی چنین بحرانی را  با دیانت گره خورده و دیانت 

می‌توان در ناهمخوانی عقلانیت جدید با فضای فرهنگی اسلام جست.

اندیشه‌ی اسلامی، بحران عقلانیت و معنویت،  واژگان کلیدی: عقلانیت، معنویت، 
ایمان و فلسفه.

مقدمه
سنجش عقلانیت و معنویت در سرگذشت تاریخ اندیشه‌ی اسلامی از آن حیث ضرور است 
که از یک‌سو عصر اکنون ما در غیبت هر دو قرار دارد و انگاره‌های مسلط تاریخی به دلیل 
عدم تداوم سنت فروپاشیده و از آشوب فرهنگی و هرج‌ومرج فکری رنج می‌برد. لازمه‌ی 
این آشوب، سراسیمگی و بی‌مساله‌گی است که بر جهان ما مسلط گشته و شرایط دست‌یابی 
از ماجرای  از سوی دیگر، سراغ‌گرفتن  از ما سلب کرده است.  به عقلانیت و معنویت را 
عقلانیت و معنویت در تاریخ اندیشه‌ی اسلامی به همان پیمانه که در ذات خود عبرت‌آموز 
این مهم،  و  آورد  فراهم  افق معاصرت  در  را  بسترهای طرح مساله  و مهم است، می‌تواند 
بدون فهم سرشت تاریخی این ماجرا ناممکن می‌نماید. به همین دلیل، فهم و ارایه‌ی هرگونه 



57

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
راه‌حل برای بیرون‌رفت از این بحران دیرپا، متوقف بر درک سرگذشت تاریخی ماجراست.

اما  گشته،  متحول  تاریخ  بستر  در  معنویت  و  عقلانیت  معنایی  بار  که  نیست  شکی 
نگارندگان این مقاله، معنویت دینی به مفهوم ایمان و عقلانیت فلسفی را مد نظر گرفته‌اند. 
به دلیل ورود سنت‌های عرفانی و مکتب‌های فلسفی،  تاریخ اسلام  نیست که در  پوشیده 
استدلال  معادل  تنها  عقلانیت  نه  و  مانده  باقی  دینی  ایمان  و  دین  مختص  معنویت  نه 
انواع عقلانیت فلسفی و  فلسفی تعریف شده است. اما به دلیل مجال اندک، از تفکیک 
معنویت‌های بسط‌یافته در سنت‌های عرفانی بازمانده‌ایم و چنانکه گفته شد، در عام‌ترین‌ 
مفهوم، معنویت را به ایمان دینی و عقلانیت را به عقلانیت فلسفی تعمیم داده‌ایم. ماجرای 
این‌دو و ربط و نسبت آن با توضیحات اندکی از عصر ترجمه و عقبه‌ی آن سراغ گرفته شده 
و با ارزیابی انگاره‌های مسلطی همچون عقل‌گرایی فارابی و ایمان‌گرایی غزالی ادامه یافته 
و با توضیحات از فروپاشی انگاره، بحران عقلانیت و بحران معنویت به اتمام رسیده است.

چیستی عقلانیت و معنویت
عقل  شریعت  از  پیروی  یعنی  عقلانیت  گفت  می‌توان  عقلانیت،  از  تعریف  ساده‌ترین  در 
 .)۲۰۵  :۱۳۹۲ )فنایی  عقل‌ـ  نبایدهای  و  بایدها  دستورات،  توصیه‌ها،  از  ‌ـمجموعه‌ای 
که  دارد  خودویژه‌ای  شریعت  عمل،  مقام  در  هم  و  نظر  مقام  در  هم  عقل  دیگرآیین  آیین 
سلوک بر مبنای آن و پای‌بندی به الزاماتش، سبک زندگی خاصی را معرفی می‌کند. سبک 
زندگی عقلانی در مقام نظر )عقلانیت نظری( و در مقام عمل )عقلانیت عملی( مؤلفه‌ها 
و شاخص‌های فراوانی دارد که ما در راستای بیان آن نیستیم. بدین جهت در ارائه‌ی یک 
و  سنتی  عقلانیت  به  عقلانیت  کلی،  دسته‌بندی  یک  در  می‌کنیم.  بسنده  کلی  چشم‌انداز 
شدن  و  بودن  )امکان  امکان‌  یک  مثابه  به  عقلانیت  است.  قسمت  قابل  جدید  عقلانیت 
بر پیش‌فرض‌های ذیل  تبلور سنتی‌اش متکی  آنگونه که شریعت عقل دستور می‌دهد‌( در 
از  آیینه صاف است،  تماشاگر محض و همچون  آدمی  آشکار است، ذهن  است: حقیقت 
بر سر  اختلاف  یا  انکار حقیقت  و  ندارد  و یک ظهور وجود  تصویر  از یک  بیش  حقیقت 
حقیقت ناشی از رهزنی هوا و هوس و یا عوامل دیگر است )فنایی ۱۳۹۲: ۲۲۹(. بنابراین، 
دارد؛  وجود  دیگران  برای  آن  بازنمود  و  عریان  حقیقت  لمس  امکان  سنتی  عقلانیت  در 



58

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

که  جدید  عقلانیت  اما  نگردد.  مقصود  رهزن  عصیان  و  شیطان  فتنه‌ی  اینکه  بر  مشروط 
مهمترین ثمره‌ی عصر جدید است، درست بر خلاف عقلانیت سنتی به پیش-فرض‌های 
ذیل باور دارد: حقیقت پیچیده و ناپیداست، ذهن آدمی همزمان فاعل و منفعل است، با 
تعدد مناظر، تصاویر حقیقت دگرگونه می‌شود و فریب ابلیس به عنوان عامل معرفتی، مانع 
معرفت تلقی نمی‌شود. تفاوت این دو نوع عقلانیت آنقدر چشمگیر است که می‌توان گفت: 

نیست.  لفظی  استعمال مشترک  از  بیش  انگاره  ایندو  در  استفاده‌ی عقل 

عقلانیت سنتی از عقلی سخن می‌گوید که مطلق و فراتاریخی است و بدین جهت، حکم 
مطلق و یگانه دارد. اما عقلانیت جدید با ایجاد تردید در عقل محض/ مطلق و پیروی از 
نگرش تاریخ‌باوری، تمام پدیده‌های انسانی و از جمله عقل او را تاریخ‌مند و درساختار زمان 
و مکان تعریف می‌کند. در این تلقی انسان، تصویر جهان برای انسان، عقلانیت، حقیقت 
و... از ذات ثابتی برخوردار نیستند )عبدالکریمی ۱۳۹۹: ۲۶( و به همین دلیل صورت‌های 
متعددی به خود می‌گیرند. بنابراین، وقتی عقل تاریخی است، درک او از خود و پیرامونش 
نیز تاریخی خواهد شد و آنچه در یک جامعه و فرهنگ، عقلانیت تعریف می‌شود ممکن 

است در جامعه و فرهنگ دیگر چنین شناخته نشود. 

تاریخی،  نگاه  فقدان  و  ارسطویی  ذات‌باوری  از  تبعیت  دلیل  به  اسلامی  اندیشه‌ی  در 
همواره از عقل بی‌مکان و فارغ از زمان سخن گفته می‌شود. در چنین اندیشه‌ای توجیه که 
کار عقل برای اقناع عقل و بارزترین نشانه‌ی عقلانیت است، معادل استدلال فلسفی و 
گذر از گزاره‌های بدیهی به گزاره‌های نظری انگاشته می‌شود )فنایی، ۱۳۹۲: ۲۱۳(؛ البته 
استدلالی که بر عقل غیر تاریخی استوار است. افزون بر آنچه گفته‌ شد، چنین عقلانیتی 
)عقلانیت فلسفی( در اوایل دوره اسلام دیده نمی‌شود و پس از نهضت ترجمه وارد جهان 
اسلام شده و بیشینه در قالب مکتب‌های فلسفی تبارز یافته است. بنابراین، مقصود ما از 
عقلانیت، همان چیزی است که در هیکل فلسفه اسلامی و در استفاده‌ی نسبتا آزاد از عقل، 

تحقق یافته است.

تجلیات  مختلف  مکان‌های  و  زمان‌ها  در  عقل  و  است  عقل  از  پیروی  عقلانیت،  اگر 
نوع  می‌آید‌،  میان  به  سخن  اسلامی  اندیشه‌ی  در  عقلانیت  از  که  آنگاه  دارد،  گوناگون 



59

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
الزامات عقلانیت  و  با سرشت  آن  الزامات  و  احکام  که  می‌شود  مراد  از عقلانیت  خاصی 
سایر جوامع مختلف خواهد بود. برداشت‌های متفاوت از عقلانیت در اندیشه‌ی اسلامی و 
موضع‌گیری‌های متفاوت و احیانا متضاد با آن، این واقعیت را بازگو می‌کند: برای مسلمانان 
عقلانیت بیشتر در خدمت دیانت بوده و چنانکه در مرور روشن خواهد شد، هم بهره‌گیری 

از عقل و هم ستیز با آن با دغدغه‌ی دیانت صورت گرفته است.

در مورد معنویت نیز برداشت‌های گوناگونی وچود دارد که ما به دلیل سرشت تاریخی 
این جستار همان معنایی را در نظر می‌گیریم که در روایت مبلغان دینی از معنویت، تعریف 
و تحدید شده است. طبق این روایت، زندگی معنوی همان حیات طیبه است که خداوند 
برای مؤمنان وعده داده و چنین زندگی پاک و منزه تنها با ایمان دینی دست‌یافتنی است. 
در برداشت دینی‌، معنویت در برابر مادیت قرار می‌گیرد )طباطبایی ۱۳۸۸: ۲۴۳( و نوعی 
فراروی از ساحت جسم و سروکار داشتن با عالم روح و معناست. از آنجا که انسان مرکب 
از جسم و روح است و هر کدام مقتضیات خود را دارد، باید میان هردو تعدیل ایجاد کرد 
از دین می‌تواند میان ماده و معنا جمع کند.  به مادیات دل‌مشغول نشد. پیروی  و یکسره 
حیات معنوی/ زندگی شورمندانه، در فرارفتن از جسم و نگریستن به عالم دیگر نهفته و 
چنین معنویتی در گرو دین، ایمان و تعهد به آموزه‌های دینی است و در هیچ جای دیگری 

نمی‌شود. یافت 

این برداشت از معنویت، تلقی خاصی از عقلانیت نیز دارد؛ زیرا اگر قرار است معنویت 
را دینی بفهمیم، باید عقلانیت را هم دینی تفسیر کنیم. بدین جهت است که عقلانیت به 
عقلانیت خداباور و عقلانیت غیر خداباور تقسیم می‌شود )جوادی آملی ۱۳۸۹: ۱۲۹( و 
عقلانیت مقبول همان عقلانیت خداباور است؛ عقلانیتی که در مقیاس آن هم حقایق قطعی 
را  جامعه  نبایدهای  و  بایدها  می‌توان  هم  و  می‌شود  یافت  قطعی  مبانی  هم  و  دارد  وجود 
متناسب با آن کشف کرد )جوادی آملی ۱۳۸۱: ۱۸۷(. و نیز بدین جهت است که کسانی 
 :۱۳۸۴ )همان،  می‌گویند  سخن  )عقلانیت‌(  دین‌فهمی‌  و  دینداری ‌)معنویت‌(  پیوند  از 
۱۴۹( و حیاتی را تصویر می‌کنند که عقلانیت و معنویت‌اش در یک راستا گام برمی‌دارد و 
معنویت‌اش تا سرحد قربانی‌کردن خود برای دین و فداکردن جان خود در راه دین، می‌رسد 



60

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

)همان: ۱۸۵(. این است همان حیات طیبه که هر کسی را بدان راهی نیست و تنها ایثارگرانِ 
را  معنویت  از  تفسیری  چنین  پیش‌فرض‌های  آیند.  نایل  وصالش  به  می‌توانند  ایمان‌پیشه 

برشمرد: می‌توان چنین 

اسلام  تنها  نهفته،  آن  گرو  در  معنویت  که  دینی  و  ندارد  معنا  دیانت  منهای  معنویت  ـ 
است)انحصارگرایی(؛

ـ عقلانیتی که در خدمت معنویت دینی نباشد، نامشروع است؛

ـ حیات معنوی همان حیات طیبه است که تنها راه رسیدن به آن باغ‌سرای دل‌پذیر، ایمان 
)طباطبایی  است  ایمان روح حیات طیبه  بنابراین،  اسلام.  دین  آموزه‌های  به  ایمان  است؛ 

۱۳۶۷: ۱۲۵(؛

ـ معرفت دینی که متکای مؤمن در دنیای لغزنده و پرآشوب است، ثبات و دوام دارد و 
بازسازی و نوسازی آن ممکن نیست )جوادی آملی ۱۳۸۴: ۱۴۶(؛

ـ میزان معنوی‌بودن با میزان دینداربودن مطابق است. به عبارت کوتاه‌تر، معنویت همان 
دیانت است)همان، ۱۳۸۱: ۱۷(؛

ـ زندگی معنوی با رویکرد عقلانی‌ـ وحیانی قابل پذیرش است) حسین‌پور ۱۳۹۶: ۱۳(.

با این چشم انداز کلی از چیستی عقلانیت و معنویت در قالب تاریخی فلسفه و مبلغان 
دینی، وقت آن رسیده است که ماجرای تاریخی آن را در سپهر اندیشه‌ی اسلامی بازجوییم 

و به صورت خاص به نقطه‌عطف‌های مهم تاریخی آن اشاره کنیم.

پگاه ناروشن )عقلانیت خام(
یکی از نقاط عطف عقلانیت و معنویت، صدر اسلام است. عقلانیت به مفهومی که بعدها 
در اندیشه‌ی اسلامی طرح گردید، در طلیعه‌ی ظهور اسلام جایگاهی نداشت و هرچه بود 
در دایره عرف مسلمانان خلاصه می‌گشت)عقلانیت عرف دینی(. اسلام در نخستین‌حادثه 
به مثابه‌ یک بسته بیانی، مبتنی بر نقل و سماع است. در عصر پیامبر »خطاب شفاهی« 
چیره‌گی بلامنازع داشت. این خطاب یا در قالب وحی از زبان پیامبر بازگو می‌شد )قرآن( 
و یا سخن شخص پیامبر بود که پس از وحی مشروعیت بی‌چون و چرا داشت )احادیث 



61

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نبوی(. بعد از فوت پیامبر همچنان نقل و سماع تعیین کننده بود. صحابه به میانجی آیات 
قرآن و سنت پیامبر )قول، فعل و تقریر نبی( گره از کار فروبسته‌ی شان می‌گشودند و این 
هردو در حکم سخن نهایی و فیصله‌بخش امور تلقی می‌گردید. در موارد بسیار اندک اگر 
نقل یافت نمی‌شد از طریق اجماع و احیاناً قیاس مسئله حل می‌گردید )عبدالرازق ۱۳۸۱، 
۱۴۸(. در مذهب امامیه اما مسئله اندکی متفاوت بود و قول امامان همان جایگاه سخن 

پیامبر را داشت.

با گذر زمان که ملکه‌ی ‌زبانِ دین در بین مسلمین، آن استحکام و صرافت عصر حضور 
و  اجتهاد  راه  این مسئله  دین دچار مسئله گردید.  فهم نصوص  بود،  داده  از کف  را  پیامبر 
بازخوانی نصوص را هموار ساخت. بازخوانی نصوص تعدد قرائت‌ها را در پی‌داشت و این 
خود عزیمت‌گاه شکل‌گیری مکاتب و نحله‌های کلامی و فقهی گردید. در گاه‌نخست تعدد 
در  ولی  جویند.  تمسک  نقل  جز  به  آن  حل  برای  مسلمین  که  نبود  اندازه‌ای  به  قرائت‌ها 
به سمت  راه خرد  باید  ایجاب می‌کرد که در هر صورت  الزامات سیاسی و فرهنگی  مرور 
قلعه‌ی نقل هموار گردد. نخستین مکتب عقل‌گرا که به صورت جدی و در قالب یک مکتب 
کلامی ابراز وجود کرد، عدلیه و به صورت خاص معتزله بود. این مکتب را نمی‌توان بریده 
از جریان‌های سیاسی و فرهنگی مسلط عصرش لحاظ کرد؛ چه آنکه از یک‌سو اموی‌ها 
می‌کوشیدند از طریق ترویج جبرگرایی و ظاهر‌نگری بر ظلم خانمان سوزشان صحه‌گذارند و 
از مسئولیت آن دامن درچینند )شیخ ۱۳۶۹، ۲۳( و از سوی‌دیگر در اثر فتوحات، امتزاج امم 
و مواجهه‌ی مسلمین با فرهنگ‌های دیگرآیین، دفاع و توجیه عقلانی از عقاید و آموزه‌های 
اسلامی را ضرور می‌نمود و از همه مهمتر اختلافات و جنگ‌هایی که بین مسلمین در دوران 
خلافت حضرت علی و بعدها در دوره‌ی امویان صورت پذیرفت، همگی به این مسئله دامن 
ارتداد در کجاست. مسایل  و  با کفر  آن  مرز  و  ایمان چیست و مومن کیست  که  می‌زدند 
دیگری نیز از قبیل ذات و صفات خداوند، کلام الهی، جبر یا اختیار آدمی و سایر مسایل 
)امیری ۱۳۹۷، ۱۱۷-۱۱۴(.  داشت  توجیه  و  تبیین  به  که همگی حاجت  بود  گشته  طرح 
نص‌گرایان منبع شناخت و توجیه عقاید را تنها در زمره‌ی نقل جستجو می‌کردند و عقل را 
نه به صورت مستقل بلکه در ضمن نقل قبول داشتند. ولی معتزلیان در کنار نقل از عقل نیز 
سراغ می‌گرفتند و به مستقلات عقلیه باورداشتند. چنین شد که خوانش عقلانی از عقاید و 



62

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آموزه‌های دینی تبدیل به یک ضرورت گشت و معتزله راه خرد را در سپهر فرهنگ برای فهم 
نصوص هموار ساخت. حریف سرسخت عقل‌گرایان، خوارج و نص‌گرایان بودند که عقل را 
تباه‌کننده‌ی ایمان و فروپاشنده‌ی معنویت دینی می‌پنداشتند و از هرگونه فهم عقلانی گریزان 
بودند )ابوزید ۱۳۸۳، ۱۱۵(. امامیه هرچند در بسا موارد با معتزله اختلاف داشتند، اما در 

توجیه و دفاع عقلانی از دین همدل بودند.

باری، مکتب اعتزال به صورت جدی با اندیشه‌های واصل بن عطا )۱۳۱( شکل گرفت 
و تا قرن چهارم تسلط چشم‌گیر داشت. اما عقلانیت اعتزالی، چنان پختگی نداشت که بر 
هرج و مرج عصر ترجمه و کشاکش مکتب‌های کلامی و فقهی فایق آید؛ چه آنکه با امتزاج 
امم و ورود »علوم اوایل« در جهان اسلام و برخورد مسلمین با اندیشه‌ها و فرهنگ‌های 
مکاتب،  و  قرائت‌ها  از  انبوهی  میانه‌ی  در  آمد.  پدید  کلامی  گوناگون  مکاتب  آیین،  دیگر 
برای  به مسئله گردید. فضای فرهنگی جهان اسلام  تبدیل  ناایمان  و  ایمان  مرز  تشخیص 
داشت.  سنجش«  »محک  و  فهم«  »منطق  به  احتیاج  شدیدا  دینی  قرائت‌های  ارزیابی 
معتزله در این راستا عقل را در کنار نقل فیصله‌بخش انگاشتند، ولی عقلانیت اعتزال در 
غیبت برهان و شیوع جدل و مغالطه به سر می‌برد و هنوز آن پختگی‌ای که بعدها در نزد 
فیلسوفان و مخصوصا فارابی پیدا کرد را نداشت. به همین جهت در حل بحران ناکام ماند. 
شکی نیست که حجیت و تقدم عقل از دیدگاه مکتب اعتزال در عرصه‌ی فهم و تفسیر دین 
بود و نه خود دین؛ این بدان معناست که ایشان بین دین و معرفت دینی تفکیک می‌کردند و 
عقل را ابزار فهم دین و محک ارزیابی معرفت دینی قلم‌داد می‌کردند )امیری ۱۳۹۹، ۴۴(.

در مکتب معتزله، کوشش‌های همچون فهم عقلانی از توحید، افراشتن بنای عدل الهی 
بر بنیاد حسن و قبح عقلی، باورداشتن به آزادی انسان و بیان وعد و وعید بر بنیاد اختیار 
آدمی و عدل الهی، همچنین اعتقاد به منزل بین المنزلتین راجع به مسئله ایمان و گناه کبیره 
و همینطور توجیه عقلانی امر به معروف و نهی از منکر، همچنان که تشکیل دهنده‌ی اصول 
عقاید ایشان است، نمایانگر فهم عقلانی از دین نیز هست. اما دلیل اینکه عقلانیت اعتزال 
را خام تلقی کرده‌ایم در این است که از یک‌سو مجادلات کلامی ایشان در غیبت برهان و 
سیطره‌ی خطابه، جدل و مغالطه به سر می‌برد و هنوز پایه‌های برهان حتا با نهضت ترجمه 



63

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نیافته بود )امیری ۱۳۹۹، ۱۰۱(. و از سوی دیگر، هنوز حوزه‌ی کاربست خرد،  استحکام 
نسبت عقل با نقل، محدودیت‌های عقل و بسی مسایل دیگر مشخص نگشته بود و فضای 

فرهنگی شدیدا از هرج و مرج فکری و غیبت عقلانیت فلسفی و منطقی رنج می‌برد. 

در عصر ترجمه چنانکه تفصیلش خواهد آمد، تسلط از آن مکتب اعتزال بود. آل عباس 
علاوه بر حمایت از نهضت ترجمه، ترویج کننده‌ی قرائت اعتزالی از دین نیز بودند. شاید بر 
بنیاد همین قرائت، فضای فرهنگی اسلام، مجال ورود بن‌مایه‌های فکری و فرهنگی سایر 
ملل را در خود فراهم آورد و عصر طلایی تمدن اسلام را رقم زد. وگرنه در عصر صحابه و 
مخصوصا در دوران خلیفه دوم تدوین و نگارش ممنوع بود. در سرزمین های مفتوحه‌ی 
مثل مصر و ایران چندین کتاب‌‌خانه‌ به دستور خلیفه در کام آتش و یا در سینه‌ی دریا رفت 
)حلبی ۱۳۸۱، ۸۸(. شکی نیست که آتش زدن کتاب و شستن اوراق، نشانه‌ی توهم استغنا 
ناسپاس  نقل و  بر  و فقر فرهنگ و در عین حال نشان دهنده‌ی سیطره‌ی فرهنگ مبتنی 
به  مسئله  این  دوم  خلیفه‌ی  استدلال  در  چنانکه  هست.  نیز  عقل  فرآورده‌‌های  به  نسبت 
نامه نگاشت و راجع  به عمربن خطاب  ابی وقاص  ابن  روشنی دیده می‌شود؛ وقتی سعد 
به کتب اهل فارس کسب تکلیف کرد، عمر در پاسخ نوشت: »آنها را در آب بریزید، اگر 
در آن‌ها هدایتی باشد خدا به هدایت کننده‌تر از آن ما را هدایت کرده است و اگر در آن‌ها 
ضلالت و گمراهی باشد، خدا ما را از آن کفایت کرده است. پس آن‌ها را در آب و یا آتش 
بیندازید...« )حلبی ۱۳۸۱، ۹۱(. شبیه همین استدلال را خلیفه در پاسخ به نامه عمروبن 

عاص راجع به کتابخانه‌ی اسکندریه نیز آورده است.

باری، فهم عقلانی معتزلیان از دین هاضمه‌ی فرهنگ اسلامی را وسعت بخشید و مجال 
گفت‌وگو را باسایر فرهنگ‌ها فراهم آورد. چنین است که در عصر ترجمه مسلمانان شدیدا 
احساس نیاز به علوم و فرآورده‌های سایر فرهنگ‌ها می‌کنند و از طریق نهضت ترجمه بسی 
از علوم و معارف را در فضای فرهنگی اسلام وارد می‌سازند. خالی از صواب نیست اگر 
عصر ترجمه و عقلانیت حاکم بر این دوره را بیشتر توضیح دهیم، تا زمینه‌های فرهنگی و 

تاریخی تاسیس عقلانیت نوآیین توسط فارابی فهم گردد.



64

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

اختلاط سرچشمه‌ها )نهضت ترجمه(
و  با سرآمدن عصر حضور، شکست مرجعیت واحد، تشکل مکتب‌ها  آمد،  چنانکه گفته 
فرقه‌ها و رواج علوم اوایل، یکی از اختلافات بنیادین اندیشمندان اسلامی بر سر گستره‌ی 
کاربرد عقل در محدوده‌ی شرع و ربط و نسبت آنها به مثابه دو منبع شناخت، بود. پیش از 
آن نیز به عقل بها قایل بودند، تا آنجا که یکی از شرایط مطلق تکلیف را عقل می‌دانستند، 
اما تفسیری که از عقل ارایه می‌شد در ذیل وحی معنا می‌یافت و عقل همان بود که اوامر 

الهی را از نواهی او تمیز دهد.

آن  از  از اختلاط سرچشمه‌ها سخن گفت؛ رویدادی که پس  ترجمه می‌توان  در عصر 
تنها وحی منبع معرفت نیست، عقل و تجربه‌ی بشری هم در کنار آن حضور دارد.  دیگر 
عصری که اندیشمندان مسلمان علاوه بر متون دینی با متون دیگری نیز آشنا شدند و از آن‌ها 
برای امر دیانت و غیر دیانت سود بردند. سید قطب در این مورد چنین می‌نویسد: »اگر آن 
نسل‌ )نسل صحابه‌( در تاریخ به چنان موقعیت منحصر به‌فردی دست یافتند، به دلیل آن 
بود که تنها از یک سرچشمه استفاده می‌کردند، ولی متاسفانه نسل‌های بعد سرچشمه‌های 
دیگری را با این سرچشمه درآمیختند. آنها فلسفه و منطق یونان، اساطیر ایران، اسرائیلیات 
یهود، الهیات نصارا و رسوبات تمدن‌ها و فرهنگ‌های دیگر را با تفسیر قرآن و کلام و با فقه 
و اصول مخلوط کردند و به همین دلیل نتوانسته‌اند با استفاده از این سرچشمه‌های آلوده، 

به مقام و موقعیت نسل اول برسند...« )قطب ۱۳۹۳، ۸(.

ترجمه‌ی آثار غیر عربی در دوران اموی‌ها هم وجود داشت، اما به شدتی نبود که ماجرای 
جدیدی بیافریند؛ زیرا ترجمه‌های عصر اموی بیشتر به امور اداری و نظامی مربوط می‌شد. 
سقوط خاندان بنی‌امیه و طلوع اقبال آل‌عباس دوره‌ی جدیدی از تحولات تاریخی، فرهنگی 
و علمی را در تمامی ممالک تابعه خلافت اسلامی در پی داشت؛ دوره‌ای که اربابان قلم 
آن را عصر طلایی اسلام، مدنیت اسلام و یا عصر زرین تمدن و فرهنگ اسلامی نام نهادند 

)احمدی ۱۳۹۹، ۹۶(.

در نهضت ترجمه مخصوصا دوره‌ی دوم آن‌ )عصر مأمون‌( کتاب‌های فلسفی‌، منطقی، 
پزشکی، نجوم، کیمیا و سایر رشته‌های علمی به زبان عربی برگردان شد که تفصیل آن را 



65

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
باید در کتاب‌های تاریخ و تاریخ‌تمدن دنبال کرد. از آنجا که ترجمه همواره توأم با تفکر و 
انتقال فرهنگ در ضمن برگردان متن است، برگردان متن، نه صرفا تبدیل آن از زبانی به زبان 
دیگر، بلکه با آن اندیشه‌های ماقبل متنی چه به صورت تصریحی و چه به گونه‌ی تلویحی 
منتقل می‌شود. این رویداد باعث آن‌است که متن در زبان مقصد چیزهای تازه‌ای خلق کند 

و اندیشه‌های متفاوت با اندیشه‌های ماقبل ترجمه را وجود بخشد.

پس از اتفاق‌افتادن نهضت ترجمه، دنیای جدیدی برای مسلمانان رقم خورد، اندیشه‌های 
جدیدی رواج یافت و علومی همچون فلسفه و منطق در سپهر اندیشه اسلامی جایگاه پیدا 
کرد. خروج از ایمان ساده و توأم با نقل و تعبد یکی از مهمترین پیامدهای نهضت ترجمه 
بود که در سطح عمیق‌تر، خُلل و فُرجی را در معنویت مسلط آشکار کرد. مکتب معتزله 
آن معنویت و  با  را در خانه‌ی دیانت روشن کرد و  چنانکه قبلا ذکرش رفت، چراغ عقل 
دیانت متفاوتی را دید  و در مورد ایمان سخن دیگرآیین گفت و با پشتیبانی حکام بنی‌عباس 
و بویژه مأمون عباسی و گرایش شدید وی به مکتب اعتزال فضای جدیدی را برای معرفت 
و شریعت مهیا ساخت. استفاده از عقل برای فهم و توجیه آموزه‌های دینی و مخصوصا 
عقاید مربوط به مبدأ و معاد در سایه‌ی چنین مکتبی پرورانده شد و پس از نهضت ترجمه 
بحث‌های کلامی صورت دیگر گرفت. اندیشه‌های اعتزالی مهمترین عاملی بود که بستر 
را برای ورود علوم جدید آماده می‌ساخت و این مهم با نهضت ترجمه اتفاق افتاد. وقتی از 

اختلاط سرچشمه‌ها در نهضت ترجمه سخن گفته می‌شود، یادآور چند نکته است:

فانوس  با  مسلمانان  عربی،  زبان  به  تمدن‌ها  سایر  مکتوبات  و  آثار  ترجمه‌ی  با  الف‌( 
و  مسایل هستی  که  نبود  فکری چنان  زان پس فضای  و  آشنا شدند  دین  از  غیر  روشنگر 

پرسید. دین  از  تنها  را  اجتماعی 

وادی  در  قدم‌نهادن  معنا  یک  به  آنها  با  دمخوربودن  و  جدید  اندیشه‌های  حضور  ب‌( 
را  کسانی  و  داشت  تسلط  بر سماع  مبتنی  عقلانیتِ  آن  از  پیش  اگر  است.  تازه  عقلانیت 
اوضاع  پس  زان  بپرسند،  دین  از  نیز  را  عقل  توسط  مطرح‌شده  سوالات  که  وامی‌داشت 

گشت. دگرگونه 

ج‌( از یک‌سو انبوهی از معرفت‌ها و اندیشه‌های متکی بر غیر شریعت وارد شده، اما از 



66

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

سوی دیگر هیچ معیار مشخصی برای فیصله‌دادن، سنجش و ارزیابی نیست و جای برهان 
همچنان خالیست و چنین سرگردانی نوعی آشوب فکری را روایت دارد.

د( ترجمه‌های عصر نهضت، ترجمه‌های تحت‌الفظی بود؛ یعنی بدون توجه به سازش یا 
عدم سازش آثار سایر تمدن‌ها با اقتضائات فرهنگ اسلامی و بدون درنظرداشت پیامدهای 
آن با روحیه‌ی اسلامی، متونی برگردان می‌شد. چنین ترجمه‌ای افزون بر آشنایی با داشته‌های 
سایر تمدن‌ها، فرهنگ اسلامی را دچار بحران »بی‌مرجعیتی« کرد و کسانی مثل فارابی را 
واداشت تا به ترجمه‌ی فرهنگی دست زند و با خوانش نو، افق‌های متعدد را سازش دهد و 
فلسفه‌ی جدیدی را بنانهد که هم مبتنی بر برهان است و هم متناسب با اندیشه‌های اسلامی 

و هم در بردارنده نسبت سنجی میان معنویت‌دینی و عقلانیت فلسفی.

دیگران  اندوخته‌های  به  روآوردن  و  اسلام  روشنگری  عصر  آغاز  ترجمه‌،  نهضت  ه( 
از  به دوره‌ی پس  از عصر طلایی اسلام سخن گفته می‌شود،  اگر  از آن‌هاست.  و استفاده 
نهضت ترجمه اشاره دارد؛ نهضتی که مسلمانان را از »درخودبودگی« رهایی بخشید و آنان 

را به داشتن چشم عقل و علم در کنار سماع و نقل نوید داد.

اما یک چیز را نباید فراموش کرد که نهضت ترجمه مساله‌ی بنیادین »نسبت عقلانیت 
تا  و معنویت« را دامن زد که بعدها فیلسوفان مسلمان کوشیدند نسبت آندو را بررسند و 
حد امکان میان شان وحدت بخشند. فلسفه حاکی از عقلانیت غیر دینی-عربی و ایمان 

نماینده‌ی دیانت و اشراق قلبی است و به همین جهت جمع و توحید آن‌ها دشوار.

با توجه به نکات فوق می‌توان گفت که پس از نهضت ترجمه، سیطره و تسلط عقلانیت 
فلسفی، معنویت دینی را به خطر انداخت و متن مقدس را -که حامل معنویت بود- در حد 
یک متن زمینی و درخور کاوش‌های عقلی فروکاست. نمونه‌های روشن آن را می‌توان در 
جدال‌های کلامی راجع به حدوث و قدم قرآن، تحریف و نسخ پاره‌ای از آیات آن، مسایل 

پیش‌آمده راجع به نبوت‌شناسی و وحی شناسی و بسی مسایل کلامی دیگر دید.

از آنچه گفته شد، دو نکته به‌دست می‌آید: اول( عقلانیت صدر اسلام مبتنی بر نقل و 
سماع است؛ یعنی عقل چنان به کار گرفته می‌شود که شرع اجازه می‌دهد و معنویتِ دوره‌ی 
مذکور، در گرو گردن‌نهادن و تسلیم و رضا به فرامین قرآن و احادیث است. و دوم( عقلانیت 



67

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
پس از نهضت ترجمه، عقلانیت متافزیکی‌ـیونانی و مدعی پاسخ‌دادن به مسایل جهان بود 
و بدین جهت با نفوذ آن در اندیشه‌ی اسلامی معنویت تعریف شده دچار چالش شد؛ زیرا 
این عقلانیت مبتنی بر نص و متن مقدس نبود، حال آنکه معنویت موجود در خانه‌ی دیانت 

مسکن گزیده و از متن استخراج می‌شد.

گاهی در آن دوره است؛ چه آنکه از یک‌سو  همه‌ی این‌ها حاکی از آشوب فکری و بحران آ
از سوی‌دیگر  و  بود،  داده  از کف  را  پیامبر  دوران حضور  وثاقت  بر نص،  مبتنی  عقلانیت 
عقلانیت واردآمده از یونان از جانب متشرعان مورد طرد و طعن قرار می‌گرفت و مشروعیت 
دینی نداشت و از همه مهتر از عقلانیت فلسفی به صورت ایدیولوژیک در مجادلات کلامی 

کنده بود. آن‌هم در غیبت برهان، به کار گرفته می‌شد و فضای گفتار را از جدل و مغالطه آ

افق نو در پرتو خرد
ابزار جدال‌های  به  آن  تبدیل شدن  از بحران عقلانیت، فروپاشی استحکام زبان و  تاکنون 
ایدیولوژیک و کلامی و رواج ترجمه‌های بی‌قاعده و بی‌تامل متون فلسفی سخن گفته ایم. 
عقلانیت  هنوز  اما  بود،  گشته  ترجمه  اسلام  جهان  در  فلسفی  فراوان  آثار  فارابی  از  پیش 
از  ناهمرنگی،  به صورت وصله‌های  ترجمه‌ها  و  نبود  مهر  بر سر  دینی  معنویت  با  فلسفی 
فیلسوفان همچون کندی و  نقل اسلامی طرد می‌شد. تلاش‌های  بر  مبتنی  سوی فرهنگ 
از سطح ترجمه‌نویسی و شرح‌نگاری  ناکام می‌نمود و هیچ کدام  این راستا  شاگردانش در 
فراتر نمی‌رفت. فضای فرهنگی جهان اسلام شدیدا دچار بحران بود. هم از آن جهت که 
استحکام قلعه زبان فرو ریخته بود و حوزه‌ی گفتار دینی و کلامی از غیبت برهان و شیوع 
جدل، مغالطه و خطابه رنج می‌برد، هم از آن جهت که نسبت دین و فلسفه )عقلانیت و 
معنویت( ناروشن بود و فلسفه همواره از سوی نص‌گرایان و اشاعره مورد طعن و طرد قرار 
می‌گرفت و هم از آن جهت که سیاست در گرداب نابخردی قرار داشت. ابونصر محمد بن 
محمد بن طرخان فارابی )۲۵۹-۳۳۹ ه‍ ق( از قلب این بحران قد برافراشت و با وام‌گرفتن 
قلعه خرد  زیربنای  و  آزمود  را  بضاعتش  در سه حوزه  مهم  به صورت  یونانی  از عقلانیت 
نوآیین را درانداخت. عمده تلاش‌های او معطوف به بازگشایی افق عقلانی در زمینه دین، 
فلسفه و سیاست بود)امیری ۱۳۹۵، ۱۲۲(. او با احیای برهان و استحکام منطق به سپهر 



68

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

زبان و اندیشه نظم بخشید و با درافکندن الگوی مدینه فاضله، سیاست تهی از عقلانیت 
را به چالش کشید و امکان تامل فلسفی در باب امر سیاسی را فراهم آورد و این‌گونه راه 
بیرون‌رفت از بحران سیاست را هموار ساخت )طباطبایی ۱۳۸۳، ۱۵۳( و مهمتر از همه، 
با خوانش جدید از نسبت دین و فلسفه بنیان‌های فلسفه‌ی اسلامی را در مدینه بنا نهاد و 
را عقلانی  تبیین قرار داده و دین  و  ایمان دینی مورد خوانش  با  را  یونانی  نسبت عقلانیت 
او  منطقی  کوشش‌های  به  اما  اکنون  گشت،  بازخواهیم  فلسفه  و  دین  نسبت  به  ساخت. 

می‌پردازیم که در واقع قلب تپنده‌ی فلسفه و معنویت عقلانی او را تشکیل می‌دهد.

اسلام  جهان  در  خطا،  از  پیش‌گیری  ابزار  و  اندیشه‌ها  سنجش  مثابه‌ محک  به  منطق 
سرنوشت رقت‌انگیز داشته است؛ چه آنکه از یک‌سو از جانب متشرعان دینی مورد طعن و 
تحریم قرار می‌گرفت؛ چنانکه معروف است »من تمنطق فقد تزندق« و از دیگرسو نحویان 
آن‌را به دستور زبان تقلیل می‌بخشیدند و معتقد بودند که منطق چیزی نیست جز دستور 
زبان یونانی که آوردن آن در جهان اسلام به معنای ایجاد زبان در درون زبان قوم است. امام 
شافعی که هم دستی بر نحو و بلاغت عربی داشت و هم عالم چیره‌دست دین بود، به نقل از 
سیوطی باور داشت: »مردم جاهل نمی‌ماندند و اختلاف نمی‌کردند، مگر به جهت وانهادن 
زبان عربی و میل‌کردن به زبان ارسطو« )سیوطی ۲۰۰۷، ۱۵(. این تکه بخوبی نشان می‌دهد 
که شافعی مرز میان نحو عربی و منطق یونانی قایل نبوده و هردو را دستور زبان می‌پنداشته 
با وجود نحو و بلاغت عربی  نیز بود و ایشان  است. این نوع نگاه، نگرش غالب نحویان 
حاجتی به منطق یونانی نمی‌دیدند )جابری ۱۹۹۱، ۱۴۵-۱۵۵(. شافعی با تاثیر پذیری از 
اینکه می‌‌کوشد قواعد زبان شناختی فهم نصوص را  الرساله‌اش ضمن  نحویان، در کتاب 
با  و  تفضل می‌بخشد  تقدس و  نیز رنگ  زبان عربی  به  نماید،  استخراج  از درون نصوص 
وجود نحو و بلاغت عربی دیگر حاجتی به سایر زبان‌ها و از جمله منطق یونانی نمی‌گذارد. 
کشاکش منطق یونانی با نحویان و متشرعان عربی-اسلامی مجادلات شگفت انگیزی را 
به همراه داشته است که اوج آن را در مناظره‌ی ابوسعید سیرافی و متی بن یونس منطقی 
بر  فارابی  به  که  تاجایی  اما  نیست،  زیاد  پرداختن  اکنون مجال  تماشا نشست.  به  می‌توان 
می‌‌گردد، او از یک‌سو می‌کوشد برای منطق در برابر متشرعان، مشروعیت دینی آفریند و از 
سوی دیگر مرز میان منطق و نحو را ترسیم نماید و گستره منطق را از قلمرو نحو جدا سازد.



69

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
فارابی در یک رساله‌ مستقل،  با گزارش زندگی‌نامه نگاران،  برابر  در قسمت نخست، 
مجموعه از گفتارهای پیامبر را در تایید منطق جمع‌آوری کرده بود که اکنون در دست نیست 
)امیری ۱۳۹۹، ۸۱(. در قسمت دوم، فارابی در احصاء العلوم نسبت نحو را با منطق ارزیابی 
می‌کند و به رغم شباهت‌ها، آن دو را از هم جدا می‌سازد. بدین‌گونه که نحو را دستور زبان 
و منطق را دستور اندیشه می‌شمارد )فارابی ۱۳۸۹، ۵۲(. او برای تفکیک منطق از دستور 
زبان،  نطق را -که ریشه منطق است- به نطق بیرونی، نطق درونی و نفس ناطقه تقسیم 
بازتاب‌دهنده‌ی نطق درونی  آوایی زبان دارد،  به گفتارهای  بیرونی که اشاره  می‌کند. نطق 
است و نطق درونی که اشاره به اندیشه و تفکر دارد، صورت تفصیل یافته نفس ناطقه است 
و نفس ناطقه به عقیده او استعداد نطق به صورت بسیط است. با این تفکیک، فارابی نحو را 
مربوط به نطق بیرونی و منطق را مربوط به نطق درونی می‌شمارد و این چنین مرز منطق را با 
نحو ترسیم می‌کند. از آنجا که منطق به مباحث الفاظ نیز می‌پردازد، فارابی همچنان هراس 
دارد که مبادا این امر شبهه آفریند، لذا توضیحات بیشتر می‌دهد و مباحث الفاظ منطق را 
در زمره بحث از قواعد عام زبان‌‌شناختی قرار می‌دهد و از آن سوی مباحث نحو را در قالب 

زبان قوم خاص خلاصه می‌کند )فارابی ۱۳۸۹، ۵۹(.

از فارابی نه تنها به عنوان مدافع و استحکام‌بخش منطق در برابر حملات متشرعان و 
نحویان یاد شده که احیاگر برهان نیز شناخته شده است. می‌‌دانیم که با گذار منطق از آتن 
به بغداد و ترجمه ارغنون ارسطو به عربی، بخش مهم آن که کتاب برهان باشد برجای ماند 
)امیری ۱۳۹۹، ۸۶(. این بخش بعدها توسط متی بن یونس استاد بلافصل فارابی ترجمه 
از استادش اولین کسی بود که برای برهان در سپهر فرهنگ اسلامی  گشت. فارابی پس 
جای باز کرد و آن‌را احیا نمود. احیای برهان به دست فارابی، معنایش این است که او ضمن 
نگارش رساله‌های مستقل در این مورد، اما موفق شد که برهان را به محک سنجش و معیار 
داوری در باب دین، فرهنگ و سیاست تبدیل نماید و همچنان که حوزه گفتار را استحکام 

می‌بخشد راه عقلانی/برهانی سازی دین را نیز هموار سازد )همان، ۱۱۲(. 

راجع  او  دغدغه‌های  از  بریده  نمی‌تواند  فارابی  توسط  برهان  احیای  پروژه‌ی  خوانش 
تبنده‌ی فلسفه‌ا‌ی  باورهای دینی ملحوظ گردد. برهان برای فارابی قلب  به عقلانی‌سازی 



70

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

است که او تاسیس کرد. می‌دانیم که هرچند فلسفه فارابی وامدار فلسفه یونان است، اما 
شدیدا متاثر از بحران مسلط در جهان اسلام نیز هست. احیای برهان، نوعی تقلای فارابی 
در راستای استحکام گفتار دینی و عقلانی‌سازی ایمان و معنویت اسلام و درافکندن افق 
معقول در سپهر سیاست است. خوانش فلسفی فارابی از سیاست و الگوی مدینه فاضله، 
ما را از مقصود دور می‌دارد؛ اما شرح تاملات فلسفی فارابی راجع به نسبت دین و فلسفه 

خالی از صواب نیست.

فارابی معتقد بود ضمانت صحت دین، قرار گرفتن آن در سایه‌ی عقلانیت درست فلسفی 
بیست‌و  فصل  در  او  می‌گیرد.  قرار  فاسده  ادیان  زمره  در  از عقلانیت  تهی  دیانت  و  است 
چهارم از کتاب الحروف می‌نویسد: »اگر دین تابع فلسفه‌ی کمال یافته باشد و تمامی صنایع 
باشد، دین صحیح و در غایت  از هم تفکیک شده  ترتیبی که ما توضیح دادیم،  به  قیاسی 
نیکویی است. اما اگر فلسفه به گونه شایسته برهانی و یقینی نشده باشد، و آرای آن همچنان 
از خطابه، جدل و سفسطه رنج ببرد، بعید نیست که در بعضی از آن، یا تمام آن یا اکثر آن، 
آرای دروغین راه یابد و فلسفه مبتنی بر وهم و گمان باشد. پس اگر دینی شکل بگیرد که تابع 
چنین فلسفه باشد، باورهای دروغین بسیاری در آن‌ راه خواهد یافت...« )فارابی ۱۹۹۰، 
۱۵۴(. این تکه به خوبی نشان می‌دهد که دین در غیبت فلسفه‌ی برهانی، وهمیاتی است در 
خور آتش، و آنچه به دین بها می‌بخشد عقلانی بودن آن است. فارابی تا جایی که به نسبت 
دین و فلسفه بر می‌گردد، گوهر این دو را یکی می‌شمارد و میان معانی فیلسوف، رئیس اول، 
واضع النوامیس)نبی( و امام تفاوت گوهری قایل نیست )فارابی، ۱۹۹۵، ۹۴(. بنابراین، دین 
و فلسفه از یک حقیقت پرده بر می‌گیرد. نهایت تفاوت آن دو در زبان و مخاطبان آن است. 
برابر با بیان فارابی در کتاب تحصیل السعاده دین تمثل‌های حقیقت را به زبان خطابی و 
برای مخاطبان عامی باز می‌گوید، اما فلسفه حقیقت را در قالب برهان بیرون‌گستر می‌کند. 
در غیر این صورت همچنان که مبدا این دو یکی است غایت آن دو نیز یکی است: »دین 
از فلسفه حکایت دارد و هردو مشتمل بر یک موضوع‌اند و هر دو معطی مبادی قصوای 
موجودات، مفید علم به مبدا اول، و غایت قصوای آفرینش انسان اند. از این امور، هرآنچه 
را که فلسفه به صورت معقول و یا متصور ارایه می‌کند، دین آن‌را به صورت متخیل عرضه 



71

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
می‌دارد. و هرآنچه را که فلسفه از رهگذر برهان عرضه می‌دارد، دین برای بیان آن راه اقناع 

در پیش می‌گیرد« )همان، ۹۴(.

و  نبی  بین  و  می‌سنجد  را  معنویت(  و  )عقلانیت  فلسفه  و  دین  نسبت  هرچند  فارابی 
فیلسوف نسبت برقرار می‌کند، اما هرگز یکی را در دیگری نمی‌آمیزد. در سطح معرفت دینی 
می‌کوشد عقلانیت برهانی را ضابطه‌ی تفسیر دین قرار دهد همانگونه که خود دین اگر تهی 
از عقلانیت باشد تهی از ارزش نیز هست. بنابراین، همچنان که صحت دین در سایه خرد 
محک می‌خورد، معرفت دینی نیز با فلسفه‌ی برهانی در رابطه است و این دو هیچ تضاد 
گوهری ندارد )امیری ۱۳۹۵، ۱۳۶-۱۳۸(. این گشایش افق، -که از یک‌سو تضاد فلسفه و 
دین را فروکاست و از سوی دیگر مسیر تاملات فلسفی در باب دین و معرفت دینی را هموار 
ساخت- پس از فارابی در قالب فیلسوفان مشاء ادامه پیدا کرد. کارنامه‌ی ابن سینا بیش 
از همه در این راستا درخشان است. شیخ اشراق، که برسازنده حکمت دیگرآیین اشراقی 
است، هرچند دغدغه‌ی احیای حکمت کهن شرق را در سر می‌پروراند و برابر به گزارش 
با  اما همچنان  بود،  برخوردار  نیز  بلندی  از موفقیت  فلسفه اسلامی  تاریخ  کربن در کتاب 
تاثیرپذیری از اندیشه‌های فارابی و ابن سینا، نسبت حکمت را با دیانت بر سر مهر می‌دید، 
و دیانت تهی از عقلانیت را ناموجه می‌شمرد. باری، نخستین بار این حجت اسلام غزالی 
بود که فیلسوفانه کمر بر قمع فلسفه بست و عقلانیت فلسفی را مایه‌ی تباهی ایمان و ویرانی 
دین قلمداد کرد. ما در این جستار کوتاه به بررسی همه نمی‌رسیم. از فارابی به حیث یک 
به عنوان  از غزالی  اکنون  گفتیم،  معنویت  و  نسبت عقلانیت  مورد  در  نقطه‌ی عطف مهم 
نقطه‌ی عطف دیگر در جبهه مقابل یاد می‌کنیم تا مسیر بحث به سمت وضعیت کنونی این 

نسبت هموار گردد.

ستیز با عقلانیت فلسفی
ابوحامد محمد بن محمد غزالی )۴۵۰( یکی از نوابغ کم‌نظیر و تاثیرگذار در تاریخ اندیشه 
اسلامی است. او ضمن اینکه تسلط خیره کننده‌ی بر معقول و منقول و فروع اصول داشت، 
اما یک‌سره کمر بر قمع فلسفه و نقد همراه با تکفیر فیلسوفان از جمله ابن سینا بست. مبلغ 
به درستی این تضاد خون‌آلود را به صورت نمادین با لقب حجت الاسلام غزالی و حجت حق 



72

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ابن سینا رسانده است )مبلغ ۱۳۹۶، ۸۲-۸۶(. غزالی واقعا حجت الاسلام بود و از جبهه‌ی 
نقلانیت دینی در برابر عقلانیت فلسفی به خوبی پاسداری کرد و بلکه بر فلسفه تاخت و به 

تکفیر فیلسوفان همت گماشت.

غزالی به میانجی کتاب فیصل التفرقة بین الاسلام و الزندقة، یک‌بار دیگر بحث ایمان 
این  کرد.  طرح  فلسفی  عقلانیت  با  را  دینی)معنویت(  ایمان  نسبت  همینطور  و  ناایمان  و 
کتاب را هم می‌توان تجدید مطلعی بر مجادلات کلامی قرن های دوم و سوم در نظر گرفت 
با شرع  را  نسبت عقل  و  کرد  لحاظ  فارابی  السعاده  تحصیل  با  آن‌را  نسبت  می‌توان  هم  و 
ایمان و  بررسید. خوانش کتاب به خوبی نشان می‌دهد که غزالی چگونه فلسفه را در راه 
معنویت دینی قربانی می‌کند و از ریختن خون خرد فلسفی برای تحکیم دیانت محمدی 
فیلسوفان  برابر  اوج مبارزات و شمشیرزدن غزالی در  اما  الفلاسفة  تهافت  مدد می‌جوید. 
است. او در این کتاب ضمن اینکه فیلسوفان را به تناقض‌گویی متهم می‌سازد، اندیشه‌های 
شان را در گستره الهیات و عقلانی‌سازی دیانت رهزن شمرده و از فرط یونانی‌گری تکفیر 
را  اینکه سلوک روحانی خویش  الضلال ضمن  المنقذ من  کتاب  در  او  می‌کند. همچنین 
را  کلام  نمی‌ورزد:  إبا  فکری عصرش  مسلط  تخفیف جریان‌های  و  طعن  از  می‌گوید،  باز 
بدرد نخور و رهزن می‌شمارد، فلسفه و فیلسوفان را ضمن متهم ساختن به تضاد درونی و 
تناقض‌سرایی، نشانه‌ا‌ی از کفر و الحاد قلمداد می‌کند، اندیشه‌های فرقه‌ی باطنی را بی‌فایده 
شمرده و بدعت در دین می‌پندارد )غزالی، ۱۹۹۷، ۳۱-۵۰(؛ آنگاه خود در سِلک جریان 
حافظ  و  دانسته  شریعت  با  همسو  را  زاهدانه  تصوف  و  می‌گیرد  قرار  تصوف  یعنی  چهارم 
ایمان دینی و نجات‌بخش از گمراهی به حساب می‌آرود)همان، ۵۹-۶۰(. غزالی با خلق 
ایمان  با عقلانیت فلسفی ‌می‌گسلد، هم  را  )ایمان(  دینی  پارادایم، هم نسبت معنویت  این 
را طوری فراتر از طور عقل شمرده و راه دست‌یابی به آن‌را در تصوف زاهدانه می‌جوید و 
هم میان نبوت و فلسفه مرز می‌‌نهد و کسانی را که اوضاع شرع را بر بنیان حکمت استوار 
ساخته تکفیر می‌کند و هم دست عقل را از تفسیر شرع کوتاه می‌سازد )همان، ۷۸(. این 
چنین است که غزالی در همسویی با اقتضائات سیاسی زمانه‌اش بر جبهه عقلانیت پیروز 
می‌‌گردد و ایمان متکلفانه را بر ایمان خردورزانه مقدم می‌‌شمارد و عقلانیت فلسفی را در 
فضای فرهنگی عصرش با شکست مواجه می‌سازد. البته، چنین نیست که غزالی از بنیاد 



73

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
دشمن عقل باشد، او دشمن عقل خود بنیاد فلسفی است و در پروژه‌‌ی نفس‌گیر ستیزه با 
فلسفه و احیای دیانت زاهدانه، می‌‌کوشد عقل را ایمانی سازد، شریعت را سیطره بخشد و 
تصوف زاهدانه را بر خردورزی فیلسوفانه چیره نماید )امیری، ۱۳۹۷، ۱۳۳-۱۳۴(، همین 
هم شد. بر خلاف فارابی که ایمان را عقلانی می‌ساخت و ضمن یکسان‌انگاری گوهر آندو، 

دیانت را در سیطره عقلانیت قرار می‌داد.

کننده‌ی  ویران  که ضربه‌ی  او همچنان  است،  منطق رستگاری شخصی  منطق غزالی 
بر خرد فلسفی وارد ساخت، دیانت را هم از مناسبات اجتماعی به رستگاری فردی تقلیل 
کننده  تعیین  اسلام  تفکر جهان  تاریخ  در  او  اندیشه‌های  )امیری، ۱۳۹۵، ۲۶۳(.  بخشید 
افتاد. پس از او نسبت عقلانیت فلسفی و معنویت دینی)ایمان( یکسره بر چیرگی تقشر و 
ظاهرنگری نسبت به شریعت خاتمه یافت و دیگر ما شاهد ظهور انضمامی عقلانیت معنوی 
نیستیم. از ابن رشد کسانی به حیث پادزهر غزالی یادکرده اند، اما برابر با بررسی نگارنده‌ی 
خردآواره، او هم ناکام ماند و نتوانست نسبت عقلانیت و معنویت را بار دیگر سامان بخشد 
و تعادل از دست رفته را بازیابد. ماجرای عقلانیت فلسفی و معنویت دینی پس از غزالی 
بدان  پردازش  مجال  که  است  آموختنی  همچنان  ولی  گرایید،  دینی  تقشر  سود  به  هرچند 

نیست. لازم است به ماجرای این‌دو در روزگار کنونی نیز پرداخته شود.

بحران عقلانیت
تاریخ  مهم  گردنه‌های  و  نقطه‌عطف‌ها  در  را  ایمان  و  عقل  ماجرای  کوشیده‌ایم  تاکنون  ما 
اندیشه در جهان اسلام، بازگفته و نوع نسبت آن‌را به اجمال بررسی کنیم. در روزگار کنونی 
اما این نسبت جایگاهش را به ایدیولوژی و تئولوژی سپرده است؛ زیرا قلعه‌ی خرد و ایمان 
تاحد زیادی فروپاشیده و جایگاه عقل را شبه عقل و جایگاه ایمان را پایبندی به نظام‌های 
افق  گویا  کرده‌‌اند.  تسخیر  مغز  از  تهی  پوسته‌های  بلکه  و  الهیات‌گزاره‌محور  تیولوژیک، 
اکنون نه به سمت عقلانیت گشوده است و نه به سمت معنویت. مجال زیاد برای توضیح 
این‌دو نیست و پردازش کوتاه بدون شک عاری از لغزش‌ نخواهد بود. با این‌حال، در پایانه‌ی 

این ماجرا می‌کوشیم توضیح این‌دو وضعیت را به اجمال برگزار کنیم.



74

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

بحران عقلانیت بیش از هرچیز در هیکل بحران عقل و بحران تفکر قابل ارزیابی است. 
بیان  بحران  این  توضیح  برای  را  ذیل  این‌دو، می‌توان شاخصه‌های  تفکیک  از  نظر  با قطع 

داشت:

نخست( عقل نیروی رهایی‌بخش و تعیُن‌شکن است. کاربست عقل در انتزاعی‌ترین 
حالت نیز ناظر به واقع بوده و تلاش دارد خودش را از بندهای تیولوژیک، ایدیولوژیک، 
را تضمین  آزادی‌اش  تقریر حقیقت  آزاد ساخته و در جهت  و منفعت‌طلبی  محافظه‌کاری 
کند. اما چنین نیست که خرد همواره همچون خورشید در میانه‌ی آسمان فاش بدرخشد و 
حقیقت در پیش چشمانش عریان باشد. گاه صورت‌های خاص عقلانیت خودش را مطلق 
کرده و در همان آن، در دام نظام‌ سازی‌های تیولوژیک و ایدیولوژیک فروغلطیده و مجال 
هجوم شبه عقل بر قلعه‌ی خرد هموار می‌گردد. امور شبه عقل صورت‌های نابخردانه‌ی است 
که در عین عقلانی نمایی، اما از درون تهی از عقلانیت بوده و با حقیقت پیوند وثیق ندارند. 
این وضعیت خودش یک بحران است؛ اما بحران از وقتی شدت می‌یابد که نیروی خرد را 
یارای مبارزه با این صورت‌های دروغین نباشد و عقل به خطاها و سویه‌های تاریکش تن 
داده و ازتأمل بر خویش ناتوان بماند)امیری، 1399، 13(. از این حیث، آنچه وضعیت اکنون 
ما را بحرانی می‌نمایاند، یکی شیوع گفتارهای نابخردانه و مأوا نداشتن عقلانیتِ قرین به 
حقیقت است و دیگری ناتوانی خرد در ستهندگی با این گفتارها و شستن دامن خویش از 

لوث شبه عقل است که به جای عقل خودنمایی می‌کنند.

ما  روزگار  در  اما خرد  باشند؛  بی‌بهره  نیروی خرد  از  معاصران  که  نیست  دوم( چنین 
مرز  روزگار  این  در  است.  گشته  پیکر  و  بی‌در  و  محافظه‌کار  تهی‌مایه،  بی‌اندازه سطحی، 
خرد با نابخردی قابل تفکیک نبوده و راه تبختر و استفاده‌جویی از آن برای همگان گشوده 
یا  لیبرال‌ها  یا  دارند که محافظه‌کاران  اطمنان  بر عقلانیت‌شان  بنیادگرایان همانقدر  است. 
کمونیست‌ها. خرد اما نه تنها از مبارزه با این سنخ‌ گفتارهای عقلانیت‌نمون عاجز است، 
بلکه خود تبدیل شده به عجوزه‌ی که عروس هزار داماد است. بنابراین، نیروی خرد در این 
روزگار دو عنصر مهمش را از کف داده و به همین دلیل در دام بحران فروغلطیده است: 
و  بلندپروازی  یارای  و  گردیده  کمرنگ  حقیقت  با  تاحدزیادی  خرد  نسبت  اینکه  نخست 



75

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
ستیهندگی‌اش را از کف داده و با پلشتی‌های روزگار به گونه‌ی محافظه‌کارانه خوی گرفته 
کوزه‌ی  در حد یک  آن  و جایگاه  رفته  بین  از  الزام‌آوری خرد  و  مأثریت  اینکه  دوم  است. 
و  تزیین  برای  جز  استفاده‌ی  هیچ  که  یافته  تقلیل  کهن،  روزگاران  از  باقی‌مانده  چینی‌‌ای 

.)17 ندارد)امیری,1399،  فخرفروشی 

کرد  بیان  می‌توان  کنونی  روزگار  در  عقلانیت  بحران  برای  که  سومی  مولفه‌ی  سوم( 
گونه‌های  هیکل  در  را  ما خودش  روزگار  در  است. عقلانیت  نیروی خرد  از  آزادی  سلب 
یا  و  نمایش گذاشته  به  گوناگون  ایدیولوژی‌های  و  الهیات، عرفان  عقلانیت‌نمونِ همچون 
به سخن دقیق‌تر این گونه‌ها خودشان را در سنگر عقلانیت پنهان کرده و عقل را نه یارای 
بیرون‌راندن آنهاست و نه یارای جداکردن جبهه. به همین دلیل آزادی از عقل سلب شده و 

از درون پوسیده است.  نبود آزادی، عقلانیت ما  در 

از  عقب‌ماندن  و  خرد  تاریخی  گسست  عقلانیت،  بحران  چهارم  مولفه‌ی  چهارم( 
تحولات زمان است. امروزه در جهان اسلام، و به صورت خاص در افغانستان تعادل میان 
ذهن و عین به‌هم خورده و به رغم تحولات بنیان‌برافکن در عالم عین و به رغم مشکلات و 
بحران‌های عافیت‌سوزی که در این ساحت وجود دارند، اما نیروی خرد را یارای پردازش به 
آن‌ها نبوده و از مفهومی‌ساختن جهان عین، بازمانده است. در غیبت فهم جهان عین، بدون 
شک که امکان ارایه‌ی راه حل و گشایش افق تازه نیز ناممکن است. ما قرن‌ها است که از 
وجود اندیشه‌ی بنیادین و عقلانیتِ معطوف به بحران بازمانده‌ایم و به همین دلیل بحران‌های 
پی‌هم در تاریخ ما نه تنها راه‌ حل نیافته، بلکه در سایه‌ی عدم فهم از آن، مجال تشدید و 

فرورفتن در ژرفنای بحران نیز فراهم گشته است.

مثابه  به  می‌توان  نیز  هزم‌ناشده‌ی عقلانیت جدید  و  بی‌رویه  از هجوم  پنجم( همچنین 
بحران عقلانیت در جهان اسلام یاد کرد. مقصود بیان ناکارآمدی عقلانیت جدید نیست، 
به مشکلاتی است که  بلکه مقصود هزم‌ناشدگی آن در درون فرهنگ اسلامی و دامن‌زدن 
در نتیجه‌ی این هجوم و بازخوردهای آن از سوی فرهنگ اسلامی پدیدار گردیده است. در 
تجدید  دینی،  احیایی  اسلام سیاسی،  بنیادگرایی،  پدیده‌های همچون  که  نیست  این شکی 
دیگر)سلطانی،5(  خرده‌ریز  تشکل‌های  و  جریان‌ها  سایر  و  سلفی‌گری  اسلامی،  عهد 



76

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

همه‌اش در واکنش به هجوم عقلانیت مدرن بر قلعه‌ی سنت و در نتیجه‌ی مواجه‌ی اسلام 
با غرب رخ نموده است. در نتیجه‌ی این رویارویی، سنت اسلامی از چنان نیروی برخوردار 
نبود که حضور عقلانیتِ دیگرآیین را در خودش هزم کرده و از طریق گفت‌وگو آن‌را بومی 
سازد و یا کمینه نسبتش را با آن تعیین کند. به همین جهت، از سر ناگزیری به مواجهه‌ی 
خصم‌آلود برخواسته و به خشونت‌های گسترده دامن زد. بر خلاف صدر اسلام که این نیرو 
در فرهنگ اسلامی وجود داشت و بدون دامن زدن به تنش‌های خون‌آلود و جبهه‌گیری‌هایی 
از سرناگزیری، عقلانیت یونانی را در خود هزم ساخته و نسبت آن‌را با فرهنگ اسلامی مورد 
بلکه بحران  گاهی دامن زده  به بحران آ تنها  نه  این رویارویی  اما  سنجش قرار داد. اکنون 

گاهی در افغانستان(. وسیعی را در ابعاد گوناگون آفریده است. )ر.ک سلطانی، بحران آ

در غیاب ساحت حضور)بحران معنویت(
از پدیده‌های است که در  نیز  مرگ امر دینی/ بحران معنویت در سپهر فرهنگ اسلامی، 
عصر جدید در کنار بحران عقلانیت شاهد آن هستیم. شالوده‌ی این بحران را می‌توان در 
غیبت امر قدسی و بودن در غیاب ساحت حضور جست‌وجو کرد؛ چه آنکه محور معنویت 
و  قدس  پنجره‌ی  کنار  در  خانه‌گزیدن  و  ماده  از  فراروی  نوعی  ایمان  و  ایمان  همان  دینی 
ایمان که  این مهم، در حیات دینی امروز دیده نمی‌شود.  امر متعالی است و  با  همزیستی 
رویارویی مجذوبانه‌ی انسان با خداوند است و درآن دو شخص که یکی محدود و دیگری 
از  پاره‌ای  به  اعتقاد  حد  سر  به   )۱۹  :۱۳۷۹ )شبستری،  می‌رسند  هم  به  است،  نامحدود 
گزاره‌های تئولوژیک و ایدیولوژیک ‌ـ بشرساخته‌ـ فروکاسته شده و مدعیان آن همچنان در 
فقدان پیوند با امر متعالی به‌سر می‌برند. ایمان و تفکر معنوی، نه اعتقاد به چند گزاره است 
و نه التزام به نظام‌های ایدیولوژیک، بلکه برخورداری از تجربه‌ی زیسته در برقراری نسبت 
وجودی میان جان سالک با حقیقت قدسی و مأواگزیدن در قرب این حقیقت و حاصل 
دیالکتیک میان امر قدسی و امر ناسوتی و اساسی‌ترین وجهه‌ و شاخصه‌ی حیات معنوی 
به  باورمندی  به  و  رفته  از دست  ایمان  امروز، خاصیت رهایی‌بخشی  اما در جهان  است. 
نظام تئولوژیک یا ایدیولوژیک تعریف می‌شود و چنین نظامی به دلیل فقدان آزادی و دوری 
اینکه  بر  افزون  امر متعالی باشد.  با  از شور و شعور معنوی، نمی‌تواند نقطه‌ی وصل بشر 



77

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
معنویت دینی به دلیل فقدان ایمان‌ ـبه معنای نسبت وجودی نه معرفتی یا گزاره‌ای‌ـ دچار 
بحران شده، از سوی دیگر نیز مساله‌دار گشته و آن، پیوند میان معنویت و دیانت، تسلط 
حیات شریعت‌مدارانه و سیطره‌ی فقه بر عقل است. بنابراین، می‌توان بحران معنویت را به 

مدد چند مساله توضیح داد:

اول( حیات معنوی که در اندیشه‌ی اسلامی معادل حیات دینی انگاشته می‌شود و بدون 
دیانت مأوایی ندارد، اکنون در غیبت ایمان )ساحت حضور امر قدسی‌( به‌سر می‌برد و چنین 
معنویتی نه تنها پاسخگوی مسایل زندگی نیست، بلکه بر عدد آن علاوه می‌کند. البته باید 
گفت که ایمان مطابق تعریف راویان دینی وجود دارد، ولی چنین ایمانی درگیر مشکلاتی 
معنویت  منبع  یگانه  دینی  حیات  و  دینی  حیات  روح  ایمان،  می‌کنیم.  ذکر  بعدا  که  است 
است‌، اما تعریفی که از ایمان ارایه می‌شود، خاصیت اختیار و آزادی را از آن سلب می‌کند. 
به دیگر بیان، ایمان معنویت‌بخش توأم با آزادی است و به کمک آن زندگی معنا می‌یابد، اما 
باید دید که درک اکنون ما از ایمان قرین چنین شاخصه‌ای هست یا نه؟ مسلما که ایمان 
در نبود آزادی فهمیده می‌شود و تلقی‌ای موجود به گونه‌ای است که جنبه‌ی اختیار را از آن 
سلب می‌کند و آن را در تعبد و سرسپردگی بی‌قید و شرط به چند تا گزاره و یا به نظام‌های 

ایدیولوژیک می‌داند.

دوم( از یکسو معنویت تعریف شده در اندیشه‌ی اسلامی در گرو دیانت و مبتنی بر ایمان 
ساده و آمیخته با تعبد است و از سوی دیگر بسط و سیطره‌ی عقلانیت جدید باعث تضعیف 
حیات دینی شده و تضعیف حیات دینی به یک معنا زیر سوال‌رفتن معنویت دینی نیز هست. 
هر چند ما خود را از عقلانیت جدید مبرا و منزه احساس می‌کنیم، اما عقلانیت جدید نسبت 
به ما بی‌تفاوت نیست و همواره از آن تأثیر می‌پذیریم. جهان جدید که با اندیشه‌های همچون 
ماتریالیسم، اومانیسم، سابجکتویسم، نهیلیسم و... شناخته می‌شود، بنیان و اساس خود 
را به عقلانیت جدید مدیون است و سیطره‌ی چنین عقلانیتی، معنویت استوار بر دیانت و 
دیانت استوار بر تعبد را نمی‌پسندد. بنابراین، بازگشت به ساحت حضور در این روزگار، اما 
نه حاصل بی‌تفاوتی به نظام‌های علمی و تکنولوژیک و یا تلاش بی‌حاصل برای تأسیس یک 
نظام علم دینی، بلکه اندیشیدن به آن مبنا و یگانه رویدادی است که جهان جدید را به وجود 



78

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آورده و آن مبنای یگانه، چیزی نیست جز عقلانیت جدید )عبدالکریمی، ۱۳۹۹: ۱۵۱(. 
عقلانیت جدید، هم عقلانیت مبتنی بر نص و هم معنویت مبتنی بر دیانت را زیر سوال برده 
و این اوج بحران است. بحران معنویت، نه به این معنا که جهان اسلام تهی از معنویت شده 
و معنویت دینی‌اش را از دست داده، بل به این معنا که معنویت مدنظر پاسخگوی نیازهای 
زمانه نیست؛ زیرا ایمان حقیقی مفقود شده و جایش را به نظام گزاره‌ای-ایدیولوژیکی داده 
و حضور چنین ایمانی، به شدت بحران می‌افزاید. به عبارتی چارچوب عقلانی ترسیم‌شده 
که قبلا معنویت ویژه‌ی خود را می‌شناخت، اکنون اما خودش دچار تزلزل گشته و نمی‌تواند 

برای انسان امروز، معنویت دیروز را توجیه کند.

در اندیشه‌ی اسلامی، معنویت در گرو ایمان و ایمان ملازم دیانت و مقارن تعبد است. 
با  نرم‌کردن  دست‌وپنجه  که  است  مواجه  مشکلاتی  با  امروز  جهان  در  دینداری  یا  دیانت 
این مشکلات خواه ناخواه معنویت تعریف‌شده‌ی دینی را هم زیر سوال می‌برد. دینداری به 
روش  ماده‌باوری  عالم غیب،  در  تردید  نسبیت‌گرایی،  استدلال‌گرایی،  با  سابق‌اش  معنای 
شناختی و... که از ویژگی‌های انسان جدید است، نمی‌سازد و با همان سیرت و صورتی که 
قبلا بی‌اشکال بود، اما برای انسان امروز مسأله است. دیانت، توأم با باورهای متافزیکی و 
اعتقاد به چیزهایی است که روش‌های عقلانی امروز اگر نگوییم منکر آن، حد اقل نسبت 
به آن بی‌اعتناست. با توجه به شکست متافزیک در اذهان کنونی، باید گفت که معنویتِ 
پاسخگو نوعی دیانتِ است که بار متافزیکی آن به کمترین حد ممکن رسیده باشد )ملکیان، 

.)۲۴۰ :۱۳۹۵

امر قدسی و  بر درک فقدان ساحت حضور  افزون  برای درک بحران معنویت،  سوم( 
نبود ایمان پیوند‌دهنده میان بشر و امر متعالی، باید یک مقایسه انجام دهیم؛ مقایسه میان 
آنچه ایمان ‌ـبرابر با تعریف مبلغان دینی‌ـ می‌گوید و آنچه عقلانیت جدید می‌خواهد. بعد 
از مقایسه معلوم خواهد شد که معنویت مبتنی بر ایمان و ایمان ملازم با تعبد چگونه دچار 

است. بحران 

ایمان دینی برابر با تعریف مسلط‌اش )تعریف مبلغان دینی( حامل چند ویژگی است:



79

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
ـ ایمان نوعی قبول دگرفرمانروایی است؛ به این معنا که پذیرش سخن کسی بدون توجه 

به استدلال و صرفا با اعتماد و وثوق به شخص قایل.

که  دینی است؛ گزاره‌های  به گزاره‌های  بی‌قید و شرط  نظری و عملی  التزام  ایمان،  ـ 
است. دین  از  انسان  برداشت 

ـ مطابق با تعریف مسلط، نفی آزادی در ایمان نهفته است. یعنی شخص مؤمن نمی‌تواند 
از آنچه به آن ایمان آورده، دست بردارد یا باورش را نسبت به آن تغیر دهد.

ـ ایمان، یعنی تصدیق چیزهایی که نمی‌توان آزمون کرد؛ مثل ایمان به حیات درسرای 
دیگر و ایمان به غیب.

اما جهان جدید که حاصل عقلانیت جدید است، دارای ویژگی‌هایی است که به چندین 
نمونه‌ی آنها اشاره می‌کنیم:

ـ جهان جدید استدلال محور است و برای قبول عقیده یا رأیی به چیزی فراتر از »اعتماد 
به شخص گوینده« رو می‌آورد.

ـ اعتقاد به عدم قطعیت در تاریخ یکی از مؤلفه‌های جهان جدید می‌باشد و این مؤلفه 
برخی  قطعی  قبول  بر  متفرع  دیانت  زیرا  دارد؛  ناسازگاری  نوعی  دینی  ایمان  و  دیانت  با 
محسوب  دین‌ورزی  خلوص  از  خروج  معادل  آنها  در  تردید  و  است  تاریخی  رویدادهای 

می‌شود.

ـ جهان جدید هرگونه راه حل را مشروط به آزمون‌پذیری اینجایی و اکنونی، می‌پذیرد.

ـ جهان جدید، قداست‌زداست؛ قداست‌زدایی از اشخاصی که دیانت قرین آن است، اما 
جهان جدید به تمام انسانها به لحاظ معرفتی به یک چشم نگاه می‌کند) ملکیان، ۱۳۹۵: 

۲۳۲ـ۲۴۱(.

حال اگر میان این دو دسته)ویژگی‌های ایمان و ویژگی‌های دنیای جدید( مقایسه کنیم، 
اولین چیزی که حاصل می‌شود، تزلزل و فروپاشی ایمان توأم با دیانت، دیانت همراه با تعبد و 
معنویت متکی بر ایمان است. به همین جهت است که کسانی‌ )نواندیشان دینی‌( خواسته‌اند 
از ایمان، از دین، از معنویت و از معرفت دینی تفسیر جدیدی ارایه دهند تا با اقتضائات و 



80

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

الزامات جهان جدید دمخور و دمساز باشند و نیز به همین جهت است که کسانی از مرگ 
امر دینی سخن می‌گویند و راه حل را در گذر از نظام‌های تئولوژی و ایدیولوژی می‌بینند.

باری، توجه به مشکلاتی که فراروی دیانت قدعلم کرده، بحران معنویت را برملا می‌سازد؛ 
چه آنکه در اندیشه‌ی اسلامی معنویت ملازم ایمان و ایمان، ملازم دیانت است و میان امور 
دیگری هم سرایت می‌کند.  به  یکی  که شکست  دارد  ارتباطی وجود  نسبت عمیق  متلازم 
وقتی دیانت دچار تزلزل شود، ایمان دینی هم بی‌مأوا می‌شود و وقتی ایمان بی‌خانمان گردد، 
معنویت مبتنی برآن نیز افول خواهد کرد. بنابراین، بحران معنویت را می‌توان دوگونه تفسیر 

کرد: از یک‌سو فقدان امر دینی و ایمان است؛ البته ایمان به معنای ارتباط وجودی با امر 
قدسی که در قالب هیچ گزاره‌ای نمی‌گنجد و از سوی‌دیگر، از جنس حیرت، سردرگمی 
و پریشانی میان عقل و ایمان است. نباید غفلت ورزید که وقتی همزمان از وجدان ایمان 
و فقدان آن سخن به میان می‌آید، منظور یک چیز نیست تا تناقض پیش آید، بلکه فقدان 
ایمان به معنای ساحت حضور امر قدسی و وجدان ایمان به مفهوم اعتقاد به گزاره‌های دینی 

است.

بحران و خواهش
اکنون  فرهنگی  وضعیت  فهم  برای  که  را  شاخصی  عامترین  پیشین،  بیان  به  برابر  باری، 
می‌توان در نظر گرفت، بحران عقلانیت و معنویت است. مفهوم بحران قبل از هرچیز اشاره 
به فروپاشی نظم و تعادل در انگاره فرهنگی دارد. مهمترین مدلول بحران از حیث نشانه 
شناختی "تفاوت و تضاد" است. شکی نیست که تفاوت و تضاد در تجربه تاریخی انسان 
یک امر طبیعی است، اما وقتی از سویه‌های بحران برخوردار می‌گردد که از یک‌سو تجربه‌ی 
تضادها فزاینده گردد و از سوی دیگر شرایط به سمت امتناع ارتباط، انسداد گفت‌وگو، عدم 
چنین  در  شود.  کشیده  تضادها،  هضم  و  فهم  برای  مشترک  زبان  غیبت  و  اندیشه  امکان 
 .)۴ می‌رسد)سلطانی،  راه  از  هرج‌ومرج  و  می‌پاشد  فرو  انگاره  تعادل  و  استحکام  حالتی 
به سر  بسامانی  نا  و  آشوب  این  قلب  در  افغانستان(  به صورت جدی  و  اسلام  )جهان  ما 
می‌بریم. از نزدیک به سه صده بدین سو، در نتیجه مواجهه‌ی جهان اسلام با جهان مدرن، 
جریان‌های گوناگون سیاسی و فکری در راستای حل این بحران پدید آمده، اما هیچ کدام 



81

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
چنان‌که باید، راه به دهی نبرده است. بنیادگرایان دینی راه بیرون‌رفت از این بحران دیرپا را 
در پناه‌بردن به سلف، احیای هویت، بازخوانی دین و روی‌آوردن به اسلام سیاسی جستند. 
تجددخواهان، اما راه نجات را در گریز از دیانت و روی‌آوری به فرهنگ مغرب زمین جستند 
و در دو جبهه‌ی مارکسییم و لیبرالیسم بیشتر به مجادله‌ی سیاسی پرداختند. در افغانستان 
اما این هرسه، برهه‌های خون‌آلود از تاریخ کشور را رقم زده است. نواندیشان دینی کوشیدند 
دین  میان  تفکیک  از طریق  و  قرار دهند  بازخوانی  افق عقلانیت مدرن مورد  در  را  دیانت 
و معرفت دینی )سروش(، جدایی اسلام ۱ از اسلام ۲ و ۳ )ملکیان(، دین و اندیشه‌ دینی 
)محمد محق( و امر دینی و تئولوژی )عبدالکریمی( کوشیدند بین امر الهی )خود دین(و امر 
انسانی )معرفت و اندیشه دینی( تفکیک کنند و  امر انسانی را مورد نقد و ارزیابی قرار دهند 
و شرایط سراغ‌گرفتن از دیانت را در سیطره‌ی عقلانیت مدرن بازجویند. شکی نیست که ما 

به دلیل تجربه‌ی تاریخی و ضرورت‌های فرهنگی، نه از دین راه گریز داریم و نه از عقلانیت 
مدرن راه چاره؛ هیچ‌کدام را نمی‌توانیم نادیده گیریم. این است که خوانش میراث فرهنگی‌ 
در افق معاصرت و سنجش نسبت آن با فراورده‌های عقلانیت جدید به یک ضرورت حیاتی 
بدل گشته است. میراث، زیست جهان تاریخی ما را ساخته است، اما در وضعیت کنونی 
که  می‌کند  ایجاب  این  و  بی‌خانمانیم  ما  این حیث  از  و  بی‌ماواست  ما  فرهنگ  در  میراث 
تاکنون مطالعاتی  بازخوانی قرارگیرد.  گاهی اکنون مورد  میراث فرهنگی-تاریخی در افق آ
در این حوزه صورت پذیرفته است. کمینه پاره‌ای از اندیشمندان عربی و ایرانی این دغدغه 
به  نیز می‌‌توان  افغانستان  فرهنگی  بیرون‌ گسترانیده‌اند. در حوزه‌ی  آثار مدون  قالب  در  را 
این  امیری ردپای  مبلغ، صلاح‌الدین سلجوقی و علی  آثار علامه محمد اسماعیل  گواهی 
دغدغه‌ را جست‌وجو کرد. بررسی کارنامه‌ی هر کدام احتیاج به رساله‌ی جداگانه دارد و 
هدف ما گوش‌زد کردن ضرورت این امر در فضای فروپاشیده‌ی کنونی است. برای ما میرات 
تکوین‌یافته در حوزه‌ی بلخ و مناطق اقماری آن مثل سمرقند و بخارا بیش از همه ضرور 
می‌نماید؛ چه آنکه هم منطبق با زیست‌بوم تاریخی ماست و هم دردسترس‌ترین پادزهر برای 
سیطره‌ی نابخردی اکنون و فراروی از تقشر دیرآهنگ و جَستن از نعش پوسیده‌ی فرهنگ 

وارونه‌ی مسلط. این خواهش حیاتی، حاجت به خوانش دیگر دارد.



82

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

نتیجه‌گیری
نتایج گفته‌های پیشین را می‌توان چنین برشمرد: ۱( ماجرای عقلانیت و معنویت در نتیجه‌ی 
برخورد عقل و نقل و نسبتی که این‌دو با هم داشته، پدید آمده است. ۲( ماجرای این‌دو در 
اندیشه‌ی اسلامی گاهی به صورت توافق و گاهی به شکل تضاد تبلور یافته که بخش بزرگ 
آن، محصول ورود امر دیگرآیین )بیرون‌دینی( در فضای عقلانیت و معنویت اسلامی است. 
۳( اندیشمندانی که عقلانیت و معنویت را موافق یافتند، در دو دسته قابل جمع‌اند: الف( 
کسانی که معنویت دینی‌/ ایمان را عقلانی فهمیده و ماجرا را به سود عقل فیصله دادند، 
مثل فارابی و اعقاب فکری‌اش؛ ب( کسانی که عقلانیت را دینی تفسیر کرده و خرد را در 
زمره‌ی دیانت جای‌داده و بلکه در بند کشیدند، مثل غزالی و مبلغان دینی امروز. ۴( بحران 
از شبه  گونه‌های  از سنت عقلانی، هجوم  انقطاع  نتیجه‌ی  در  کنونی  روزگار  در  عقلانیت 
میان ذهن و عین  تعادل  فروپاشی  الزام‌آوری،  از  ناتوانی خرد  از خرد،  آزادی  عقل، سلب 
و هجوم هزم ناشده‌ی عقلانیت جدید به صورت مضاعف رخ نموده و مجال تنفس فکری 
را از همه ستانده است. ۵( بحران معنویت در فرهنگ کنونی اسلام، در نتیجه‌ی گسترش 
عقلانیت فهم‌ناشده‌ی مدرن از یک‌سو و غیبت ساحت حضورِ امر قدسی، تئولوژیک‌شدن 
ایمان و سیطره‌ی ایدیولوژی‌های دینی از سوی دیگر، پدید آمده است. بنابراین، لازم است 
که شرایط بازگشت به ساحت حضور امر متعالی و تامل در باب عقلانیت جدید فراهم آید 
تا به میانجی آن نسبت عقلانیت جدید با امر دینی سنجیده و امکان رهایی از بحران حاصل 

شود.



83

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
سرچشمه‌ها

محمد  و  اشکوری  یوسفی  ترجمه  دینی،  گفتمان  نقد   )۱۳۸۳( حامد  نصر  ابوزید،   .۱
یادآوران. تهران،  دوم،  چاپ  جواهرکلام، 

۲. احمدی، فاطمه جان )۱۳۹۹(، تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، قم، دفتر نشر معارف.
۳. امیری، علی )۱۳۹۵(، خرد آواره )ظهور و زوال عقلانیت در جهان اسلام( چاپ دوم، 

کابل، امیری.
۴. امیری، علی )۱۳۹۷(، اسلام، چاپ دوم، کابل، انتشارات دانشگاه ابن سینا.

۵. امیری، علی )۱۳۹۹(، مخاطرات خرد)پدیدارشناسی بحران عقل در فرهنگ اسلامی( 
چاپ اول، کابل، ناسوت.

۶. امیری، علی )۱۳۹۷(، خواب خرد)تاملاتی در باب زمان حال( چاپ دوم، کابل، امیری.
۷. آملی، جوادی )۱۳۸۱(ع نسبت دین و دنیا، چاپ اول، قم، اسراء.

۸. آملی، جوادی )۱۳۸۱(، وحی و نبوت در قرآن، چاپ اول، قم، اسراء.
۹. آملی، جوادی )۱۳۸۴(، شریعت در آیینه‌ی معرفت، چاپ چهارم، قم، اسراء.

۱۰. آملی، جوادی )۱۳۸۹(، منزلت عقل در هندسه‌ی معرفت دینی، چاپ اول، قم، بوستان 
کتاب.

۱۱. الجابری، محمدعابد )۱۹۹۱(، التراث و الحداثة، لبنان، بیروت.
۱۲. حسین‌پور، رسول )۱۳۹۶(، پایبندی به شریعت به مثابه اصالت عقل در زیست معنوی، 

اندیشه نوین دینی ۵۰، صص ۸۰-۶۵.
۱۳. حلبی، علی‌اصغر )۱۳۸۱(، تاریخ فلاسفه ایرانی، چاپ اول، تهران، زوار.

گاهی در افغانستان، )پایان‌نامه کارشناسی ارشد  ۱۴. سلطانی، محمدجواد، )بی‌تا( بحران آ
دانشگاه تهران، جامعه‌شناسی(.

الکلام،  و  المنطق  فنی  عن  الکلام  و  المنطق  صون   ،)۲۰۰۷( جلال‌الدین  سیوطی،   .۱۵
دارالحکمه. بیروت، 

۱۶. شبستری، محمد مجتهد )۱۳۷۹(، ایمان و آزادی، چاپ پنجم، تهران طرح نو.
۱۷. شیخ، سعید )۱۳۶۹(، مطالعات تطبیقی در فلسفه اسلامی، ترجمه مصطفی محقق 

خوارزمی. تهران،  داماد، 



84

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۱۸. طباطبایی، سید جواد )۱۳۸۳(، زوال اندیشه سیاسی در ایران، تهران، کویر.
۱۹. طباطبایی، محمدحسین )۱۳۶۷(، تفسیر المیزان، جلد چهار، بنیاد علمی و فرهنگی 

علامه طباطبایی.
قم،  دوم،  چاپ  اول،  جلد  اسلامی،  بررسی‌های   ،)۱۳۸۸( محمدحسین  طباطبایی،   .۲۰

کتاب. بوستان 
دایرة  بنیاد  تهران،  دانشنامه جهان اسلام،  ۲۱. عادل، حداد و دیگران )۱۳۷۵(، مقدمه‌ی 

اسلامی. المعارف 
اکبری،  فتح‌علی  ترجمه  اسلامی،  فلسفه  زمینه ‌تاریخ   ،)۱۳۸۱( عبدالرازق، مصطفی   .۲۲

پرسش. اصفهان،  دوم،  چاپ 
۲۳. عبدالکریمی، بیژن )۱۳۹۹(، پرسش از امکان امر دینی در جهان معاصر، چاپ سوم، 

تهران، نقد فرهنگ.
الدین،  احمد شمس  تحقیق  و  تقدیم  الضلال،  من  المنقذ  ابوحامد )۱۹۹۷(،  ۲۴. غزالی، 

بیروت. لبنان، 
۲۵. فارابی، ابونصر )۱۳۸۹(، احصاء العلوم، ترجمه حسین خدیوجم، چاپ چهارم، تهران، 

انتشارات علمی و فرهنگی.
لبنان،  مهدی،  محسن  تعلیقه  و  تصحیح  الحروف،  کتاب   ،)۱۹۹۰( ابونصر  فارابی،   .۲۶

بیروت.
۲۷. فارابی، ابونصر )۱۹۹۵(، تحصیل السعادة، لبنان، بیروت.

۲۸. فنایی، ابوالقاسم )۱۳۹۱(، معنویت قدسی، روزنامه‌ی شرق ۱۵۱۸.
۲۹. فنایی، ابوالقاسم )۱۳۹۲(، اخلاق دین‌شناسی، چاب دوم، تهران، نگاه معاصر.

اندیشه  نشر  مرکز  محمودی،  محمود  ترجمه  راه،  نشانه‌های   ،)۱۳۹۳( سید  قطب،   .۳۰
اسلامی.

۳۱. کربن، هانری )۱۳۷۳(، تاریخ فلسفه اسلامی، ترجمه جواد طباطبایی، تهران، کویر.
۳۲. مبلغ، محمداسماعیل )۱۳۹۶(، فلسفه ابن سینا، تصحیح و مقدمه علی امیری، کابل، 

انتشارات دانشگاه ابن سینا و بنیاد اندیشه.
۳۳. محق، محمد )۱۳۹۳(، دیانت کین، چاب اول، کابل.



85

...
 و  

یت
قلان

ن ع
حرا

در ب
لی 

 تام
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
۳۴. ملکیان، مصطفی )۱۳۹۴(، حدیث آرزومندی، چاپ سوم، تهران، نگاه معاصر.

دوم،  چاپ  اول،  جلد  لاله،  نگهبان  و  باد  رهگذار  در   ،)۱۳۹۵( مصطفی  ملکیان،   .۳۵
معاصر. نگاه  تهران، 

۳۶. ولایتی، علی‌اکبر )۱۳۸۴(، فرهنگ و تمدن اسلامی، چاپ چهارم، قم، نشر معارف.





خشونت دینی؛ حقیقت یا افسانه؟
 دکتر ابوالقاسم فنایی 
مترجم: جواد محب‌زاده

چکیده
پرسش عمده‌ی این مقال این است که آیا خود دین در »خشونت سیاسی« نقشی ایفا می‌کند 
یا خیر. بعد از روشنی‌افکندن بر معنی اصطلاحات مرتبط همانند »دین«، »خشونت دینی«، 
به بررسی  »خشونت سیکولار«، »عمل ارادی« و »خشونت سیاسی«، دو احتجاجی را 
را علت  دین  که خود  پذیرند  مدعایی شکل  از  در جانب‌داری  می‌توانند  که  گرفت  خواهم 
بی‌بدیل آن‌چه در امر خشونت سیاسی، خشونت دینیِ خوانده می‌شود می‌شمارند. پس از 
آن، جمع‌بندی خواهم کرد که هردو ادعا بر بوته‌ی نقد می‌نشینند و هیچ یک در تقویت این 
ادعا موفق نمی‌باشد. سپس، خود تبینی از علت و خواست‌گاه واقعی خشونت سیاسی در 
سطح کل و راهِ چاره‌ی درخور آن را پیش خواهم گذاشت. هم‌چنان، خواهم آورد که فصل 

هویدای خشونت دینی و سیکولار قابل دفاع نمی‌باشد.

noname
New Stamp_3



88

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دین؛  تاریخ  سیاسی؛  خشونت  سیکولار؛  خشونت  دینی؛  خشونت  کلیدی:  واژه‌گان 
دینی. متون  تفسیر 

۱. درآمد
و  سیکولاریزم  دین،  خشونت،  باب  اندر  سیاسی  گفت‌وگوی  در  دینی«  »خشونت  مفهوم 
باور  این  را  بسیاری  امروزه،  بینابینی شان، رواج گسترده کمایی کرده‌است.  دادوستدهای 
نهادهای  دینی،  افراد  توسط  که  بشر  تاریخ  فراخ‌نای  اعمال خشونت‌بار  برابر  در  که  است 
دینی، حکومت‌های دینی ارتکاب‌یافته، خود دین مسؤول است و مبتنی بر آن، باید مقصر 
به‌طور  دین  که  است  سیکولار  متداول  حکمت  از  پاره‌ی  این  حقیقت،  در   . دانسته‌شود 
خصوصی  فضای  حدود  در  باید  بنابراین  و  می‌آفریند  شر  عمومی  محیط  در  یک‌نواخت 
منحصر گردد. همان‌گونه که جان دی کارلسون )John D. Carlson(  می‌گوید: »...
بد«  و«دین  بوده  معقول  و  خشونت‌پرهیز  خصوصی،  خوب«  »دین  سیکولار،  جوامع  در 
خداناباوران  از  پاره‌ی   )10  :2011  ,Carlson( است«  عقل‌گریز  و  خشونت‌آمیز  عمومی، 
آن‌جا که  ادعا می‌نمایند که   )Richard Dawkins( داکینس ستیزه‌خو، همانند ریچارد 
پای خشونت پیش کشیده می‌شود، خداناباوری بر خداباوری به لحاظ اخلاقی برتری دارد؛ 
زیرا خشونت اولی را تصادفی و دومی را لازمی می‌باشد. از سوی دیگر، میان شیوه‌ی تفکر 
دینی وخشونت یک مسیر منطقیِ وجود دارد؛ حال آن‌که هم‌چون راهی میان روش تفکر 

ندارد. یا علمی و خشونت وجود  خداناباورانه 

زمانی که صحبت از خشونت دینی می‌رود، نیاز است تا معنای اصطلاحاتی که به کار 
می‌بریم، مانند »دین«، خشونت دینی«، »خشونت سیکولار«، »عمل ارادی« و »خشونت 
سیاسی« را روشن نماییم. این اصطلاحات در هاله‌ی ابهام‌ها قرار دارند که ما را از داشتن 
قضاوت پذیرا در مورد نقش دین در خشونت سیاسی باز می‌دارند. بناء، اجازه دهید تا با 

تعریف این اصطلاحات آغاز نماییم.

۲. چیست آن‌چه خوانندش دین؟
دین پدیده‌ی پیچیده‌یی است؛ بسیار مشکل است –اگر ناممکن نباشد- تا تعریفی از دین ارائه 



89

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

دهیم تا بتواند مقبولیت جهانی کسب کند.  من بر آن نیستم تا در این مقال دین را تعریف کنم. 
هدف من به فقط این است که مطلب اصلی بحث خود را در این مقال مشخص کرده‌باشم. 
دین چهار معنی دارد که در بادی نظر با مبحث خشونت دینی مرتبط می‌نمایند. آنان از این 
دست اند: »دین به مثابه‌ی نهاد اجتماعی«، »دین به عنوان پدیده‌ی روان‌شناختی«، »دین 
زیر عنوان ایدیولوژی سیاسی« و »دین به عنوان روش زنده‌گی«. اجازه دهید به هر معنا به 

نوبت نظر اندازیم.

۱( گاهی منظور از »دین«، »نهاد اجتماعی« است که معمولن کلیسا  خوانده می‌شود. 
در این معنا، دین موضوع علوم اجتماعی و سیاست بوده و از بحث من خارج است. من حتا 
بر آن نیستم تا آن را به آزمون برگیرم، چه رسد به نقد این که دین به مثابه‌ی نهاد اجتماعی در 
خشونت سیاسی نقش ایفا می‌کند. مقصد من تعیین این مورد است تا مگر میان این دست 
خشونت و خود دین پیوندی باشد. یعنی آیا اعمال خشونت‌آمیز مرتکبه توسط )بعضی( از 

اعضای این نهاد اجتماعی به وسیله‌ی خود دین تحریک و یا تشریع می‌شوند یا خیر.

۲( گاهی دین به معنای »پدیده‌ی روان‌شناختی«، یا دین‌مداری، یا هویت فردی دینی، 
روحیه  و تعهد استفاده می‌شود. در این معنا، دین موضوع روان‌شناسی دین است و خارج از 
حیطه‌ی مبحث این مقال. بناء، من از نقشی که برخی از باورمندان در خشونت سیاسی ایفا 
نموده‌اند را به آزمایش نخواهم کشید؛ بل می‌خواهم ببینم تا این امر با خود دین بده‌وبستانی 

دارد یا خیر.

که  سیاسی«،  »ایدیولوژی  به  ارجاع  برای  »دین«  واژه‌ی  نمونه‌ها،  از  پاره‌ی  در   )۳
را  می‌شود  نامیده  تیوکراسی  معمولن  که  چیزی  یا  دینی/تیوکراتیک  حکومت  نظری  بنیاد 
می‌سازد، به کار برده می‌شود. در این معنا، دین موضوع بحث سیاست و فلسفه‌ی سیاسی 
است. با عطف بما سبق، نقشی را که برخی از حکومت‌ها در راستای اعمال اقتدار شان 
به نام دین درخشونت سیاسی ایفا نموده‌اند بدیهی و انکارناپذیر است. معمولن، آنان اقتدار 
سیاسی شان را به اقتدار دینی و الهی پیوند می‌زنند. اما، آن‌چه من در این مقال بدان مایلم، 

توجیه‌پذیری هر نوع تلاش بر سبیل پیوند‌دهی این خشونت به خود دین است.

۴( و سرانجام، »دین« برای ارجاع به »شیوه‌ی زنده‌گی« مخصوصی به کار می‌رود تا آن 



90

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

را از شیوه‌ی زنده‌گی سیکولار تفکیک کند. این معنای دین است که با موضوع بحث این‌جا 
پیوند دارد. هر شیوه‌ی زنده‌گی سه مؤلفه دارد: نوعی تجربه، جهان‌بینی، دسته‌ی از هنجارها 
از  زنده‌گی  شیوه‌ی  عنوان  به  دین  بنابراین،  جهان‌بیینی.  عملی  لوازم  عنوان  به  ارزش‌ها  و 
تجربه‌ی دینی، جهان‌بینی دینی )تبیین دینی از هر چیزی( و هنجارها و ارزش‌های دینی. به 
این معنا، دین موضوع بحث کلام ]یا الهیات[ و فلسفه‌ی دین است. پژوهش‌های فلسفی و 
کلامی در مورد دین بر حقیقت آموزه‌ها/مدعیات دینی متمرکز اند. از این معنای دین، من با 
عنوان »خود دین« یاد می‌نمایم. قصد من این است که آشکار سازم که آیا دین به این معنای 
به خصوص در خشونت سیاسی، آن‌چنان نقشی که در گفت‌وگوهای همه‌روزه‌ی سیاسی به 

او نسبت می‌دهند، ایفا می‌کند یا خیر.

۳. خشونت دینی چیست؟
لازم است تا روشن شود که اصطلاح »خشونت دینی« نماد چی چیز است.  این عبارت 
به  اشاره  برای  نباید خلط شوند. »خشونت دینی« معمولن  از هم دارد که  دو معنای دور 
نوعی از خشونت به کار برده می‌شود که توسط فرد، گروه، یا نهادی با هویت دینی ارتکاب 
یافته‌است. بدین وسیله آن را از عین یا مشابه آن خشونت که توسط فرد، گروه، یا نهادی 

مرتکب شده‌است و دارای هویت دین نمی‌باشند تفکیک می‌نمایند.

۲( هم‌چنان، »خشونت دینی« می‌تواند برای ارجاع به نوعی از خشونت استفاده شود 
که خود دین آن را تشریع و تجویز می‌نماید. در این معنا، خشونت دینی فقط نوع خشونتی 
با  که  است  نوع خشونت  آن  بلکه  می‌یابد،  ارتکاب  دینی  کارگزار)های(  توسط  که  نیست 
آموزه‌های معتبر دینی »توجیه« و/یا »برانگیخته« می‌شود. پس از این، من از این دو معنا 
با عبارات »خشونت مرتکبه توسط کارگزاران« و »خشونت برانگیخته‌ی دین« به ترتیب یاد 

خواهم کرد.

در عین ترتیب، می‌توان ادعا کرد که »خشونت سیکولار« هم دو معنای متباعد دارد. 
معمولن این خشونت به خشونت مرتکبه توسط شخص، گروه، یا نهادی با هویت سیکولار 
راجع می‌شود؛ ولی می‌توان برای اشاره به خشونت موجه و/یا برانگیخته توسط جهان‌بینی‌ها 
این دو  از  آمد،  برد. در آن‌چه در پی خواهد  به کار  نیز  یا هنجارها و ارزش‌های سیکولار 



91

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

برانگیخته‌ی  »خشونت  و  سیکولار«  کارگزار   توسط  مرتکبه  »خشونت  عبارات  با  معنا 
سیکولاریزم« به ترتیب ذکر خواهد شد.

همیشه پیدا نیست که کدام یک از این دو معنا در مباحثی در باب خشونت سیاسی منظور 
نظر است و خلط همین دو معنا، در حقیقت، مغالطه‌ی متعارف در گفت‌وگو‌های سیاسی 
است. بسیاری‌ها بر این اندیشه اند که برای مسؤول دانستن خود دین در امر خشونت سیاسی، 
کافی است نشان داده شود خشونت مورد بحث توسط کارگزاران ارتکاب می‌یابند. البته، آنانی 
که زیر پرچم دین مرتکب خشونت می‌شوند، گاه صادقانه و گاه ریاکارانه، ادعا می‌کنند که آنان 
توجیه و/یا انگیزه‌ی دینی برای انجام آن دارند. اما و هزار اما، بین هویت دینی آنانی که مرتکب 
خشونت سیاسی می‌شوند و دلایل واقعی شان برای آن‌چه می‌کنند، همیشه خلای مفهومی و 
منطقی وجود دارد. این کاملًا معقول است -و از دید تاریخی معتبر- که ممکن است کارگزاران 
به دلایل غیر دینی )سیکولار( دست به ارتکاب خشونت سیاسی بزنند، همانند نیاز اقتصادی. 
بناء، ما نمی‌توانیم از هویت دینی و انگیزه‌ی خود مدعی آن‌اند چیزی در مورد انگیزه‌ی واقعی 

مرتکبین خشونت استنتاج کنیم. )نک: در همین مقاله 7(

۱. ۳. باز شکل‌دهی پرسش اصلی
حال، در روشنایی تعاریف و توضیحات بالا، می‌توان پرسش اصلی این پژوهش را به طور 
بین خود دین و خشونت مرتکبه توسط کارگزاران دینی  عِلّیِ  زیر شکل داد: »آیا رابطه‌ی 
وجود دارد؟« منظور من از رابطه‌ی علّی آن نوع رابطه است که بین هر عمل ارادی و بنیان 
عبارت  به  می‌باشد.  استوار  آن  بر  کارگزار  تصمیم  که  بنیانی  همان  دارد؛  آن وجود  ادراکی 
دیگر، پرسش این است که: »آیا قضیه‌ی هست که خشونت مرتکبه توسط کارگزاران دینی 
به وسیله‌ی خود دین تحریک شده‌باشد؟« برای پاسخ‌دهی به این سؤال، در ابتدا لازم است 
ما  که  ارادی است  آن دست عمل  از  دینی  زیرا خشونت  افکنیم؛  نظری  ارادی  به عمل  تا 

انجام‌دهنده‌ی آن را مسؤول، مقصر و قابل مجازات می‌دانیم.

۴. ماهیت عمل ارادی
عمل ارادی از آن سنخ عمل است که با »دلیل هنجاری« انجام می‌شود. آن عمل ارادی 



92

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

نظر  از  که  همانی  کارگزار،  آن  در  که  است  تصمیم‌گیری  فرآیند سنجیده‌شده‌ی  بر  مسبوق 
چهار  تا  است  مجبور  داراست،  را  بد  و  خوب  شخصیتی  ویژگی‌های  معرفتی  و  اخلاقی 
مجموعه مقدمات/باورهای زیرین را سرِ هم کند تا در باب این‌که چه کند اخذ تصمیم کند:

۱( باورها در مورد وضعیت فعلی؛

۲( باورها در مورد مقاصد در دست‌رس؛

۳( باورها در مورد وضعیت آرمانی؛

۴( باورها در مورد مقاصد آرمانی.

این مجموعه‌ی باورها باهم، به کارگزار دلایل موجه برای انجام عمل ارادی معینی تهیه 
می‌بینند و ایشان را بر می‌انگیزانند تا اگر به قدر کافی عقلانی اند باید آن را مرتکب شوند. 
به  امر نخست  دو  متباقی هنجاری می‌باشند.  و  اند  امری نخست حقیقی  دو مجموعه‌ی 
توصیف وضع موجود و تمامی وسایل در دست مبادرت می‌ورزند که می‌توانند در راستای 
تغییر وضع موجود به کار بسته شوند. از آن سو، باورهای هنجاری وضع آرمانی )غایت( و 
وسایل بهینه/آرمانی را تعیین می‌کند که می‌توانند در مسیر تبدل وضع موجود )ناپسند( به 

وضع آرمانی )پسندیده( استخدام شوند.

هر یکی از مجموعه باورهای فوق در امر عمل ارادی نقش جانشین‌ناپذیر بازی می‌کنند 
که در نبود آن، کارگزار نخواهد توانست تا در این‌که چه کند دست انتخاب از آستین درآورد. 
این فرآیند تصمیم‌گیری ممکن است به طور خودکار یا از روی عادت انجام شود و به همین 
جهت است که نامحسوس باقی می‌ماند؛ ولی این فرآیند همیشه حضور دارد. بنابراین، آن 
بخشی از ماهیت یا ساختار عمل ارادی بوده و مبتنی بر آن منبع مسؤولیت و دلیل مدح یا 
ذم و پاداش یا مجازات را تشکیل می‌دهد. ما برای آن‌چه انجام می‌دهیم مسؤولیم؛ زیرا ما 
موجودات دارای تفکر هستیم؛ ما از طریق فرآیند پیچیده‌ی تصمیم‌گیری، توان بر سنجش و 

انتخاب این‌که چه را انجام بدهیم و چه را انجام ندهیم، داریم.

ارزش‌ها وجود  و  برای هنجارها  از یک خاست‌گاه  بیش‌تر  آن‌رو که معمولن  از  باری، 
دارد، کارگزار نیاز دارد تا در باب منابع مرتبط با قضیه‌ی در دست و چگونه‌گی برون‌رفت 
از مهم‌ترین  بزند. سه منبع  بهتر  انتخاب  به  این گرفتاری‌ها -در صورت وجود- دست  از 



93

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

منابع هنجارها و ارزش‌ها اخلاق، دین و ایدئولوژی اند. به دیگر بیان، ما هویت‌های بسیار 
داریم که هر کدام مجموعه‌ی از لوازم هنجاری بر ما تحمیل می‌کنند و از ما می‌خواهند تا 
در جهت حفظ و یا برومندی آن، به صورت خاصی رفتار نماییم. سه هویت از مهم‌ترین 
که  مادامی  اند.  ایدئولوژیک  هویت  و  دینی  هویت  انسانی،  هویت  آنان،  پسندیده‌ترین  و 
این هویت‌ها ما را در عین مسیر هدایت می‌نمایند، مشکلی در کار نیست و ابهامی مواجه 
نمی‌شویم. اما گاهی این هویت‌ها ما را به طرف مسیرهای متّضاد می‌کشند تا یک یا چند 
رفتار  و  پهنه‌ی سیاست  در  کنیم.  متابعت  یا  قربانی  آن دیگری/دیگران  برابر  در  را  هویت 
سیاسی، این تصمیم، با توجه به هویتی که گوی سبقت از دیگران می‌رباید، ممکن است ما 

را به یکی از این اعمال رهنمون گردد: خشونت و کشمکش یا تحمل و آرامش.

از آن‌رو فرآیند سنجش عملی پیچیده است، اجازه دهید آن‌را با مثال معمولیِ وضاحت 
دهم. تصور کنید که مقدار وزنی که دارید برای شما ناخوش‌آیند است و آرزو می‌نمایید تا 
در مورد آن کاری کنید. پرسش این است که چرا وزن تان برای شما ناخوش‌آیند است و 
بر آن شدید تا در آن باب چیزی انجام دهید؟ ناخوشی شما، با توجه به وزن تان، مبتنی بر 
مقایسه‌ی است که شما در باب وزن فعلی تان و وزن آرمانی تان داشتید. زیرا، وزن آرمانی 
»پسندیده« است و این مقایسه شما را متقاعد می‌سازد که وزن فعلی تان »ناپسند« است 
و باید شما کاری کنید که شما مسرور نماید. ]شما به این درک می‌رسید که[ می‌توانید این 
مشکل را با تلاش در باختن وزن رفع می‌شود؛ اما از آن رو که راه‌های چندگانه‌ی برای انجام 
آن موجود اند، شما مجبورید تا بهترین راهِ در دست‌رس و درخور خود را برگزینید. روی هم 
رفته، شما را نیاز است تا دو گزینه بر گزینید: اولی در مورد وضع/انجام آرمانی )تقلیل وزن( 

و دومی در باب وسایل  آرمانی )رژیم‌گیری، تمرین، وغیره...(.

اگر شما بیش‌تر از یک منبع برای هنجارها و ارزش‌ها داشته‌باشید، این وضع بغرنج‌تر 
بهتر  انتخاب  به  دست  باید  شما  کنند،  پیشه  ناسازگاری  سر  منابع  آن  اگر  زیرا،  می‌شود. 
بزنید. در این مثال، باور شما در باب وزن فعلی‌تان و راه‌های متفاوت برای تقلیل آن حقیقی 
اند -توصیف آن چه هست- و باورهای شما در مورد وزن آرمانی و راه آرمانی تقلیل وزن 

هنجاری می‌باشند: تجویز آن‌چه باید باشد و چگونه باید به دست آیند.



94

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۵. ماهیت خشونت سیاسی
خشونت سیاسی مستثنای این تبیین نیست. یعنی، برای این‌که کارگزاری تصمیم به ارتکاب 
خشونت سیاسی بگیرد، مجبور است آن چهار مجموعه باورهای حقیقی و هنجاری که در 
بالا از آن‌ها یاد رفت را بر سر هم  نماید. با این وجود، پیدا است که مجموعه‌-های باور 
اولی و دومی که در فرآیند تصمیم‌گیری )یعنی باورهایی که به طور خالص حقیقی هستند( با 
دین هیچ ارتباطی ندارند. این یعنی گیریم که خود دین در خشونت سیاسی نقشی بازی کند 
و باید در این باب مسؤول دانسته شود، باید به جهت نقشش در فراهم‌آوری مجموعه‌های 
باور سوم و چهارم )یعنی  باورهای هنجاری/ارزشی( دخیل در فرآیند تصمیم‌گیری باشد. 
تحقق وضعیت  برای  موجود  وسایل  همه‌ی  و  موجود  مورد وضعیت  در  کارگزار  باورهای 
آرمانی دینی نیست. بلکه عقاید او در مورد وضعیت آرمانی و وسایل آرمانی می‌تواند دینی 

یا سیکولار باشد.

پرسش  دو  هر  یا  یک  پاسخ‌دهنده‌ی  دین  کارگزار،  برای  که،  است  عقلانی  کاملا  این 
هنجاری زیر عنوان شود: »وضعیت آرمانی چیست؟« و »بهترین وسیله برای دست‌یابی به 
آن چیست؟« به عبارت دیگر، آموزه‌های دینی چنان سرچشمه‌یی نمی‌باشند که از وضعیت 
موجود یا همه‌ی وسایل موجود برای تغییر آن وضعیت توصیفی ارائه کند که به طور خالص 
حقیقی باشد. بنابراین، اگر قرار باشد خود دین در خشونت سیاسی نقشی ایفا کند، یا به 
خشونت سیاسی به عنوان یک غایت ارزش می‌بخشد و یا آن خشونت را به عنوان بهترین 

وسیله برای تحقق آن غایت ارزش عطا می‌کند.

۶. ماهیت خشونت دینی
با توجه به تبیین فوق در مورد ماهیت عمل ارادی و خشونت سیاسی به طور عمومی، اکنون 
می‌توانیم درک عمیق‌تر و پیچیده‌تری از خشونتِ به اصطلاح دینی، ماهیت و خاست‌گاه آن 
این معناست که خود  به  این‌که دین خود علت خشونت سیاسی است  داشته‌باشیم. گفتن 
توجیه  را  که خشونت سیاسی  قرار می‌دهد  باورمندانش  اختیار  در  را  دین دلایل هنجاری 
کند و/یا برانگیزد. تردیدی نیست که آموزه‌های دینی شامل یا دال بر »دلایل برای عمل« 
هستند. برخی از این دلایل فرادینی هستند که مورد تأیید دین قرار می گیرند، اما برخی دیگر 



95

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

در ذات دینی هستند. این امر به ویژه در مورد ادیانی مانند اسلام و یهودیت صادق است که 
شامل مجموعه‌ی دقیق از هنجارهایی اند که به صراحت باورمندان شان را در مورد آنچه 
انجام می‌دهند راهنمایی می‌کنند. دین فقط مجموعه‌ی از باورها نیست؛ بلکه یک شیوه‌ی 
زندگی است. به عبارت دیگر، باورهای دینی از نظر هنجاری خنثا نمی‌باشند؛ آن‌ها دارای 
الزام‌های عملی و پی‌آیدها هستند. آن‌ها به طور مستقیم یا غیر مستقیم هدایت‌کننده‌ی عمل 
نامرئی است -که  که  دارد  گفته شود فقط یک خدا وجود  اینکه  مثال،  به عنوان  هستند. 
هنجاری  مفهوم  این  است- حامل  شاید مسیحیت  و  یهودیت  اسلام،  آموزه‌ی  پایه‌یی‌ترین 

است که انسان‌ها خدا نمی‌باشند و بنابراین نباید خود را به جای او جا زنند.

پس، می‌توان پرسش اصلی این بحث را دوباره صورت‌بندی کرده و پرسید: آیا خود دین 
دلایل هنجاری را برای ]ارتکاب[ خشونت سیاسی در اختیار باورمندان قرار می‌دهد؟ یا به 
بیان دقیق‌تر، آیا آموزه‌های معتبر دینی حاوی دستور )الهی( هستند که باورمندان شان را 

برای ]ارتکاب[ خشونت سیاسی مورد حمایت قرار دهد؟

پاسخ من به این پرسش منفی است. اما برای اثبات آن لازم است دو احتجاجی را به طور 
انتقادی بررسی کنیم که می‌توان برای ابرام پاسخ مثبت این پرسش ارائه کرد. با این حال، 
قبل از پرداختن به آن، اجازه دهید برخی از پی‌آیدهای پاسخ مثبت را بررسی کنیم. پاسخ 

مثبت به این پرسش دو نوع پی‌آمد دارد: کلامی یا الهیاتی/فلسفی و اجتماعی/سیاسی.

۱. ۶. پی‌آیدهای کلامی/فلسفی خشونت دینی
پی‌آیدهای کلامی/فلسفی پاسخ مثبت به شرح زیر است: اگر خود دین باورمندانش را برای 
]ارتکاب[ خشونت سیاسی با دلایل حمایت کند، یا خدا خیرخواه نیست و یا متون دینی از 
اعتبار بی‌بهره اند . این به این معنا است که اگر کسی موفق شود نشان دهد که بین خود دین 
و خشونت سیاسی رابطه‌ی علّی وجود دارد، غیراخلاقی بودن دین را نشان داده و می‌تواند 
از این واقعیت به عنوان شاهدی به سود خداناباوری یا شکّاکیت دینی استفاده کند. یعنی یا 

اعتبار متون دینی را تضعیف کند و یا وجود خدای خیرخواه را رد کند.

همچنین، پاسخ مثبت به پرسش فوق طبیعتن به این نتیجه می‌رسد که تعهد دینی عملن 
غیرعقلانی است. این نتیجه به نوبه‌ی خود می‌تواند در یک احتجاج عملی به نفع خداناباوری 



96

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یا شکّاکیت دینی مورد استفاده قرار گیرد. به همین دلیل است که برخی از خداناباوران بسیار 
مشتاق هستند که »خشونت مرتکبه توسط کارگزاران دینی« را با »خشونت برانگیخته‌ی 
دین« یکی بدانند )نک: 3( و بر شکاف مفهومی و منطقیِ موجود در میان آنان چشم‌پوشی 

کنند.

۲. ۶. پی‌آیدهای اجتماعی/سیاسی خشونت دینی
اند: پاسخ مثبت  پی‌آیدهای اجتماعی/سیاسی پاسخ مثبت به پرسش اصلی از این دست 
یا تشخیصی درباره‌ی خاست‌گاه خشونت سیاسی است که درمان طبیعی  توضیح  حاوی 
و  کلیسا  به جدایی  معمولن  است. سیکولاریسم سیاسی  آن سیکولاریسم سیاسی  مؤثر  و 
دولت  به عنوان دو نهاد اجتماعی اشاره می‌کند که در ابتدا به عنوان راه حلی برای درگیری 
بین کاتولیک‌ها و پروتستان‌ها در اروپا پیشنهاد شد. این جدایی به این معنا است که مردم 
اجازه ندارند در حوزه‌ی عمومی تصمیمات خود را بر دین اساس‌گذاری کنند و تنها آن نوع 
عقل مشروعی که می‌توان با آن تصمیم در مورد نحوه‌ی اداره حوزه‌ی عمومی را توجیه کرد، 

سیکولار است.

با این وجود، نمی‌توان، با توجه به شواهد، حدس زد که جایگزینی ایدئولوژی‌های دینی 
با ایدئولوژی‌های سیکولار راه حلی برای خشونت سیاسی باشد. همانطور که تاریخ قرن 
بیستم نشان می‌دهد، ایدئولوژی‌های سیکولار مانند کمونیسم، ملی‌گرایی )ناسیونالیسم( و 

نژادپرستی به اندازه‌ی ایدئولوژی‌های دینی منبع خشونت سیاسی هستند.

برای  که  این است  بالا  اصلی  پرسش  به  مثبت  پاسخ  اجتماعی/سیاسی  پی‌آید  دومین 
ممنوعیت آموزه‌های دینی توجیه ارائه می‌کند. اگر آموزه‌های دینی خشونت سیاسی را توجیه 
و/یا برانگیزانند، ما حق داریم برنامه‌های درسی مکاتب و دانشگاه‌ها را از آموزه‌های دینی 
پاک سازیم و آموزه‌های دینی را از قلمرو آزادی بیان و استفاده از لباس یا نمادهای دینی در 

محیط عمومی را از مشمولیت در فهرست آزادی انتخاب حذف کنیم.

با این حال، همانطور که تاریخ بشر در قرون اخیر به وضوح نشان می‌دهد، افول دین 
همان  عوض،  در  نکاسته‌است.  مرتکبه  سیاسی  خشونت  سطح  از  سیکولاریسم  ظهور  و 
مقیاس  در  گاهی  –حتا  یافت  ارتکاب  متفاوت،  دلایل  به  اما  آن،  مشابه  نوع  یا  خشونت 



97

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

بزرگ‌تر. یعنی به جای اینکه خشونت با صلح و مدارا جایگزین شود، دلایل دینی با دلایل 
سیکولار جاگزین شد. اگر در دنیای پیشامدرن مردم یکدیگر را به خاطر خدا می‌کشتند، در 
عصر مدرن به خاطر کشورشان، منافع ملی یا حتا برای حفظ آزادی و حقوق بشر یکدیگر را 
می‌کشند. پس، خشونت سیاسی هنوز وجود دارد و این واقعیت نشان می‌دهد که خاستگاه 
واقعی آن در جایی غیر از خود دین نهفته است. من در پایان مقاله به این موضوع باز خواهم 
دو  باید  آن  از  قبل  اما  بیابم؛  را  سیاسی  خشونت  واقعی  منشا  کرد  خواهم  سعی  و  گشت 
استدلالی را بررسی کنیم که ممکن است به نفع پاسخ مثبت به پرسش اصلی ما ارائه شود.

۷. دو استدلال در دفاع وجود خشونت برانگیخته‌ی دین
استدلال نخست تاریخی و دومی هرمنوتیکی است. وجه مشترک آن‌ها هدف آن‌ها می‌باشد 
ارتکاب خشونت،  باورمندانش جهت  برای  ارائه‌ی دلایلی  با  دین،  که خود  نشان دهند  تا 
این  ترتیب‌دادن  برای  آن‌ها در مقدماتی است که  تفاوت  اما  علت خشونت سیاسی است. 

نتیجه‌گیری بر آن تکیه می‌کنند. اجازه دهید هر استدلال را به ترتیب بررسی کنیم.

یخی ۱. ۷. استدلال تار
استدلال تاریخی، برای توجیه ادعایش در مورد محتوای آموزه‌های دینی، بر گزارش‌های 
هستند،  اعتماد  قابل  مجموعی  طور  به  که  تاریخی،  گزارش‌های  این  دارد.  تکیه  تاریخی 
مربوط به اعمال خشونت‌آمیزی هستند که توسط دین‌داران نهادهای دینی و حکومت‌های 
دینی انجام یافته‌اند. از این‌جا به این نتیجه گرفته می‌شود که تنها دلیل/علت پشت این نوع 
خشونت، دلیل/علت دینی است. به عبارت دیگر، ادعا می‌شود که اگر دین دین‌داران به 
آن‌ها نمی‌گفت یا اجازه نمی‌داد، کارگزاران دینی هرگز مرتکب چنین خشونتی نمی‌شدند. 
بر اساس تمایزی که در بین دو معنای »خشونت دینی« قائل شدیم، می‌توان خلاصه کرد 
انجام  با نشان‌دادن وجود خشونتی که توسط کارگزاران دینی  این استدلال تلاش دارد  که 

می‌شود، وجود خشونتی که با دین برانگیخته می‌شود را اثبات کند.

یخی ۲. ۷. سه ایراد بر استدلال تار
بر این استدلال سه ایراد عمده وارد است. نخست این‌که ما در دنیای واقعی چیزی نداریم 



98

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

که چیزی نباشد مگر دینی؛ یعنی شخص، نهاد یا حکومت »خالص« دینی وجود ندارد. 
نه فقط  آن‌ها  بعدی.  با شخصیت چند  انسان‌هایی هستند  نیستند؛  دین‌داران فقط دین‌دار 
کارگزاران دینی، بلکه کارگزاران اجتماعی، سیاسی و اقتصادی نیز هستند. آنها هویت‌های 
متداخل زیادی دارند و هویت دینی تنها یکی از آن‌هاست. بنابراین، دین‌داران منابع مختلف 
هنجاری دارند که دلایل انجام عمل را در اختیار آن‌ها قرار می‌دهد و دین تنها یکی از این 
منابع است. از این رو، منطق به ما اجازه نمی‌دهد که از رفتار پیروان یک مکتب فکری، 

چیزی دربار‌ه‌ی محتوای آن مکتب استنباط کنیم.

به  را  تا خود دین  داریم  نیاز  بیشتری  به شواهد  تاریخی،  بنابراین، در کنار گزارش‌های 
عنوان تنها علت/خاست‌گاه خشونت سیاسی مرتکبه توسط کارگزاران دینی بدانیم. حتا اگر 
گزارش‌های تاریخی درست و معتبر باشند -که تا حدودی هستند- باز هم در اثبات وجود 
رابطه‌ی علّی بین خود دین و خشونت سیاسی که به نام دین انجام می‌شود، کوتاهی می‌کنند. 
این  این استدلال  به  ایراد وارده  بنابراین، نخستین  نیافتیم؛  پیوند را  این  گرد شهر گشتیم و 
است که استدلال مزبور، هویت‌های پیچیده و منابع دلایل هنجاری عمل را به طور ناموجه 

به هویت دینی و دلایل دینی برای عمل تقلیل می‌دهد.

ایراد دوم این است که دین‌داران نیز مانند سایر انسان‌ها کامل و معصوم نیستند؛ بلکه 
و  اراده  ضعف  دچار  است  ممکن  می‌گیرند،  قرار  اخلاقی/رفتاری  اشتباهات  معرض  در 
عدم صداقت باشند و در نتیجه از آموزه‌های دین خود آن طور که می‌دانند پیروی نکنند. 
برنامه‌ی  پنهان‌کردن  و  خود  غیراخلاقی  رفتار  عقلانی‌کردن  برای  است  ممکن  همچنین، 
واقعی سیاسی یا اقتصادی شان از دین خود سوء استفاده کنند. بنابراین، برای این‌که این 
استدلال معتبر باشد، باید مقدمه‌ی دیگری به آن اضافه کرد. آن مقدمه باید این باشد که آن 
دسته از کارگزاران دینی که مرتکب خشونت سیاسی شده‌اند، مخلص و کامل یا در عمل 

می‌باشن.. معصوم 

گزارش‌های تاریخی در مورد رفتار دین‌داران چیزی از نیت‌های واقعی آن‌ها بیان نمی‌کند 
و نمی‌تواند بگوید که آیا آن‌ها مخلص و کامل یا معصوم بوده اند یا خیر. همیشه بین معرفت 
نیازمند  آن  پرکردن  برای  هم  باز  و  دارد  وجود  منطقی  شکاف  یک  دین‌داران  رفتار  و  دینی 



99

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

شواهد اضافی هستیم. پرش از رفتار کارگزاران دینی به نتیجه‌گیری در مورد آموزه‌های دین، 
نادیده گرفتن این خلأ و چشم‌پوشی از احتمال خطاهای رفتاری در حوزه‌ی دین است.

انسان‌ها دانای هرچه دانستنی هست  نیز مانند سایر  این است که دین‌داران  ایراد سوم 
نمی‌باشند و به اشتباهات معرفت‌شناختی دچار می‌شوند؛ یعنی ممکن است درک نادرست 
از دین داشته‌باشند و متون دینی را نادرست تفسیر کنند. از این رو، شکاف منطقیِ دیگر بین 
»آن‌چه دین‌داران گمان می‌کنند دین شان می‌گوید« و »آن‌چه در واقع دین می‌گوید« وجود 
دارد. البته که این شکاف قابل پل‌زدن هست، اما برای پرکردن آن باید از لحاظ هرمنوتیکی 
فهم دین‌داران را ارزیابی کرد. به بیان دیگر، باید فهم آن‌ها را با محتوای متون دینی محک 

زد تا دیده شود آیا آن‌ها آن متون را به درستی درک کرده اند یا خیر.

بنابراین، استدلال تاریخی از نظر اعتبار و کمال، در واقع به استدلال هرمنوتیکی بستگی 
دارد، و بنابراین زائد است. زیرا بررسی هرمنوتیکی می‌تواند به تنهایی محتوای آموزه‌های 
دینی و این‌که آیا آن‌ها حاوی چیزی برای تحریک یا ترویج خشونت سیاسی هستند یا خیر، 
را آشکار کند؛ بدون آن‌که از گزارش‌های تاریخی درباره‌ی رفتار یا اعتقادات کارگزاران دینی 

مدد جسته‌باشد.

۳. ۷. استدلال هرمنوتیکی
هسته‌ی استدلال هرمنوتیکی این است که بخش‌هایی در متن دینی وجود دارند که به طور 
مستقیم یا غیرمستقیم خشونت سیاسی را توجیه و/یا بر می‌انگیزانند. موافقم که بخش‌هایی 
در متن دینی وجود دارند که »معنای ظاهری« آن‌ها، اگر از بخش‌های دیگر بریده شود، 
چنین تصوری را به خواننده منتقل می‌کند. با این حال، معنای ظاهریِ بخشی از متن دینی، 
در صورت بریده‌ماندن از بخش‌های دیگر، هرگز نمی‌تواند منبعی برای معرفت دینی باشد؛ 

]بلکه[ لزومن باید با پیش‌فرض‌های دیگر ترکیب شود.

این به این دلیل است که همیشه یک »شکاف هرمنوتیکی« بین »معنای ظاهری« متن 
و »معنای منظور گوینده« وجود دارد. آن‌چه از اهمیت برخوردار است »معنای منظور« 
است نه معنای ظاهری؛ اما برای کشف معنای منظور، باید متن را تفسیر کنیم. درک ما 
از هر متنی، همیشه نتیجه‌ی تفسیر است و تفسیر فرآیندی است برای »بازسازی« معنای 



100

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

منظور گوینده. در این فرآیند، مفسّر باید مواد خام مربوطه )پیش‌فرض‌های ماهوی( را با 
روش تفسیری )پیش‌فرض‌های رویه‌یی( ترکیب کند. یک روش تفسیر شامل مجموعه‌یی از 
اصول هرمنوتیکی است که وظیفه دارند، در این‌که چه چیزی باید به عنوان مواد خام مربوط 
به حساب آید و چگونه با یکدیگر ترکیب شوند تا به درک معتبر از معنای منظور دست یافته 

شود، ذهن مفسّر را هدایت کنند.

بنابراین، درک معنای منظور صرف بر مواد خام زبان‌شناختی، که توسط بخش منتخبی 
از متن ارائه می‌شود، مبتنی نیست؛ بلکه مبتنی بر مجموعه‌یی از اصول هرمنوتیکی نیز هست 
که باید به متن اضافه شود تا متن بتواند گویا شود. این بدان معناست که گاهی، مفسّر باید 
معنای ظاهری متن را رها کند. به عنوان مثال، اگر برخی از بخش‌های یک متن خشونت 
را تشویق کنند در حالی که برخی دیگر صلح و عدم خشونت را، مترجم چه باید بکند؟ ]در 
این مقام،[ هر تصمیمی که اتخاذ شود مبتنی بر پیروی از اصول هرمنوتیکی است و بنابراین 

نوعی بازسازی معنای منظور می‌باشد.

در مورد متون دینی، این شکاف هرمنوتیکی جاری است بین »آن‌چه خدا گفته‌است« 
و »آن‌چه واقعن منظور خدا است«. آن‌چه می‌توان به عنوان آموزه‌ی دینی به حساب آورد 
این  توجیه  برای  بنابراین،  او.  نه »معنای ظاهری« سخنان  »نیت واقعی« خداوند است، 
ادعا که خود دین برای پیروان خود دلایل خشونت را فراهم می‌کند، باید نشان داد که قصد 

واقعی الهی ارائه دلایل خشونت به دین‌داران است.

خداناباوران  هم  و  دینی  بنیادگرایان/افراط‌گرایان  هم  که  می‌کند  روشن  فوق  توضیح 
معنای ظاهری  بر  فقط  می‌کند،  توجیه  را  دین خود خشونت  این‌که  اثبات  برای  ستیزه‌جو 
قطعات منتخب متون دینی تکیه نمی‌کنند. برای رسیدن به این نتیجه، آنها باید یک روش 
تا،  می‌دهد  اجازه  آن‌ها  به  روش  این  بدارند.  مفرض  پیش‌  از  را  »تحت‌الفظی«  تفسیری 
از معنای ظاهری  به زمینه،  علی‌رغم وجود شواهد متّضاد متنی و غیرمتنی و بدون توجه 
عبور کرده و به معنای منظور بروند. در ادامه‌ی نبشته، به نقد این روش می‌پردازم و نشان 

اعتبار ساقط است. از  این روش  نظر هرمنوتیکی،  از  می‌دهم که 



101

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

۴. ۷. نقد استدلال هرمنوتیکی
برای نقد استدلال هرمنوتیکی، باید تصدیق داشت که )1( بین معنای ظاهری و معنای منظور 
شکاف هرمنوتیکی وجود دارد، )2( هیچ متنی -چه دینی چه غیردینی- وجود ندارد که بدون 
تفسیر قابل درک باشد و )3( فرآیند بازسازی ]معنا[ نقش واسطه‌یی بازی می کند. نتیجه این 
می‌شود که درک خاصی از متن در صورتی معتبر است که اصول هرمنوتیکیِ که فرآیند تفسیر 
را هدایت می‌کنند صحیح باشند. و نیز نتیجه‌گیری می‌شود که استفاده از آن اصول هرمنوتیکی 

نادرست منجر به درک نادرست از متن می‌شود.

استدلال هرمنوتیکی یک روش تفسیریِ تحت‌اللفظی از متون دینی را پیش‌فرض می‌گیرد. با 
این حال، این روش مبتنی بر یک تصور ساده‌لوحانه از فرآیند تفسیر است. بر اساس این روش، 
تنها ماده‌ی خامی که می‌توان به طور مشروع برای تفسیر استفاده کرد، معنای زبان‌شناختی/
ظاهریِ بخش منتخب متن مورد نظر است. از این ره‌گذر، وجود شواهد متّضاد متنی و غیر متنی 
نادیده گرفته می‌شود و متن از زمینه‌اش خارج می‌شود. بطلان این روش را می‌توان با استفاده از 

چند مثال از قرآن نشان داد.

)۱( گاهی شواهد متّضاد »غیر متنی« مفسّر را ملزم می‌دارد که معنای ظاهری متن را رها و 
منظور متن را متفاوت از معنای ظاهری آن درک کند.  همانند متون غیر دینی، ممکن است متون 
دینی نیز ابزارهای زبان‌شناختی -مانند مجاز- را به کار بندد، که اصل وحدت همیشه‌گی معنای 
ظاهری و معنای منظور را از اعتبار می‌اندازد. به عنوان مثال، در بسیاری از آیات قرآن، مانند آیه‌ی 
10 سوره‌ی فتح، آیه‌ی 5 سوره‌ی طه و آیه‌ی 23 سوره‌ی فرقان، خدا به گونه‌یی توصیف می‌شود 
که گویی بدن فزیکی دارد. استدلال‌های فلسفی ممکن است ما را متقاعد کنند که وجود جسم 
فزیکی برای خدا ناممکن است. به این طریق، ما را مجبور می‌کنند که از معنای ظاهری آیات 
مذکور دست برداریم و آن‌ها را به عنوان گفتاری از روی مجاز درک کنیم. یعنی »دست خدا« در 
آیه‌ی 10 سوره‌ی فتح را به قدرت، نشستن بر تخت پادشاهی در آیه‌ی 5 سوره‌ی طه را به حاکمیت 
او حمل کنیم و غیره. روش تفسیری تحت‌اللفظی این احتمال که ممکن است گفتار مجازی در 
متون دینی به کار رفته‌باشد را به سادگی نادیده می‌گیرد. بنابراین، به شواهد متّضاد غیر متنی، که 

موجب تفسیر بدیلی می‌شود که تحت‌اللفظی نیست، توجهی نداشته باشد.



102

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

)۲( به همین ترتیب، شواهد متّضاد »متنی«، در تغییرپذیری معنای متن و الزام مفسّر به 
گذر از معنای ظاهری آن، کارکرد یکسان دارد. به عنوان مثال، آیه‌ی 8 سوره‌ی ممتحنه و آیه‌ی 
32 سوره‌ی مائده شواهدی متّضاد ارائه می‌دهند که با آن‌ها می‌توانیم هر تفسیری از سایر آیات 
قرآن را -که توسط بنیادگرایان مسلمان و منتقدان اسلام استفاده شده ادعایی را توجیه کنند- 
ابطال کنیم. ادعایی که ایشان در پی توجیه آن اند این است که اسلام به خشونت سیاسی در 
برابر غیر مسلمانان بی‌گناه مشروعیت می‌بخشد. آیه‌ی 8 سوره‌ی ممتحنه به صراحت بیان 
می‌دارد که: »خداوند شما را از عدالت و نیکی با کسانی که بر سر دین شما با شما نجنگند و 
یا شما را از وطن تان بیرون نکنند منع نمی‌کند. همانا خداوند عادلان را دوست می‌دارد«. به 
همین ترتیب، آیه‌ی 32 سوره‌ی مائده می‌فرماید: »...هرکس کسی را بکشد که بر روی زمین 
مرتکب قتل یا فساد نباشد، مانند کسی است که همه‌ی مردم را کشته‌است، و هرکس حیات 
یک نفر را نجات دهد، گویی او حیات همه‌ی بشریت را نجات داده‌است...«  روش تفسیری 

تحت‌اللفظی وجود این تکه‌های شواهد متنی متّضاد را نادیده می‌گیرد.

)۳( همین‌طور، فهم مقبول متن ایجاب می‌کند تا مفسّر آن را در »زمینه‌ی« مناسبش 
قرار دهد.  مثلا، آیه‌ی 81 سوره‌ی نحل، در برابر موهبت‌هایی که خداوند بر آن‌ها ارزانی 
وجیبه‌ی  می‌کند-  حفاظت  آنان  از  گرما  برابر  در  که  جامه  و  سایه  –هم‌چون  داشته‌است 
با این حال، موارد فوق برای کسانی که در مناطق  آنان را یادآوری می‌کند.  سپاس‌گزاری 
متن  منظور،  معنای  فهم  برای  نمی‌رسد.  نظر  به  موهبت  می‌کنند  زنده‌گی  قطبی  یخ‌بندان 
باید در زمینه‌ی مناسب جغرفیایی خود قرار داده‌شود؛ یعنی ]لحاظ‌کردن[ گرمای سوزان 
جزیره‌ی عرب، همان‌جا که قرآن بر پیامبر نازل شد. بنابراین، معنای منظور این است که 
زندگی  آن  در  که  خصمانه‌ی  محیط  از  را  خود  تا  کرده  فراهم  انسان  برای  ابزاری  خداوند 

کند. محافظت  می‌کند 

مثال‌های فوق، وجود شکاف هرمنوتیکی بین »معنای ظاهری« و »معنای منظور« یک 
متن و محدودیت‌های روش تحت‌اللفظی تفسیر را، به وضوح نشان می‌دهد. ما می‌توانیم 
برخی از اصول اساسی هرمنوتیکی را از بحث فوق استخراج کنیم که بخشی از یک روش 

تفسیری معتبر هرمنوتیکی/عقلانی اند:



103

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

)۱( معنای منظور گوینده همان معنای ظاهری سخنان اوست، فقط و فقط در صورت 
عدم وجود شواهد متّضاد. پس در این مورد، متن به اضافه‌ی فقدان شواهد متّضاد است که 
معنای منظور را تعیین می‌کند. زیرا گوینده حق دارد که برای قصد ]بیان[ معنایی غیر از 
معنای ظاهری متن، بر شواهد متّضاد متنی یا غیر متنی تکیه کند. به همین ترتیب، مفسّر 

وظیفه دارد شواهد متّضاد متنی و غیر متنی را ]در هنگام فهم[ در مد نظر بگیرد.

)۲( معنای منظور گوینده با معنای ظاهری متن در صورت وجود شواهد متّضاد متفاوت 
است. در این مورد باز هم، متن به اضافه‌ی شواهد متّضاد است که معنای مورد نظر را تعیین 

می‌کند.

همان  به  است.  ارتباط  برقراری  برای  زبان‌شناختی  ابزار  لاینفک  جزء  »زمینه«   )۳(
اندازه که گوینده حق تکیه بر متن را دارد، حق دارد بر زمینه نیز تکیه کند. پس، مفسّر وظیفه 
دارد متن را در زمینه‌ی مناسب آن قرار دهد. از این رو، باز هم متن به علاوه‌ی زمینه است 

که می‌تواند معنای واقعی و مورد نظر گوینده را آشکار کند.

به طور خلاصه، استدلال هرمنوتیکی در دست یازیدن به نتیجه‌گیریِ که مقصودش بود 
و  زمینه  از  یعنی  را نقض می‌کند؛  استدلال مذکور اصول فوق  زیرا  درآمد.  از آب  ناموفق 

شواهد متّضاد متنی و غیر متنی چشم‌پوشی می‌کند.

۸. خاست‌گاه اصلی خشونت سیاسی
آن‌چه تا کنون مورد بحث قرار گرفت می‌تواند این‌گونه خلاصه شود:

شده‌اند  مرتکب  دینی  کارگزاران  که  سیاسیِ  خشونت‌های  شود  گفته  این‌که  برای 
برانگیخته‌ی دین اند، گزارش‌های تاریخی آن واقعات برهان کافی به شمار نمی‌آیند. زیرا 
خشونتی که کارگزاران دینی مرتکب می‌شوند، می‌توانند با دلایل سیکولار برای عمل ]نیز[ 
برانگیخته شوند. بنابراین، ما باید متون دینی را به طور مستقیم بررسی کنیم تا ببینیم که آیا 

یا خیر. استدلالی خشونت هستند  پشتوانه‌ی  آن‌ها 

بین معنای ظاهری این متون و معنای مورد نظر گوینده خلای هرمنوتیکی وجود دارد. 
زمینه‌ی  در  متن  قراردادن  بدون  را،  خلا  این  که  نمی‌دهند  اجازه  ما  به  هرمنوتیکی  اصول 



104

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مناسب آن و در نظر گرفتن شواهد متّضاد متنی و غیر متنی، پل بزنیم. پس از رعایت اصول 
دلیل حمایت  ارائه‌ی  با  را  دینی، خشونت  معتبر  متون  که  می‌رسیم  نتیجه  این  به  مربوطه، 

باید بپرسیم عبارتند از: بنابراین، پرسش‌هایی که  نمی‌کنند. 

۱- خاست‌گاه خشونت سیاسی به طور کلی چیست؟

۲- علاج آن چیست؟

تبیینی در مورد خاستگاه خشونت سیاسی در نفس  ارائه‌ی  با  تا  من سعی خواهم کرد 
خودش و راه حلی رضایت‌بخش برای آن، به این پرسش‌ها پاسخ دهم. به گمان من، تلاش 
برای تبیین خشونت سیاسی بر اساس یک عامل اشتباه است؛ زیرا عوامل متعددی در آن 
نقش دارند. در درجه اول، این عوامل را می توان به عوامل درونی/ذهنی و خارجی/عینی 

تقسیم کرد.

مرتکب خشونت  که  کسانی  ذهن  در  که  است  عواملی  داخلی  عوامل  از  من  منظور    
سیاسی می‌شوند وجود دارد. اما عوامل بیرونی بخشی از محیط بیرونی هستند که عامل 
و خارجی  داخلی  در همان رخ می‌دهد. عوامل  زندگی می‌کند و خشونت سیاسی  آن  در 
نقش‌های متفاوتی بازی می‌کنند. عوامل خارجی به عنوان محرک یا علل مقدماتی خشونت 
بدون  زیرا  می‌کنند؛  ایفا  را  اصلی  نقش  داخلی  عوامل  آن سو،  از  می‌کنند.  سیاسی عمل 

نمی‌شوند. ایجاد خشونت سیاسی خارجی  به  آن‌ها، عوامل منجر 

۱. ۸. عوامل خارجی مؤثر در خشونت سیاسی
اقتصادی،  اجتماعی،  عوامل  جمله  از  خارجی،  محیط  متفاوت  جنبه‌های  از  بسیاری 
به عنوان محرک خشونت سیاسی عمل  سیاسی، فرهنگی و حتا جغرافیایی ممکن است 
کنند. به عنوان مثال، فقر اقتصادی را می‌توان یکی از عامل خارجی برای خشونت سیاسی 
دانست. مردم عادی قدیس نیستند. آن‌ها از آستانه‌ی اخلاقیِ پایین برخوردارند. بنابراین، 
آستانه‌ی  از  می‌دهد  سوق  سیاسی  خشونت  سمت  به  را  آن‌ها  که  خارجی  فشارهای  اگر 
اخلاقیِ آن‌ها فراتر رود، مقاومت شان در برابر وسوسه‌ی ارتکاب خشونت سیاسی ضعیف 
می‌شود. آموزش و پرورش ضعیف، ظلم سیاسی، طردشده‌گی/از خودبیگانه‌گی اجتماعی، 

استثمار، خشونت خانه‌گی و تبعیض ناعادلانه از دیگر عوامل بیرونی هستند.



105

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

در  نقش عوامل خارجی  اگر  بی‌پایان است.  که فهرست عوامل خارجی  بدیهی است 
خشونت سیاسی را بپذیریم، باید بپذیریم که بخشی از راه حل، امحای همین عوامل بیرونی 
خواهد بود. در ادامه‌ی این مقاله به عوامل داخلی می‌پردازم و سعی می‌کنم تبیین و راه حل 

کلی در مورد نوع خشونت سیاسیِ ناشی از این عوامل داخلی ارائه دهم.

۲. ۸. عوامل داخلیِ مؤثر در خشونت سیاسی
حال این پرسش مطرح می‌شود که در روند تصمیم‌گیری چی مشکل وجود دارد که به تصمیمِ 
ارتکاب خشونت سیاسی منتج می‌شود؟ برای پاسخ به این پرسش، نیاز است تا طرز فکر 
که خشونت  گفت  می‌توان  کنیم.  بررسی  را  می‌شوند  مرتکب خشونت سیاسی  که  کسانی 
سیاسی نتیجه‌ی یک فرآیند اشتباهِ تصمیم‌گیری است. آن فرآیند به دو دلیل اشتباه است: یا 
به این دلیل است که تحت تأثیر برخی از رذائل معرفتی و/یا اخلاقیِ عامل قرار گرفته؛ یا 
این‌که توسط باورهای واقعی و/یا هنجاری نادرست، که ورودی آن است، تغذیه می‌شود. 
اگر این تبیین را در مورد عوامل داخلی بپذیریم، راه حل خشونت سیاسی آشکار خواهد بود. 
در جایی که آن فرآیند به دلیل رذایل معرفتی و اخلاقی معیوب باشد، با جاگزینی این رذایل 
با فضایل رقیب می‌توان بر خشونت سیاسی غلبه کرد. از سوی دیگر، اگر فرآیند مذکور به 
دلیل استفاده از باورهای نادرست به عنوان ورودی معیوب باشد، راه حل این است که آن 

باورهای نادرست را با باورهای صحیح جاگزین شود.

۹. طرز فکری که پشت خشونت سیاسی خفته‌است
آنانی که مرتکب  تفکر  تفکیک کرد: طرز  از هم  تفکر می‌توان  مقام، دو سنخ طرز  این  در 
خشونت سیاسی می‌شوند و طرز تفکر آنانی که از ارتکاب آن خودداری می‌کنند. هر یکی 
از این طرز تفکرها مرکب است از مؤلفه‌های معرفتی و اخلاقی. بنابراین، می‌توان گفت که 
هستند.  خشونت‌آمیز  که  است  معرفت‌شناسیِ  و  اخلاق  اتخاذ  نتیجه‌ی  سیاسی  خشونت 
باشند.  خشونت‌ستیز  که  شود  گرفته  کار  به  معرفت‌شناسیِ  و  اخلاق  که  است  این  علاج 
در ادامه سعی خواهم کرد فهرستی از این مؤلفه‌ها را ارائه دهم و نشان دهم که چگونه به 

می‌کنند. کمک  سیاسی  خشونت 



106

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

بر اساس آن‌چه در )4 و 5( در مورد ماهیت عمل ارادی و ماهیت خشونت سیاسی 
گفته شد، به اختصار می‌توان گفت که در برخی موارد، خشونت سیاسی نتیجه‌ی داشتن 
باورهای واقعی یا هنجاری است که نادرست/غیر موجه هستند. این نیز ممکن است که 
از فقدان فضایل معرفتی و اخلاقی مربوط ناشی شود. دست کم، شش عامل داخلی را 

می‌توانیم شناسایی کنیم که به ‌عنوان یک فرآیند نادرست و خشونت‌آمیز تصمیم‌گیری، در 
نهایت منجر به خشونت سیاسی می‌شوند. این عوامل عبارتند از:

۱- داشتن باورهای واقعی نادرست در مورد وضعیت موجود،

۲- داشتن باورهای واقعی نادرست در مورد وسایل در دست‌رس،

۳- داشتن باورهای هنجاری نادرست در مورد وضعیت آرمانی،

۴- داشتن باورهای هنجاری نادرست در مورد وسایل آرمانی،

۵- داشتن رذایل معرفتی،

۶- داشتن رذایل اخلاقی.

بیان کنیم. نخست  را  نکته‌ی مرتبط  این عوامل، لازم است دو  بیشتر  توضیح  از  پیش 
این‌که من این عوامل را چنان بررسی می‌کنم که گویی مستقل اند؛ زیرا در مواردی که دو یا 
چند عامل با هم عمل می‌کنند، برای مشکل بیش از یک راه حل خواهیم داشت. به عنوان 
مثال، وقتی یک باور نادرست در مورد وضع موجود با یک باور نادرست در مورد بهترین 
باور نخست، 2- تصحیح  داریم: 1- تصحیح  بدل  اندر  راه حل  ترکیب می‌شود، سه  ابزار 

دومی و 3- تصحیح هردو.

نکته‌ی دوم این است که دین‌داران و کافران به یک اندازه در معرض این اشتباهات و 
عیوب هستند. یک کافر می‌تواند همان اندازه جزم‌اندیش یا بی‌مدارا باشد که یک دین‌دار. به 
همین ترتیب، یک کافر ممکن است به همان میزان به عقاید نادرست تکیه کند که یک دین‌دار 
اتکا دارد. به عنوان مثال، اگر کسی معتقد باشد که هدف وسیله را توجیه می‌کند، او برای 
رسییدن هدفش -چه هدف دینی باشد چه سیکولار- از خشونت استفاده می‌کند. بنابراین، 
اگر خشونت سیاسی زمینه‌ی مشترکی داشته‌باشد، راه حل مشترکی نیز خواهد داشت. در 



107

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

این صورت، نه تنها تمایز آن به خشونت سیاسیِ دینی و خشونت سیاسیِ سیکولار از بین 
می‌رود و از لحاظ نظری و عملی زائد می‌شود، بلکه با هدایت ما در جهت خطا و مانع‌شدن 

از یافتن راه‌ حل مناسب مشکل، گمراه‌کننده ]نیز[ می‌شود.

۱. ۹. نقش باورهای نادرست در مورد وضع موجود در امر خشونت سیاسی
در  کارگزار  واقعی  باور  که  می‌شود  انجام  دلیل  این  به  سیاسی  خشونت  موارد،  برخی  در 
مورد »وضع موجود« نادرست است. نادرستی این باور هیچ ربطی به خود دین یا هویت 
دینی کارگزار ندارد. نادرستیِ آن دلیل مبتنی است بر اطلاعات تأییدنشده یا ناقص/شواهد 
ناکافی در مورد وضعیت که شواهد متّضاد و مواردی از آن دست را نادیده می‌گیرد.  به دیگر 
بیان، دین خود در مورد وضع موجود بیان حقیقت نمی‌کند؛ بلکه هنجارهایی ارائه می‌دهد 

که در صورت بروز یک موقعیت خاص چه کاری باید انجام پذیرد.

به طو ر مثال، اگر کسی به طور اشتباه باور کند که خطری زنده‌گی او را تهدید می‌کند، 
ابزارهایی که در دست‌رس‌اش  از همه‌ی  استفاده  با  تا  به طور طبیعی تصمیم می‌گیرد  وی 
قرار دارد، از خود دفاع کند. این ابزارها می‌تواند خشونت سیاسی را نیز شامل شود. عین 
این امر در جایی صادق است که کسی به طور اشتباه باور کند که هویت، روش زیست‌ یا 
کوتاهی  سیاسی،  خشونت  خاست‌گاه  صورت،  این  در  دارد.  قرار  مخاطره  در  وی  کشور 
کارگزار در انجام مسئولیت معرفتی اوست. یعنی مسئولیت وی این بوده که از هنجارهای 
معرفتی و منطقی مربوطه پیروی کند تا از ایجاد باورهای نادرست در مورد وضع موجود باز 

داشته‌شود؛ در حالی‌که این فرد از آن اهمال ورزیده‌است.

یک نمونه‌ی واقعی از تاریخ معاصر، تهاجم نیروهای آمریکایی و بریتانیایی به عراق در 
 )Tony Blair( و تونی بلر )George W. Bush( سال 2003 است. جورج دبلیو بوش
ادعا که صدام حسین سلاح‌های کشتار جمعی جمع‌آوری کرده‌است،  این  با  سعی کردند 
تصمیم خود را توجیه کرده و جامعه‌ی جهانی را متقاعد سازند. با این حال، بعدها مشخص 
با شواهد  بوده که  نادرست در مورد وضع موجود  باور  بر اساس یک  شد که تصمیم آن‌ها 

ناکافی پشتیبانی می‌شد.



108

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

خشونت  امر  در  درست‌رس  در  وسایل  مورد  در  نادرست  باورهای  نقش   .۹  .۲
سی سیا

گاه باور واقعی کارگزار در مورد وضع موجود صحت دارد، اما به نادرستی باور دارد که برای 
تغییر وضع موجود، وسایل مشروع در وجود ندارد. به عنوان مثال، ممکن است شخصی 
به درستی باور داشته باشد که هویت یا شیوه‌ی زنده‌گی او مورد حمله قرار گرفته‌است، اما 
گاهی از روش‌های اخلاقی مشروع/خشونت‌پالوده برای دفاع از هویت یا  به دلیل عدم آ
تنها وسیله‌ی موجود ارتکاب خشونت سیاسی است.  باور دارد که  شیوه‌ی زنده‌گی خود، 
تصمیم به ارتکاب خشونت سیاسی در این مورد، ریشه در باور مبتنی بر واقعیت نادرست او 

در مورد وسایل موجود دارد.

این نوع باور نادرست ریشه در اشتباه معرفتی کارگزار دارد و از همین رو هیچ ربطی به 
دین و هویت دینی او ندارد. کارگزاران سیکولار ممکن است عین همین اشتباه را مرتکب 
شوند. بنابراین آن‌چه می‌تواند آن‌ها را از این اشتباه و در نتیجه از ارتکاب خشونت سیاسی 
بازدارد، پیروی از هنجارهای معرفتی مربوطه و اصلاح در باور خود در مورد عدم وجود 

وسایل اخلاقی مشروع برای تحقق اهداف شان است.

۳. ۹. نقش باورهای نادرست در مورد وضع آرمانی در امر خشونت سیاسی
دو نوع باور غلط در مورد وضعیت آرمانی وجود دارند که ممکن است منجر به خشونت 
سیاسی شوند. ممکن است کارگزار این باور هنجاری نادرست را داشته‌باشد که خشونت 
سیاسی به خودی خود یک هدف است. یعنی از آن رو مرتکب خشونت سیاسی شود که 
را  سیاسی  کارگزار خشونت  است  ممکن  دیگر،  از سوی  است.  قائل  ذاتی  ارزش  برایش 
دارای ارزش ابزاری بداند؛ یعنی بهترین وسیله برای رسیدن به وضعیتی که او به خطا آن را 
وضع آرمانی می‌داند. در هر دو مورد، باور نادرست او در مورد وضع آرمانی در تصمیم او 

ارتکاب خشونت سیاسی نقش دارد. جهت 

حال این پرسش پیش می‌آید که چگونه کارگزار به چنین باور نادرستی در مورد وضع 
آرمانی می‌رسد. همانطور که در )4( دیدیم، مفهوم »وضع آرمانی« به طور ذاتی هنجاری/
ارزشی است؛ به این معنا که ما به منبعی از هنجارها و ارزش‌ها نیاز داریم تا به ما بگوید 



109

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

قلم‌دادکردن  بنابراین،  باشد.  یا سیکولار  دینی  منبع می‌تواند  این  آرمانی چیست.  وضعیت 
دین به ‌عنوان تنها منبع باورهای نادرست درباره‌ی وضعیت آرمانی دفاع نیست. این‌که آیا 
است  دینی  زندگی  معتبر روش  آموزه‌های  از  بخشی  نادرست هنجاری،  باور  این  محتوای 
یا از روش سیکولار، ادعای دیگری است که برای آن به شواهد هرمنوتیکی نیاز داریم. با 
این حال، همانطور که در )7و4( دیدیم، روش صحیح تفسیر به ما اجازه نمی‌دهد که هیچ 
توجیهی برای خشونت سیاسی از متون معتبر دینی استنباط کنیم؛ نه به عنوان هدف و نه به 

عنوان وسیله‌ای مشروع برای رسیدن به هدف.

۴. ۹. نقش باورهای نادرست در مورد بهترین وسیله در خشونت سیاسی
گاهی باورهای کارگزار در مورد وضع موجود، وسایل موجود و وضع آرمانی صحیح است؛ 
اما باور او در مورد بهترین وسیله یا وسیله‌ی آرمانی برای تغییر وضع موجود به حالت آرمانی 
نادرست است. کارگزار در این صورت، خشونت سیاسی را به عنوان بهترین/آرمانی‌ترین 
وسیله برای تحقق یک هدف اخلاقی مجاز یا ارزش‌مند انتخاب می‌کند. بنابراین، اشتباه 
او در انتخاب وسیله‌ی که به لحاظ اخلاقی مذموم است، ناشی از باور هنجاری نادرست 
او در مورد ارزش ابزاری آن وسیله است. بسیاری از اصول هنجاری نادرست وجود دارند 
که ممکن است در اینجا نقش داشته باشند؛ از جمله این اصل که »هدف وسیله را توجیه 
می‌کند« که پایه و اساس »سیاست واقعی« را تشکیل می‌دهد. البته عقلانیت ابزاری ایجاب 
می‌کند که بهترین وسیله‌ی موجود را انتخاب کنیم. اما این سنخ از  عقلانیت نمی‌گوید که 

آیا این وسایل از نظر اخلاقی مجاز هستند، چه رسد به این‌که کدام یک بهترین است.

برای شناسایی بهترین وسیله، باید منابع هنجارها و ارزش‌های خود را ارزیابی کنیم. 
به  این است که اخلاق، خشونت سیاسی را  بر  اما فرض  این منابع است؛  از  اخلاق یکی 
اگر  حال،  این  با  نمی‌شناسد.  رسمیت  به  ابزاری  ارزش  دارای  یا  مشروع  وسیله‌ی  عنوان 
به قطع مشکلی پیش می‌آید. در  باشد،  با سایر منابع هنجاری و ارزشی در تضاد  اخلاق 
اینجا، تصمیم اشتباه مامور در مورد چگونه‌گی حل این درگیری نقش مهمی در خشونت 

دارد. سیاسی 



110

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

اگر کارگزار معتقد باشد که در چنین اختلافی، باید همیشه اخلاق اولویت داشته باشد، 
در آن صورت هرگز نمی‌تواند انتخاب خشونت سیاسی به عنوان بهترین وسیله برای رسیدن 
از سوی  او اجازه‌ی چنین کاری را نمی‌دهد.  به  به هدف خود را توجیه کند؛ زیرا اخلاق 
خطر  کند،  حل  ارزشی  و  هنجاری  منابع  سایر  نفع  به  را  تعارض  این  کارگزار  اگر  دیگر، 
انتخاب خشونت سیاسی به عنوان وسیله‌ای رسیدن به هدف اخلاقی را به دنبال دارد. راه 
بر سایر  بپذیریم اخلاق جهانی  که  این است  نوع خشونت سیاسی  این  برای  مناسب  حل 
باور  که  گفت  می‌شود  واقع،  در  دارد.  برتری  نیستند  که جهانی  ارزشی  و  هنجاری  منابع 
او در  نادرست  باور  در  بهترین وسیله، ریشه  به عنوان  نادرست کارگزار خشونت سیاسی 

به منابع محلی هنجارها و ارزش‌های او دارد. مورد فرودستی اخلاق جهانی نسبت 

۵. ۹. جزم‌گرایی به عنوان منبع خشونت سیاسی
یکی دیگر از منابع خشونت سیاسی جزم‌گرایی است. جزم‌گرایی یک رذیله‌ی معرفتی است. 
جزم‌گرایی یعنی این‌که کسی باورهایش را ابطال‌ناپذیر و خود را دارنده‌ی واقعیت/حقیقت 
است  مهم  آن‌چه  ندارد؛  مدخلیتی  مقام  این  در  کارگزار  باورهای  کذب  و  صدق  بشمارد. 
این است که روحیه و واکنش وی، در عوض این‌که بر خود باور مبتنی باشند، بر وفاداری 
آن  متّضاد  و  معرفتی  غرور  یا  جزم‌اندیشی  یافته‌اند.  بنا  باورش  به  قوی  احساس  با  همراه 
باور  به  کارگزار  که  هستند  متفاوتی  روش  دو  ذهنی-  گشوده‌گی  یا  معرفتی  -گشاده‌رویی 

صادق یا کاذب خود می‌چسبد ]یا ابراز وفاداری می‌کند[.

به عبارت دیگر، جزم‌گرایی را می‌توان به یقین در مورد چیزی تعریف کرد که حق ندارید 
متیقین باشید. اگر کارگزار نسبت به صدق باور خود ایقان داشته‌باشد، هیچ انگیزه‌ای برای 
تجدید نظر یا جدی‌گرفتن نظرات رقیب به او دست نمی‌دهد. کارگزاری که در مورد اعتقاد 
خود ایقان داشته‌باشد، خود را کاملن بر حق و کسانی که به باور متفاوت دارند را کاملن بر 
خطا می‌داند. ]همه می‌دانیم که[ هیچ جایی برای آشتی، مذاکره یا بحث بین کسی که کاملن 

بر حق است و شخصی که کاملن بر خطای می‌باشد وجود ندارد.

اگر باور جزمی یک کارگزار بخشی از هویت وی شود، وضعیت بدتر خواهد شد؛ زیرا 
کارگزار خود را بر اساس آن باور تعریف می‌کند. در این مورد، هر گونه تجدید نظر در باور 



111

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

مورد بحث مستلزم تغییر در هویت کارگزار خواهد بود، در حالی‌که تغییر هویت در مثل به 
زایمان می‌ماند. همچنین، هر گونه نقد باور فرد جزم‌گرا به فور، توسط کارگزار جزم‌گرا، به 

عنوان توهین یا حمله به هویت او حمل می‌شود.

ایقان ندارد. زیرا یقین او  در این صورت کارگزار یقین دارد در حالی که در واقع حق 
معلول اجتناب از ناراحتا است که از تغییر هویت ناشی می‌شود، نه معلول شواهد قطعی 
مناسب. همانطور که پیدا است، هم کارگزاران دینی و هم کارگزاران سیکولار می‌توانند از 

نظر معرفتی نسبت به عقاید خود فروتن یا جزم‌گرا باشند.

نظر این است که گاهی خود باور یا نادرستی آن باعث خشونت نمی‌شود؛ بلکه درجه‌ی 
باور است که خشونت بر می‌انگیزد. یعنی یقین به صدق باور خود خاست‌گاه مشکل است. 
این سؤال که آیا یقین برای بشر قابل دسترس است یا خیر، سؤال معرفتی جالبی است؛ اما 
آن‌چه که مهم است نه خود یقین، بلکه این است که آیای ما حق ایقان داریم یا خیر. حتا اگر 
یقین در دسترس کسی باشد، حق یقین به مواردی محدود می‌شود که کارگزار در آن شواهد 
قطعی/غیرقابل تردید دارد. پس حق ایقان نه مطلق، بلکه از دو طریق مشروط است: ۱( 
گاه باشد. در  ایقان/مدرک قطعی باید در دست‌رس باشد و ۲( کارگزار باید از آن شواهد آ

مواردی که یک یا هر دو شرط برآورده نیست، کسی حق ندارد اظهار ایقان کند.

راه حل در مورد جاگزینی »یقین« با »حق ایقان« است. حق ایقان به دسترسی معرفتیِ 
واقعی به شواهد قطعی و غیرقابل تردید برای صدق یک باور بسته‌گی دارد. با این حال، 
این نوعِ خاص از شواهد یا تقریبن در همه‌ی موارد در دسترس نیستند، یا اگر در دسترس 
باشند، ممکن است کارگزار به دلیل محدودیت‌های شناخت انسانی، به آن دسترسی معرفتی 
نداشته‌باشد. بر اساس شواهد غیر قابل انکار، اگر نگوییم همه، بیشتر دانش بشری قابل 
خطا است. بنابراین، در صورت لزوم باید مورد نقد و بازنگری قرار گیرند. در نتیجه، می‌توان 
گفت که گاه خشونت سیاسی ناشی از جزم‌گرایی است؛ با صرف نظر از این‌که محتوای باور 
جزمی مورد بحث دینی باشد یا سیکولار.  اگر چنین باشد، چاره آن فروتنی معرفتی است.

کارگزاری که به لحاظ معرفتی مسؤول است جزم‌گرا نیست. او خود را کسی می‌پندارد 
که معصوم نیست و حق را در اختیار ندارد، بلکه به طور مستمر در سفری قرار دارد که به 



112

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دایره‌ی  که  دانست  کارگزاری خواهد  واقعیت است. همچنین، هم‌چون  و  جهت حقیقت 
حق ایقان، در صورت وجود، بسیار تنگ است. فروتنی معرفتی فضیلت و پادزهر جزم‌گرایی 
و پیامدهای عملی آن مانند خشونت سیاسی است. فروتنی معرفتی به این معناست که خود 
را کارگزارانی خطاپذیر بدانیم که همیشه در معرض اشتباهات معرفتی هستند. و نیز بپذیریم 

که قدرت باور ما نباید بیش از شواهد انکارناپذیری باشد که به نفع آن باور داریم.

هم باورها و هم شواهد امور ذومراتب هستند و عقلانی‌بودن به معنای رعایت تناسب بین 
این دو است. فروتنی معرفتی لازمه‌ی اساسی عقلانیت نظری و اخلاق باور است. بر اساس 
آن، وظیفه‌ی اساسی ما در حوزه‌ی باورها این است که باید سطح اعتقادات و وابسته‌گیِ 
به  نیازی  داشته‌باشند.  تناسب  داریم  آن‌ها  نفع  به  که  شواهدی  قدرت  با  آن‌ها  به  عاطفی 
گفتن نیست که این اصل عقلانی یا اخلاقی کاملن کلی است و بنابراین به طور یکسان در 
باورهای دینی و سیکولار قابل استفاده است. دین‌داران و دین-ناداران به اندازه‌ای که به این 

اصل احترام می گذارند، عقلانی هستند.

۶. ۹. بی‌مدارایی به عنوان منبع خشونت سیاسی
بی‌مدارایی  دیگر،  سوی  از  است.  عمومی/جهانی  اخلاق  همه‌گانی  فضیلت  یک  مدارا 
از هنجارها  به عنوان مجموعه‌ی محدود   ایدئولوژی  با  نتیجه‌ی جاگزینی اخلاق جهانی 
و ارزش‌هاست؛ مجموعه‌ای که »هویت انسانی« را به‌عنوان منبع اولیه و ممتاز هنجارها 
و ارزش‌ها به رسمیت نمی‌شناسد. بنابراین، در نتیجه‌ی آن عدم شناسایی هویت انسانی، 
تبعیض بین افراد را با توجه به حقوق و تکالیف بر اساس هویت‌های کمتر عمومی مانند 
این  می‌بخشد.  مشروعیت  اجتماعی  هویت  و  سیاسی  هویت  ملی،  هویت  دینی،  هویت 
ایدئولوژی می‌تواند دینی یا سیکولار باشد، اما در هر دو مورد نتیجه‌ی اولویت آن ایدئولوژی 

بود. بر اخلاق جهانی یکسان خواهد 

راه حل این است که اذعان داریم که هویت انسانی و الزامات هنجاری آن اساسی‌تر و 
مهم‌تر از سایر هویت‌های دینی یا سیکولار است که ممکن است گروه خاصی از انسان‌ها 
داشته‌باشند. در حالی که هویت جهانی انسانی بر کرامت و برابری همه‌ی انسان‌ها پافشاری 
می‌کند و به این ایده منتهی می‌شود که همه‌ی ما از حقوق و تکالیف یکسانی برخورداریم، 



113

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

هویت‌های دیگر تمایز شدیدی بین کسانی که آن هویت خاص را دارند و کسانی که فاقد آن 
هستند، قائل می‌شوند. نتیجه این می‌شود که از نظر حقوق و تکالیف بین آن‌ها تبعیض قائل 
پافشاری  از تعریف خودشان  به عنوان بخشی اساسی  افراد  بر دیگری‌بودن برخی  شوند و 

کنند. این امر در نتیجه، بی‌مدارایی نسبت به »دیگران« را در پی دارد.

قرارگرفتن  فرع  از  ناشی  سیاسی  خشونت  موارد  برخی  در  که  گفت  می‌توان  بنابراین 
نزاع،  این صورت و در هنگام  یا سیکولار است. در  به هویت دینی  انسانی نسبت  هویت 
ترتیب،  این  به  می‌شود.  داده  ارجحیت  اخلاقی  هنجارهای  بر  ایدئولوژیک  هنجارهای 
هنجارهای اخلاقی که الزامات هویت انسانی هستند، توسط هنجارهای غیر اخلاقی/ضد 
اخلاقی که توسط یک هویت دینی یا سیکولار ایجاد می‌شود، نادیده گرفته می‌شوند. پس 
راه حل صرفن تصدیق اولویت هویت انسانی و پس از آن اخلاق بر سایر هویت‌ها و الزامات 

آن‌هاست. مربوطه‌ی  هنجاری 

۱۰. نتیجه‌گیری
بحث فوق دارای سه نتیجه‌ی عمده است. اول این که هیچ مدرک تاریخی یا هرمنوتیکی 
وجود  البته  کند.  حمایت  باشد  دین  برانگیخته‌ی  که  خشونتی  وجود  از  که  ندارد  وجود 
خشونتی که کارگزاران دینی مرتکب می‌شوند محرز و خارج از شک منطقی است، اما این 
کافی نیستس تا ادعا شود که این نوع خشونت در واقع انگیخته‌ی خود دین بوده. شکاف 
مفهومی و منطقی بین »خشونت مرتکبه توسط کارگزاران دینی« و »خشونت برانگیخته‌ی 
می‌کند.  بی‌اعتبار  اولی  وجود  سایه‌ی  در  را  دومی  وجود  اثبات  برای  تلاش  هرگونه  دین« 
همچنین، به دلایلی که در )7و4( دیدیم، تفسیر تحت‌اللفظی برخی از بخش‌های متون دینی 

ندارند. هرمنوتیکی  اعتبار 

نتیجه‌ی اول حاصل می‌شود. اگر شواهد قانع‌کننده‌یی در مورد وجود  از  نتیجه‌ی دوم 
خشونتی که برانگیخته‌ی خود دین نداشته‌باشیم، پس تقسیم خشونت سیاسی به انواع دینی 
واقع  در  و  مفید  غیر  زائد،  تبیینی  دینی/سیکولار(  خشونت  دوگانه‌گی  )یعنی  سیکولار  و 
به  دینی  خشونت  که  می‌کند  پیدا  معنا  زمانی  تنها  دوگانه‌گی  این  بود.  خواهد  گمراه‌کننده 
»خشونت برانگیخته‌ی دین« و نه »خشونت مرتکبه توسط کارگزاران دینی« اشاره شود. 



114

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

زیرا هویت دینی عاملان نمی‌تواند به ما بگوید که آیا دین عامل محرک بوده یا خیر. دوگانگی 
خشونت دینی/سیکولار نقش بسیار مهمی در تداوم این ایده داشته است که دین به عنوان 
یک شیوه‌ی زندگی عامل اصلی خشونت سیاسی بوده و می‌باشد. با این حال، بحث فوق به 

وضوح نشان می‌دهد که این ادعا بی‌دلیل بوده و این دوگانه‌گی قابل دفاع نیست.

آنجا که خشونتِ به اصطلاح دینی و خشونت سیکولار  از  این است که  نتیجه‌ی سوم 
خاست‌گاه واحدی دارند، پس باید راه حل واحد نیز داشته‌باشند. در )8و9( من سعی کرده‌ام 
خشونت سیاسی را به طور کلی با توجه به عوامل مشترکی که در آن نقش دارند توضیح دهم. 
این عوامل، که یا خارجی هستند یا داخلی، به عنوان علل همه‌ی موارد خشونت سیاسی 
عمل می‌کنند که توسط کارگزاران دینی یا سیکولار. بنابراین، یک راه حل جامع و رادیکال 

برای خشونت سیاسی باید همه آن عوامل را در نظر بگیرد.

سرچشمه‌ها: کتاب و مقاله
1.Alles, G. D. (2005) “Religion”, in: Jones, L. ed. Encyclopedia of 
Religion, 2n ed., Vol. 11, pp. 7701-7706. 

2. Aḥḥāḥī, I. A. J. (1982) ʿAwālī al-ālī, edited by Mujtabā ʿIrāqī, 
Qom: Maṭbaʿa Sayyid al-Shuhadāʿ. 

3. Armstrong, K. (2014) Fields of Blood: Religion and the History 
of Violence, London: Random House. 

4. Armstrong, K. (2006) Muhammad: A Prophet for Our Time, New 
York: Harper One. 

5. Audi, R. & N. Wolterstorff, (1997) Religion in the public square: 
the place of religious convictions in political debate, New York: 
Rowman & Littlefield. 

6. Blasi, A. J. (1998) “Definition of religion”, in: Swatos, W. H., 
& Kivisto, P. eds. Encyclopaedia of religion and society 8Rowman 
Altamira<, pp. 129-133. 



115

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

7. Brink, D. O. (1989) Moral realism and the foundations of ethics, 
Cambridge: Cambridge University Press. 

8. Carlson, J. D. (2011) “Religion and Violence: Coming to Terms 
with Terms”, in: The Blackwell Companion to Religion and Vio-
lence, pp. 5-22. 

9. Cavanaugh, W. T. (2011) “The Myth of Religious Violence”, in: 
The Blackwell Companion to Religion and Violence, pp. 23-33. 

10. Chignell, A. (2013) “The Ethics of Belief”, The Stanford Ency-
clopedia of Philosophy.

11. Fiala, A. (2005) Tolerance and the ethical life, London: Contin-
uum. 

12. Gentile, E. (2006) Politics as Religion, Trans. by George 
Staunton, Princeton: Princeton University Press. 

13. Glover, J. (2012) Humanity: A Moral History of the Twentieth 
Century, 2nd ed., London: Yale University Press. 

14. Hall, J. R. (2013) “Religion and Violence from a Sociological 
Perspective”, in: Mark Juergensmeyer, et al. eds. The Oxford Hand-
book of Religion and Violence, New York: Oxford University Press. 

15. Harris, S. (2005) The end of faith: Religion, terror, and the future 
of reason, New York: WW Norton & Company. 

16. Hitchens, C. (2007) God Is Not Great: How Religion Poisons 
Everything, New York: Twelve Hachette Book Group. 

17. Idinopulos, T. A. & Wilson, B. C. eds. (1998) What is religion? 
Origins, definitions, and explanations, Leiden: Brill. 

18. Jakobsen, J. R. (2004) “Is Secularism Less Violent than Reli-



116

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

gion?”, in: Castelli, E. A. and Jakobsen, J. R. eds. Interventions: 
Activists and academics respond to violence, New York: Palgrave 
Macmillan. 

19. Jones, J. W. (2013) “Religion and Violence from a Psychological 
Perspective”, in: Mark Juergensmeyer, et al. eds. The Oxford Hand-
book of Religion and Violence, New York: Oxford University Press. 

20. Juergensmeyer, M. et al. eds. (2013) The Oxford Handbook of 
Religion and 

Violence, New York: Oxford University Press. 

21. Juergensmeyer, M. & Sheikh, M. K. (2013) “A Sociotheologi-
cal Approach to Understanding Religious Violence”, in: Mark Juer-
gensmeyer, et al. eds. The Oxford Handbook of Religion and Vio-
lence, New York: Oxford University Press. 

22. Kimball, C. (2013) “Religion and Violence from Christian Theo-
logical Perspectives”, in: Mark Juergensmeyer, et al. eds. The Ox-
ford Handbook of Religion and Violence, New York: Oxford Uni-
versity Press. 

23. King, W. L. (2005) “Religion”, in: Jones, L. ed. Encyclopedia of 
Religion, 2nd ed., Vol. 11, pp. 7692-7701. 

24. Mabrito, R. (2013) “On Some Recent Attempts to Resolve the 
Debate between Internalists and Externalists”, The Southern Journal 
of Philosophy, Vol.51, No.2, pp. 179-205. 

25. Majlisī, M. B. (1982) Bihār al-anwār, Tehran: Al-Maktabat al-Is-
lāmiyya. 

26. Majlisī, M. T. (1993) Al-Lawāmiʿ, Qom: Ismāʿīliyyān. 

27. Nelson, R. H. (2001) Economics as Religion: From Samuelson 



117

نه؟
سا

ا اف
ت ی

قیق
؛ ح

نی
ت دی

شون
/ خ

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

to Chicago and Beyond, University Park: Pennsylvania State Uni-
versity Press. 

28. Philpott, D. (2013) “Religion and Violence from a Political Sci-
ence Perspective”, in: Mark Juergensmeyer, et al. eds. The Oxford 
Handbook of Religion and Violence, New York: Oxford University 
Press, pp. 397-409. 

29. Razī, S. (2009) Peak of Eloquence, New York: Tahrike Tarsile 
Qur’ān, Inc. . 

30. Rāzī, F. (1993) Miftāḥ al-ghayb [=Tafsīr al-kabīr], Beirut, Dār 
al-Fikr. 

31. Smith, M. (1994) The moral problem, Oxford: Blackwell. 

32. Stewart, P. J. & A. Strathern, (2013) “Religion and Violence 
from an Anthropological Perspective”, in: Mark Juergensmeyer, et 
al. eds. The Oxford Handbook of Religion and Violence, New York: 
Oxford University Press, pp. 375-384. 

33. Turner, B. S. (2006) “Religion”, Theory Culture & Society, Vol. 
23, No. 2-3, pp. 437-444. 

34. Ward, K. (2011) Is religion dangerous?, Oxford: Lion Books. 

35. Warner, M. (2008) “Is liberalism a religion,”, in: Hent de Vries 
ed. Religion: Beyond a concept, New York: Fordham University 
Press, pp. 610-617





چیستیِ فلسفه‌ی دین
 علی محمد مبلّغ 

چکیده
فلسفه‌ی دین‌ در قرون معاصر یکی‌ از مهم‌ترین‌ رشته‌های دیـن‌پژوهـی‌ در مغرب‌زمین‌ اسـت‌.  
این نوشـتار، فلسفه دین‌ را به‌مثابه‌ی‌ موضـوع مـورد کـاوش قـرار داده، ابعـاد مختلـف‌ آن، 
از جملـه‌ تاریخچـه‌‌ی پیدایش‌، تعریف‌، موضوع، مسائل‌ و ماهیت‌ آن‌را به‌ بحث‌ گرفته‌است. 
با وجود قدمت‌ تأملات فلسفی‌ در حیطه‌‌ی دین‌، فلسفه‌ی دین‌ به‌ معنای خاصش‌ با هگل‌ 
آغاز می‌شود. تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌ به‌ دلیل‌ مشکل‌بودن تعریف‌ اجزای آن )فلسفه‌ و دین‌(، 
تنوع مسائل‌ آن و تنوع تلقی‌ از رابطه‌ فلسفه‌ و دین‌ امری دشوار است‌. بنابراین، آن‌را به‌ دوگونه‌ 
تعریف‌ کرده‌اند: ١. دفاع فلسفی‌ از دین‌؛ ٢. پژوهش‌ فلسـفی‌ درباره آموزه‌های دینی‌. در 
طی‌ این‌ نوشته‌ روشن‌ خواهد شد که‌ فلسفه‌ی دین‌، دانش‌ درجـه‌ اول و در زمره فلسفه‌های 
مضاف به‌ امور است‌ که‌ به‌ تفلسف‌ درباره‌ی مفاهیم‌، مدعیات و اعمال دینی‌ مـی‌پـردازد. 
اما این‌ تفلسف‌ درباره‌ی دین‌، به‌ معنای به‌کارگیری تفکر عقلانی‌ به‌ معنای سنتی‌ آن درمورد 

noname
New Stamp_3



120

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دین‌ نیسـت‌، بلکه‌ مکاتب‌ متکثر فلسفی‌ مغرب‌زمین‌، آبشخورهای فلسفه‌ی دین‌ هستند، و 
هر فیلسوفی‌ با تعلق‌ خاطر بـه‌ مکتب‌ فلسفی‌ خاص به‌ بررسی‌ ابعاد دین‌ می‌پردازد. مسائل‌ 
مطرح در فلسفه دین‌ همگی‌ از یک ‌دست‌ نیستند، بلکه‌ برخـی‌ مسـائل‌ نـاظر بـه‌ کلیـت‌ دین‌ 
می‌باشند، برخی‌ موضوعات مشترك میان ادیان خداباور را بررسی‌ می‌کنند، برخی‌ دیگر نیـز 

آموزه اختصاصی‌ یک‌ دین‌ را به‌ بحث‌ می‌گیرند.

کلیدواژه‌ها: فلسفه‌ی دین‌، فلسفه‌ی‌ تحلیلی‌، الهیات فلسفی‌، مدافعات دینی و کلام 
جدید‌.

چیستی‌، ساختار و ضرورت دین‌پژوهی‌
فردریک‌ ماکس‌ مـولر که دانشمندی بود میان‌سال و آلمانی، و همچنان به‌دلیل مطالعات 
عمیق شان در مورد هند مورد تحسین دانشمندان بود، در یکی از روزهای ماه فوریه سال 
قرار  لندن  سلطنتی  موسسه‌ی  صحنه‌ی  روی  عمومی  سخنرانی  یک  ایراد  برای  1870م 
گرفت. وی در آن‌ زمان‌ موضوع‌ متفاوتی‌ را مطرح‌ کرد. او بـه‌ دنبـال‌ آن‌ بود که‌ چیزی را که‌ 

علم‌ دین‌)The science of religion( می‌نامید، رشد دهد.

اصطلاح‌ »علم‌ دین« به‌‌طور مسلم برخی‌ از مستمعین آن‌زمان را بـه‌ غایـت‌ گـیج کرد؛ 
زیرا وی در پایان‌ دهه‌ای صحبت‌ می‌کرد که‌ نظریه تکامل و مباحث خاست‌گاه انواع‌ چارلز 
داروین‌ تنور بحث را بخوبی داغ کرده‌بود. متفکران‌ انگلیسی‌ آن‌ قدر درباره‌ی خصومت‌ علم‌ 
با دین‌ شنیده‌ بودند که‌ اصطلاح‌ »علم‌ دین‌«‌ ترکیبی‌ بسیار عجیب‌  و متضاد جلوه‌ می‌کـرد. 
چگونه‌ این‌ نظام‌های متعارض‌ و این‌ دشمنان‌ به‌ ظاهر خونی‌ می‌توانند بدون‌ آنکه‌ یکی‌ از آن‌ها 
نابود شود، با هم‌ جمع‌ شوند؟ اما مولر اطمینان‌ داشت‌ که‌ این‌دو می‌توانند به‌ هم‌ بپیوندند. 
وی در ادامه‌ گفت‌ که شاید وقت‌ آن‌ باشـد کـه‌ نگـاهی‌ نـو و عینـی‌ بـه‌ ایـن‌ موضوع‌ بسیار 
کهن‌ افکنده‌‌شود و به‌ جای پیـروی از متکلمـانی کـه‌ تنهـا مـی‌خواهنـد درستی‌ دین‌ خود 
و اشتباه‌ ادیان‌ دیگر را اثبات‌ کنند وقت آنست‌ کـه‌ رویکـردی کمتر طرف‌‌دارانه‌ اتخاذ کنیم‌؛ 
ادیان‌ همه‌ی‌ زمان‌ها و  الگوها و اصولی‌ را جست‌وجو کنـد که‌ در  رویکردی که‌ عناصر، 

.)4-3 :1996 ,Pals( مکان‌ها به‌طور یکسان‌ یافت‌ می‌شود



121

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

بدین‌ ترتیب‌، دین‌شناسی‌ یا دین‌پژوهی‌ که‌ عبارت‌ است‌ از مطالعه‌ی‌ علمی‌ دین‌ و نگـاه‌ 
تجربی‌ به‌ دین‌ در همه‌ی ابعاد آن‌، توسط‌ ماکس‌ مولر بنیان‌ نهاده‌‌شـد. بـا توجـه‌ بـه‌ آن‌چـه‌ 
بـا آن‌چـه‌ امـروزه‌ میـان‌  باید توجه‌ داشت‌ که‌ مباحث‌ دیـن‌شناسـی‌ِ قـدمای مـا  گذشت‌، 
دین‌ پژوهان‌ مطرح‌ است‌، تفاوت‌ اساسی‌ دارد )همتی‌، ١٣٧٩: ٤٧(. در دیـن‌شناسـی‌ به 
طور کل فرض‌ بر این‌ است‌ که‌ دین‌ هم‌ مانند سایر موضوعات‌ و نهادهای دیگری که‌ در طی 
‌هزاره‌ها و در جوامع‌ بشری و زندگانی‌ فردی و اجتمـاعی‌ نـوع‌ بشـری همـواره‌ وجـود داشته‌ 
و در همه‌ تمدن‌ها و فرهنگ‌ها در هر درجه‌ای از رشد و تکامل‌ که‌ بوده‌اند، سـهم‌ مؤثر و 
قوام‌بخش‌ داشته‌ است‌ و قابل‌ آن‌ است‌ که‌ مورد تحقیق‌ و بررسی‌ علمـی‌ و نقـد و تحلیل‌ 

همه‌جانبه‌ قرار گیرد )مجتبایی‌، ١٣٨٠: ‌٣٥(.

 ماکس‌ مولر دل‌ در گرو پوزیتویسم‌ داشت‌؛ از این‌ رو، تنها روش‌ بـرای مطالعه‌ی‌ ابعـاد 
دین‌ را روش‌ تجربی‌ می‌دانست‌. به‌ همین‌ جهت‌، اصطلاح‌ علم‌ دین‌ را مطـرح‌ کـرد کـه‌ مراد 
از علم‌، علم‌ تجربی‌ است‌. اما پس‌ از روشن‌‌شدن‌ بی‌پـایگی‌ پوزیتیویسـم‌ و سـقوط‌ هیمنه‌ 
آن‌، کم‌کم‌ روش‌های دیگری نیز برای پژوهش‌ در سـاحت‌ دیـن‌ ظهور کرد که‌ این‌ روش‌های 
بررسی‌ واقعیت‌ دین‌، رشته‌های متعـددی را در حیطه‌‌ی‌ مطالعه‌ی‌ دین‌ پدید آوردند )پترسون‌ 

و دیگران‌، ١٣٧٦: ‌٢٢ (.

علومی‌ که‌ تحت‌ عنوان‌ دین‌پژوهی‌ قرار می‌گیرند، به‌ دو دسته‌ی‌ کلی‌ تقسیم‌ می‌شوند:

الف‌( علومی‌ که‌ با حقانیت‌ و صدق‌ و کذب‌ ادیان‌ مرتبط اند، که‌ عبارتند از فلسفه‌ی 
دین‌، کلام‌ و معرفت‌شناسی‌ دینی‌. در این‌ دسته‌، دین‌پژوه‌ به‌ دنبال‌ این‌ اسـت‌ کـه‌ در میـان‌ 
ادیان‌ متعدد و فراوانی‌ که‌ در جهان‌ وجود دارند، کدام‌ یک‌ حق‌ است‌. تمام‌ ادیـان‌ ادعـای 

حقانیت‌ دارند، ما باید تحقیق‌ کنیم‌ که‌ از این‌ میان‌ کدام‌ دین‌ حق‌ است‌ و کدام‌ باطل‌.

از  دسـته‌  ایـن‌  ندارنـد.  کـاری  ادیـان‌  کـذب‌  و  و صـدق‌  به‌ حقانیـت‌  که‌  علومی‌  ب‌( 
رشته‌های دین‌پژوهی‌، در واقع‌ از آثار و لوازم‌ ادیان‌ بحث‌ می‌کنند و به‌ دنبال‌ آن‌ اند کـه‌ وقتی‌ 
بیان‌  به‌  دنبـال‌ خـود دارد.  به‌  آثار فردی و اجتماعی‌  این‌ دین‌ چه‌  را می‌پذیرد،  کسی‌ دینی‌ 
دیگر، چه‌ آثار روان‌شناختی‌، جامعه‌شناختی‌، تاریخی‌ و فرهنگی‌ بر دیـن‌ مترتـب‌ می‌شوند. 

این‌ دسته‌ خود به‌ دو شاخه‌ تقسیم‌ می‌شوند:



122

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

از:  عبارتند  که‌  می‌کنند  بررسی‌  را  دین‌  از  بخش‌ خاصی‌  ویژه‌،  منظر  از  که‌  علومی‌   .١
و  هنـر  دین‌،  اسطوره‌شناسی‌  دین‌،  مردم‌شناسی‌  دین‌،  روان‌شناسی‌  دین‌،  جامعه‌شناسی‌ 

ادبیات‌ دینی‌؛

۲. علومی‌ که‌ به‌ بخش‌ خاصی‌ از دین‌ نظر ندارند، بلکه‌ کلیت‌ و تمام‌ دیـن‌ را مـورد پژوهش‌ 
قرار می‌دهند. این‌ رشته‌ها در بررسی‌ کل‌ دین‌ به‌عنوان‌ موضوع‌ پـژوهش‌ بـا دو روش‌ تاریخی‌ 
و پدیدارشناختی‌ به‌ تحقیق‌ می‌پردازند. روش‌ تـاریخی‌، خاست¬گاه پیدایش تاریخ‌ ادیان‌ و 
دین‌پژوهی‌ تطبیقی‌ گردیـده‌، و روش پدیدارشـناختی‌، بـه‌ شـکل‌گیـری پدیدارشناسی‌ دین‌ 
انجامیـده‌اسـت‌ )خسـروپناه‌، ١٣٨١: ‌١٩/کاشـفی‌، ١٣٧٥: ‌٢٥٦ـ٢٥٨(. الهیات‌ تطبیقی‌ 
نیز رشته‌ای نوظهور است‌ که‌ به‌ پژوهش‌ درباره‌ی کلیت‌ دین‌ می‌پردازد؛ هرچند این‌ رشته‌ در 

حال‌ حاضر گام‌های نخستین‌ تکون‌ خود را سپری می‌کند.

حاصل‌ آن‌که‌ فلسفه‌ی دین‌ یکی‌ از رشته‌های دین‌پژوهی‌ است‌ که‌ بـا صـدق‌ و کـذب‌ 
مدعیات‌ دینی‌ سروکار دارد.

آشکار است‌ که‌ پرداختن‌ به‌ رشته‌های مختلف‌ دین‌پژوهی‌ برای اندیشمندان‌ اسـلامی‌ که‌ 
دل‌ در گرو صیانت‌ از آموزه‌های آسمانی‌ اسلام‌ دارند، اولویت‌ بلکـه‌ ضـرورت‌ دارد؛ چراکه‌ 
در عصر انتقال‌ سریع‌ اطلاعـات‌ و جهـان‌ تبـادل‌ فرهنگـی‌ و دسـتاوردهای مغرب‌ زمین، 
آورده- بـار  بـه‌  اسـلام‌  تعـالیم‌  بـا  در مصـاف‌  را  و مشـکلاتی‌  علوم‌ چـالش‌هـا  این‌  بودن‌ 
است. ناگفته‌ هویداست‌ که‌ تعامل‌ سازنده‌ و پاسخ‌ مناسب‌ و متقن‌ به‌ این‌ چالش‌ها، جز از 
رهگذر ورود عالمانه‌ به‌ این‌ وادی و جز در سایه‌ی‌ کسب‌ بصـیرت‌ بسـنده‌ در ایـن‌ رشته‌ها، 
باشد،  بیشـتر  ایـن‌ رشـته‌هـا  از  دینی‌  اندیش‌وران‌  اطلاع‌  نمی‌آید. هرچه‌ وسعت‌  فراچنگ‌ 
بیشتر می‌توانند باورها و ارزش‌های والای دینی‌ را با زبان‌ و بیانی‌ مناسب‌ فضـای فرهنگی‌ 
حاکم‌ بر جهان‌ امروزین‌ ارائه‌ نمایند تـا هـم‌ میـزان‌ مقبولیـت‌ و اثرگـذاری آن‌ آموزه‌ها افزایش‌ 

یابد و هم‌ شکلی‌ موجه‌ و دفاع‌پذیرتر به‌ خود گیرند.

چرا فلسفه دین‌؟
بـر  افـزون‌  اسلام‌،  عقیدتی‌  مبانی‌  و  وحیانی‌  آموزه‌های  حریم‌  از  پاس‌دارای  بی‌شک‌ 
بـا  گاهانه‌  آ علمی‌  برخورد  گرو‌  در  وحیانی‌،  داده‌های  مخاطب‌پذیر  و  عقلانی‌  تبیـین‌ 



123

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

حـوزه  در  رقیـب‌  دیدگاه‌های  و  اسلامی‌  اندیشه‌ی‌  با  معارض‌  فکری  فـرآورده‌هـای 
اندیشـمندان‌  توسـط‌  الهی‌  رسالت‌  این‌  ایفای  این‌رو،  از  اعتقـادی‌است‌.  آمـوزه‌هـای 
اسـلامی‌، بـه‌خصـوص‌ در شرایطی‌ که‌ مباحث‌ مطرح‌ در مغرب‌زمین‌ در گستره‌ی وسیع‌ در 
فضای جامعه‌ی‌ اسـلامی‌ ترجمه‌ و مطرح‌ می‌شود، در گام‌ نخست‌، نیازمند اطلاع‌ دقیق‌ و 
موشکافانه‌ از نحله‌هـای فکری، مکاتب‌ فلسفی‌ و اندیشه‌های الهیاتی‌ موجود است‌ و تا این‌ 
مهم‌ عرض وجود نکند، گام‌ دوم‌ که‌ ارائه‌ی‌ پاسخ‌های عالمانه‌ به‌ شبهات‌ و دفاع‌ از ساحت‌ 

باورهـای دینی‌ است‌، به‌ ارمغان نخواهد آمد.

اندیشه‌ی‌ دینـی‌ و  الهیـاتی‌ کـه‌ در حوزه‌ی‌  ـ  از اساسی‌ترین‌ حوزه‌هـای فلسـفی‌  یکی‌ 
باورهای ایمانی‌ مطرح‌ می‌شود، »فلسفه‌ی دین‌« است‌. به‌ همین‌ جهت‌، بـه‌ نظـر مـی‌رسـد 
متفکران‌ اسلامی‌ که‌ پاسبانان‌ حریم‌ اندیشه‌ی‌ دینی‌ و بـاور ایمـانی‌ هسـتند، پـیش‌ از آن‌کـه‌ 
بخواهند به‌ سؤال‌هایی‌ بپردازند که‌ فلسفه‌ی دین‌ معاصر برای الهیات‌ مطـرح‌ کـرده‌‌اسـت‌، 
باید شناختی‌ کافی‌ از هویت‌ این‌ رشته‌ی‌ علمی‌ داشته‌‌باشند. عالمان‌ اسـلامی‌ تنهـا پـس‌ 
از فراهم‌آوردن‌ یک‌ تلقی‌ درست‌ از فلسفه‌ی دین‌ در اذهـان‌ خـویش‌، خواهنـد توانسـت‌ بـا 
ایـن‌ حـوزه‌  استعانت‌ از میراث‌ غنی‌ فلسفی‌ ـ کلامی‌ اسلام‌، به‌ بررسی‌ مسائل‌ مطـرح‌ در 
اقدام‌ نمایند. در غیر این‌ صورت‌، مواجهه‌ی‌ ایشان‌ با مسائل‌ فلسفه دین‌، ناپخته‌ و یا حتا 

دور از واقع خواهد بود.

آن‌چه‌  به‌  اندکی‌  تعداد  اسلامی‌،  اندیشمندان‌  میان‌  در  که‌  نمود‌  اذعان  باید  این حال،  با 
تحت‌ عنوان‌ فلسفه‌ی دین‌ در غرب‌ جریان‌ داشته‌ و حـوزه‌ی اندیشـه‌ی‌ اسـلامی را نیز رخنه 
کرده‌‌است‌، وقوف‌ کامل‌ و دقیق‌ دارند. از این‌ رو، به‌ باور این قلم‌، ارائه‌ی‌ تصـویر روشن‌ 
از ابعاد رشته »فلسفه‌ی دین‌« و ترسیم‌ هندسه‌ی معرفتی‌ آن‌، ضروری به‌ نظر می‌رسد و از 
آن‌جاکه‌ این‌ نوشتار، خود رشته »فلسفه‌ی دین«‌ را به‌‌مثابه‌ موضوع‌ تحقیـق‌، مـورد واکـاوی 
قرار داده‌، مسائلی‌ از قبیل‌ تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌، تاریخچه‌، ماهیت‌، روش‌، مسائل‌ و مبانی‌ 

آن‌را به‌ نظاره‌ می‌نشیند، عنوان‌ »چیستی‌ فلسفه دین‌« را برای آن‌ برگزیدیم‌.

یخچه‌ی‌ فلسفه دین‌ تار
ایـن‌  از  بهـره‌گیـری  بر‌رسی می‌کنند.  را  دیـن‌  پیچیـده‌ی  اند روش‌هایی که‌ واقعیت‌  بسیار 



124

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

روش‌ها در حیطه‌ی‌ مطالعات‌ دینی‌، پیدایش‌ رشته‌های متنوعی‌ را به‌ باور آورده‌ اسـت‌ کـه‌ 
با عنوان‌ رشته‌های »دین‌پژوهی« شناخته‌ می‌شـوند )پترسـون‌ و دیگـران‌،  در مغرب‌زمین‌ 
دینـی‌،  معرفـت‌شناسـی‌  کـلام‌،  دین‌،  فلسفه‌ی  از:  عبارتند  رشـته‌ها  این‌   .)١٣٧٦: ‌٢٢
جامعه‌شناسی‌ دین‌، پدیدارشناسی‌ دین‌، تاریخ‌ ادیان‌، روان‌شناسی‌ دین‌، مردم‌شناسی‌ دین‌، 
اسطوره‌شناسی‌ دین‌، دین‌پژوهی‌ تطبیقی‌، هنر و ادبیات‌ دینی‌ و الهیات‌ تطبیقی‌ و... فلسفه‌ی 
بسامدترین‌  پـر  از  یکـی‌  دیـن‌پژوهـی‌ در حـال‌ حاضـر  از رشـته‌هـای  به‌عنوان‌ یکی‌  دین‌، 
گرایش‌های  بـا  فراوانـی‌  فیلسـوفان‌  و  اسـت‌  مغـرب‌زمـین‌  در  دیـن‌پژوهـی‌  حـوزه‌هـای 

متنوع‌ فلسفی‌ به‌ نظریه‌پردازی درباره‌ی اعتقادات‌ دینی‌ می‌پردازند.

دارد‌.  بستگی  فلسـفه‌  خـود  قدمت‌  به  دینی‌  موضوعات‌  درباره‌ی  فلسفی‌  تأملات‌ 
علاقـه‌ی‌ دیرین‌ بشر به‌ مسائل‌ دینی‌ که‌ تاریخ‌ بسیاری از آن‌ها، پیش‌ از آغاز پیدایش‌ فلسفه‌ 
اسـت‌، متفکران‌ را به‌ تحقیق‌ درباره‌ی مسائل‌ مربوط‌ به‌ دعاوی دینی‌ رهنمون‌ شده‌‌است‌؛ 
مسـائلی‌ هم‌چون‌ معنای دعاوی ادیان‌ مختلف‌، دلایل‌ و شواهدی که‌ این‌ دعـاوی بـر آن‌ها 
مبتنی‌ اند؛ و نیز موازین‌ و مقیاس‌هایی‌ که‌ می‌توان‌ در تعیین‌ ارزش‌ این‌ دعاوی به‌ کار گرفت 
تحلیل‌هـا  و  تجزیه‌  به‌  فلسفه‌،  و  دین‌  میان‌  دادوستد   .)١٣٧٣: ‌٢٠٥ استرول‌،  و  ‌)پاپکین‌ 
 )Clement(اســکندرانی کلمنــت‌  می‌گردد.  بــاز  باستان‌  فلسفی‌  اندیشه‌ورزی‌های  و 
)١٥٠ــ٢٥٠م‌( و اوریگـن)Origen( )١٨٥ــ٢٥٤م‌( کـه‌ بـه‌عنـوان‌ مسـیحیان‌ افلاطـونی‌ 
مسیح‌،  خداوند،  درباره‌ی  مسیحیت‌  اساسی‌  باورهای  تفسیر  به‌  اند،  معروف  اسکندریه‌ 
انسان‌ و جهان‌ طبق‌ فلسفه‌ نوافلاطونی‌ رایج‌ در عصر خویش‌ پرداختند. بیش‌ از یک‌ قرن‌ 
درباره‌ی  را  همـین‌کـار  )٤٥ــ٥٠م‌(   )Philo Judaeus( یهودی  فیلون‌  آنان‌،  از  پیش‌تر 
این‌  داد.  انجام‌  رواقی‌  و  فیثاغوری  و مکاتب‌  افلاطون‌  اندیشه‌ی  بر  تکیه‌  با  سـنت‌ عبرانی‌ 
 Biblical( نوع‌ تفسـیر که‌ برای تنسیق‌ مفاهیم‌ و تبیین‌ بینش‌های دینی‌ سنت‌ اهل‌ کتاب‌
ادامه‌  تا قرون‌ وسطی‌  ـ رومی‌ استفاده‌ می‌نمود،  یونانی‌  از نظام‌های فلسفی‌   )Tradition
یافت‌ و تا پایـان‌ رنسانس‌ دوام‌ آورد )Smith, 1993: 295(. اما واژه‌ی «فلسفه‌ی دین‌» 
اصطلاحی‌ نسبتن جوان است‌ کـه‌ قـدمت‌ آن‌ بـه‌ اواخـر سـده‌ی هجدهم‌ باز می‌گردد. این‌ 
بـود،  دین‌  و  هنر  تاریخ‌، ذهن‌،  فلسفه‌ی‌  برسازنده‌ی  کـه‌‌  فلسفه‌ی هگل  نفوذ  اثر  در  تعبیر 
فلسفه‌ی  که‌ اصطلاح‌  است‌  نخستین‌ کسی‌  یافـت ‌.)Alston, 1998: 239( هگل‌  رواج‌ 



125

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

دین‌ را بـه‌ کـار برده ‌‌است.)Cain, 1993: 66(  به‌ باور هگل،‌ این‌ تصور رایج‌ که‌ ما خدا را 
نمی‌شناسیم‌، ما را مجاز می‌کند که‌ صرفا درباره‌ی ارتباط‌ خود با وی و درباره‌ی دین‌ بحث‌ 
کنیم‌، نه‌ درباره‌ی خود خدا. نتیجه‌ این‌ است‌ که ما دست‌کم‌، درباره‌ی دین‌ بیشـتر بشـنویم‌ 

و صـحبت‌ کنـیم‌ و در نتیجـه‌ی‌ شـنیدن‌ و صحبت‌ درباره‌ی خود خدا کم‌تر باشد.

هگل‌ توجه‌ ما را به‌ تحولی‌ عمیق‌ در فلسفه‌ی‌ جدید جلب‌ می‌کند که‌ عبـارت‌ اسـت‌ از 
گذار از «الهیات‌ فلسفی‌» به‌ «فلسفه دین‌» به‌ مفهوم‌ دقیق‌ تفلسف‌ درباره‌ی دین‌. از ایـن‌رو، 
ما در این‌ عقیده‌ که‌ یک‌ زیرشاخه‌ به‌ نام‌ فلسفه‌ی دین‌ برای فلسفه‌ وجود دارد، بیش‌ از هر 
کس‌ دیگری، مدیون‌ او هستیم‌ که‌ این‌ عقیده‌ را در کتاب‌ سخنرانی‌هـایی‌ دربـاب‌ فلسفه‌ی 
دین‌، بسط‌ داده‌ است)Westphal, 2000 111( بدین‌ترتیب‌، در فاصله‌ی‌ زمانی‌ دیوید هیوم‌ 
فلسفیدن‌  به‌  را  خود  جای  خدا،  درباره‌ی  فلسفیدن‌  نیچه‌،  فریدریش‌  تا  کانت‌  ایمانوئل‌  و 

)Ibid(. درباره‌ی دین‌ داد

تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌
با وجود گسترد‌گی‌ مباحث‌ فلسفه دین‌ در میان‌ فیلسوفان‌، هنوز وفاقی‌ در تعریف‌ این‌ دانش‌ 
و  دین‌  فلسفه‌ی  تعریف‌  در  اختلاف‌  و  ابهام‌  آن‌که‌  نشده‌ است‌. عجیب‌تر  پا  و  جوان دست 
اشتراک‌ برخی‌ مسائل‌ آن‌ با دیگررشته‌های دین‌پژوهی‌ و حتا گاه‌ طرح‌ پاره‌ای مسائل‌ سایر 
رشته‌ها در این‌ حوزه‌، سبب‌ شده‌ است‌ که‌ برخی‌ این‌ رشته‌ را با دیگـر رشـته‌هـای همگون‌ 
مانند کلام‌ جدید )سـروش‌، ١٣٨٢: ‌٧٩/ اسـفندیاری، ١٣٧٤: ‌٢١٤/ آیت‌اللهی‌، ١٣٨١: 
بـه‌ نظـر مـی‌رسـد تعریف‌  ایـن‌رو،  از  پندارند.  یا کلام‌ فلسفی‌ به لحاظ ماهیت یکی   )٢٦‌
فلسفه‌ی دین‌، نخستین‌ گام‌ در ورود به‌ این‌ حوزه‌ی دین‌پژوهی‌ است‌. اما واقعیت‌ آن‌ است‌ 
این‌ صعوبت‌ دست‌کم‌  و  اسـت‌  مناقشه‌آمیز  و  بس‌ مشکل‌  امری  دین‌  فلسفه‌ی  تعریف‌  که‌ 

معلول‌ سه‌ امر است‌:

الف‌( مشکل‌بودن تعریف‌ اجزای تشکیل‌دهنده‌ی آن
برای تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌، باید برآیند تعریف‌ اجزای آن‌، یعنی‌ فلسـفه‌ و دیـن‌ را در نظـر 
گرفت‌. اما نگاهی‌ به‌ «فلسفه‌» در مقام‌ تحقق‌ برای پی‌بردن‌ به‌ گوناگونی‌ شـگرف‌ امـوری 



126

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

که‌ به‌ نام‌ فلسفه‌ پای به‌ عرصه‌ وجود نهاده‌اند، ما را از مراجعه‌ بـه‌ تعـاریف‌ ارائـه‌ شـده‌برای 
فلسفه‌ بی‌نیاز می‌کند. با نگاهی‌ گذرا بـه‌ تـاریخ‌ فلسـفه‌ و آثـار فیلسـوفان‌ روشـن‌ می‌شود 
که‌ آنچه‌ به‌ نام‌ فلسفه‌ شناخته‌ شده‌ است‌، دامنه‌ی وسیع‌ دارد که‌ در درون‌ خـود، نظام‌های 
مختلف‌ و حتا متهافتی‌ را شامل‌ می‌شود؛ تا آن‌جاکـه‌ گـاه‌ حتا در یـک‌ نظـام‌ فلسفی‌ واحد، 

همچون‌ فلسفه‌های اگزیستانس‌، به‌ سختی‌ می‌توان‌ دم‌ از وحدت‌ زد.

وضعیت‌ واژه‌ی «دین‌» در این‌ مسئله‌ به‌ مراتب‌ پیچیده‌تر است‌؛ چراکـه‌ دربـاره فلسـفه‌ 
ارائه‌ کرد که‌ همه‌ی‌ فلسفه‌ها را دربر گیرد، ولی‌ دست‌کم‌  هرچند نمی‌توان‌ تعریف‌ واحدی 
مصادیق‌ فلسفه‌ برای اهلش‌ مشخص‌ است‌ و درباره‌ی صدق‌ یا عدم‌ صدق‌ فلسفه‌ بـر یـک‌ 
نظام‌ فکری، در میان‌ ایشان‌ اختلافی‌ وجود ندارد، حال‌ آن‌که‌ درباره‌ی دین‌، خلاف‌ این‌ امـر 
تعریف‌ دین‌، اختلافات‌ بسیار گسترده‌ای وجـود دارد  تنها درمورد  نه‌  یعنی‌  مشهود است‌؛ 
پـاره‌ای مـوارد میـان‌  بلکـه‌ در  از مسائل‌ فلسفه‌ی دین‌ اسـت‌،  این‌ امر یکی‌  و اصلا خود 
اندیشمندان‌ اختلاف‌ وجود دارند که‌ آیا فلان‌ نظام‌ اعتقادی ـ عملی‌، همچون‌ مارکسیسـم‌ را 

دین‌ به‌ حساب‌ آورند یا نه‌؟

پس‌، از آن‌جا که‌ تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌، تابعی‌ از تعریف‌ فلسفه‌ و دین‌ است‌، ابهـام‌ در 
می‌گوید:  دیـویس‌  برایـان‌  مـی‌شـود.  دین‌  فلسفه  تعریف‌  در  ابهام‌  موجب‌  دو،  آن‌  تعریف‌ 
را  آن‌  کسـی‌  اسـت‌  ممکن‌  چیست‌.  دین‌  فلسفه‌ی  دقیقن  که‌  گفت‌  می‌توان‌  مشکل‌  »به 
فلسفه‌پردازی درباره دین‌ تعریف‌ کند، اما از آن‌جا که‌ اختلاف‌ نظر بسـیاری دربـاب‌ طبیعت‌ 
دین‌ و فلسفه‌ وجود دارد، این‌ تعریف‌ نیز دارای اشکالاتی‌ اسـت‌ )دیـویس‌،١٣٧٨: ‌١(. یا 
به‌ سخن‌ پراودفوت‌: فلسفه‌ی دین‌، عبارت‌ است‌ از ژرف‌کاوی فلسفی‌ دین؛ ولی‌ معنای این‌ 
دو کلمـه‌ و روش‌ مطلـوب‌ و محتـوای ایـن‌ رشـته‌، دسـتخوش‌ مناقشات‌ بسـیار اسـت« 

)Proudfoot/‌305, 1993: نیـز ر.ک‌: پترسـون‌ و دیگـران‌،١٣٧٦: ‌٢٧(.

ب( تنوع مسائل‌ فلسفه‌ی دین‌
تنوع‌ مسائلی‌ کـه‌ فیلسوفان‌ دین‌ بدآن‌ها پرداخته‌اند، امر دیگری است که سبب بروز مشکل 
در تعریف فلسفه‌ی دین می‌شود. آلسـتون‌ مـی‌نویسـد: »کسـی‌ کـه‌ کارهـای گونـاگون‌ و 
پراکنده‌ی فیلسوفان‌ دین‌اندیش‌ را مرور کند، جز ایـن‌ واقعیـت‌ کـه‌ همگـی‌ آنهـا از تأمـل‌ 



127

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

در باب‌ دین‌ سرچشمه‌ گرفته‌‌اند‌، به دشوار می‌تواند میان شـان‌ چیـزی بیابـد کـه‌ بـه‌ آنهـا 
« )285 :1972 ,Alston (.وحدتی‌ بدهد

ج( تنوع تلقی‌ از رابطه‌ فلسفه‌ و دین‌
رابطه‌ی‌  کیفیت  می‌دهد،  قرار  ابهام‌  از  هاله‌ای  در  را  دین‌  فلسفه‌ی  تعریف‌  که‌  دیگری  امر‌ 
آن‌،  اجـزای  تعریـف‌  بـر  افـزون‌  دین‌،  فلسفه‌ی  تعریف‌  است‌.  دین‌  فلسفه  عنوان‌  اجزای 
یعنی‌ دین‌ و فلسفه‌، منوط‌ به‌ نحوه ارتباط‌ آنها با یکدیگر است‌. اما واقعیت‌ این‌ اسـت‌ که‌ 
اختلاف‌ نظر در چگونگی‌ ایـن‌ ارتبـاط‌ نیـز دسـت‌ کمـی‌ از اخـتلاف‌ در تعریـف‌ فلسفه‌ و 
دین‌ ندارد. رابطه‌ فلسفه‌ و دین‌ در میان‌ اندیشمندان‌، تصاویر گوناگون‌ و حتا متضـادی دارد؛ 
یکی‌ همچون‌ کی‌یرکگور، فلسفه‌ و عقل‌ را رهزن‌ دین‌ و ایمان‌ می‌داند و بر آن‌ است‌ که‌ نه‌ 
تنها ایمان‌ هیچ‌ نیازی به‌ عقل‌ و فلسفه‌ ندارد، بلکه‌ بـا واردکـردن‌ تعقـل‌ در حـوزه ایمان‌ و با 
بازکردن‌ پای عقل‌ به‌ ساحت‌ قدسی‌ دین‌، ریشه‌ی‌ نهال‌ ایمان‌ را می‌خشکاند‌. از منظر او و 
همفکرانش‌، نهال‌ ایمان‌ تنها در زمینی‌ مـی‌رویـد کـه‌ ریشه‌ی‌ عقـل‌ در آن‌ خشکیده‌‌باشد. 

آن‌جاکه‌ دامنه‌ی‌ نفوذ عقل‌ به‌ پایان‌ می‌رسد، قلمرو ایمان‌ آغـاز مـی‌شـود.

مکتب‌ پوزیتیویسم‌ منطقی‌، معرفت‌ عقلی‌ را به‌ کلی‌ از حیز انتفاع‌ ساقط‌ دانسته‌، فتوا 
به‌ بی‌معنایی‌ گزاره‌های فلسفی‌ می‌دهد. از این‌ رو، دیگر بحث‌ از تعقل‌ و تفلسف‌ درباره‌ی 
نیز تنها گزاره‌هایی‌  موضوعات‌ دینی‌ منتفی‌ می‌شود؛ افزون‌ بر این‌که‌ در حوزه‌ی خود دین‌ 
که‌ آزمون‌ تحقیق‌پذیری را پشت‌ سر گذارند، معنادار می‌باشند؛ امـا گـزاره‌هایی‌ کـه‌ پذیرای 
تحقیق‌ تجربی‌ نباشند، بی‌معنا هستند. فیلسوفی‌ چون‌ کانت‌ نیز، حـوزه‌ی عقـل‌ و فلسفه‌ را 
از حوزه‌ی دین‌ جدا می‌کند و کمیت‌ عقل‌ را درباره‌ی دین‌ لنگ‌ می‌دانـد. امـا در مقابل‌ این‌ 
نگرش‌های منفی‌ به‌ رابطه‌ی‌ عقل‌ و دین‌، فلاسفه‌ی عقل‌گرا در راه‌ تبیین‌ و اثبات‌ امور ایمانی‌ 
دست‌ به‌ دامان‌ عقل‌ می‌شوند. این‌ تنوع‌ رویکردها و نگرش‌ها درباره رابطه‌ی‌ فلسفه‌ و دین‌، 

خود سـببی‌ دیگـر بـرای ایجاد چالش‌ در تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌ گردیده‌‌است‌.

اینک‌ با توجه‌ به‌ مشکلاتی‌ که‌ بر سر راه‌ تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌ وجـود دارند، برخـی‌ از 
اندیشمندان‌ معتقد شده‌اند که‌ اصلن فلسفه‌ی دین‌ قابل‌ تعریف‌ نیست‌. به‌ اعتقـاد برخـی‌ از 
این‌ اندیشوران‌، اصطلاح‌ فلسفه‌ی دین‌، چنان‌ مبهم‌ است‌ که‌ هیچ‌ تعریف‌ جـامعی‌ درباره‌ی 



128

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دین‌  فلسفه‌ی  از  و جامعی‌  دقیق‌  تعریف‌  نتواند  هیچ‌کس‌  می‌رسد  نظر  به‌  ندارد.  آن‌ وجود 
مطرح‌ کند. تا وقتی‌ فلسفه‌ی‌ تعریف‌ خاص‌ و روشنی‌ ندارد، چطور می‌توان‌ تعریف‌ روشـنی‌ 

برای فلسفه دین‌ ذکر کرد؟! )اتینگن‌، ١٣٧٥: ‌٢٤(.

بر این اساس،‌ به نظر می‌رسد‌، ارائه‌ی تعریف‌ جامع‌ و مانع‌ برای ایـن‌ رشته‌ی‌ دین‌پژوهی‌ 
عدم‌  یعنی‌  نرسد.  نظـر  بـه‌  موجـه‌  غیر  نیز  آن‌  تعریف‌  ممکن‌-دانستن‌  ولی‌  نباشد؛  مقدور 
امکان‌ تعریفی‌ که‌ از یک سو جامع‌ تمامی‌ تلقی‌های موجـود از فلسـفه‌ و دین‌ و نیز جامع‌ 
تمامی‌ مسائل‌ مطرح‌‌شده‌ تحت‌ عنوان‌ فلسفه‌ی دین‌ بوده؛ از سوی دیگر، مانع‌ مسائل‌ سایر 
رشته‌های دین‌پژوهی‌ باشد، نباید راه‌ را بر ارائه‌ی‌ هرگونـه‌ تعریفـی‌ ببنـدد. زیـرا می‌توان‌ با 
تعریفی‌ دست‌  بـه‌  از ویژگی‌هـای عـام‌ مسـائل‌ مطـرح‌ در فلسفه‌ی دین‌،  پاره‌ای  به‌  توجه‌ 
برای  مقدار  همین‌  و  گردانـد  متمـایز  دین‌پژوهی‌  رشته‌های  سایر  از  را  رشته‌  این‌  که‌  یافت‌ 
در  نظر  مورد  دین‌  و  فلسـفه‌  ویژگی‌های  ذکر  با  می‌توان‌  که‌  چنان‌  می‌کند؛  کفایت‌  تعریف‌ 
از  این‌ طریـق‌، تعریف‌ محدودتری  از  کاربرد ترکیب‌ اضافی‌ آن‌ دو، آن‌ها را تحدید نمود و 
فلسفه‌ی دین‌ به‌دست‌ آورد. چنان‌ که‌ نویسندگانی چنین‌ کرده‌اند؛ یعنی‌ با ارائه‌ی‌ توضـیحاتی‌ 
درباره‌ی فلسـفه‌ و دیـن‌، تعریـف‌ موردنظر خود را از آن‌ دو مشخص‌ کرده‌ و سپس‌ این‌ گونه‌ 
اظهـار نظـر کـرده‌انـد کـه‌ بدون‌ شک‌ تمام‌ پژوهش‌هایی‌ که‌ فلسفه‌، موضوعی‌ معین‌ را بـه‌ 
از قبیل‌ فلسفه‌ی دین‌، فلسفه‌ی‌ هنر، فلسفه‌ی‌ علم‌ و...،  ارزیـابی‌ می‌کند؛  طـور کامـل‌ 
دچار نوعی‌ ابهـام‌ مضـاعف‌ می‌شوند. این‌ ابهام‌ ناشی‌ از آن‌ است‌ که‌ از ماهیت‌ فلسفه‌ و نیز 
رشـته‌ی مـورد مطالعـه‌ می‌توان‌ تلقی‌های متفاوتی‌ داشت‌. اما ما در اینجا فرض‌ می‌کنیم‌ که‌ 
کار فلسفه‌ همـان‌ است‌ که‌ قبلن گفتیم‌. بنابراین‌، ما اکنون‌ می‌تـوانیم‌ تعریـف‌ کارآمـدی از 

فلسفه‌ی دین‌ عرضه‌ کنیم‌ )پترسون‌ و دیگران‌، ١٣٧٦: ‌٢٧(.

بـا  مـی‌پـردازیم‌.  اندیشـمندان‌  سوی  از  شده‌  ارائه‌  تعاریف‌  بررسی‌  به‌  اینک‌  بنابراین‌، 
فیلسوفان‌  کـه‌  مـی‌گـردد  روشـن‌  دین‌  فلسفه  دربـاره  موجـود  تعـاریف‌  بـه‌  کوتـاه‌  نگـاهی‌ 
زیر  نحو  به‌  تعاریف‌  دو دسته‌  این‌  کرده‌اند.  تعریف‌  متفاوت‌  به‌ دوگونه‌ی‌  را  این‌ رشته‌  دین‌، 

است‌:



129

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

۱.  دفاع عقلانی‌ از دین‌
 برخی‌ از صاحب‌نظران‌، فلسفه‌ی دین‌ را به‌ دفاع‌ عقلانی‌ از دین‌ تعریف‌ نموده‌اند.

الف‌( جان‌ هیـک‌ می‌گوید: »زمانی‌ فلسفه‌ی دین‌ به‌طور کل به‌ معنـای تفکـر فلسـفی‌ 
دربـاره دین‌، یعنی‌ دفاع‌ فلسفی‌ از اعتقادات‌ دینـی‌ دانسـته می‌شد. فلسفه‌ی دین‌ بـه‌ عنـوان‌ 
ادامه‌دهنده‌ی نقش‌ و کارکرد الهیات‌ طبیعی‌ )Natural Theology( که‌ متمایز از الهیـات‌ 
وحیانی‌ )Revealed Theology( بود، شناخته‌‌می‌گردید. غایت‌ آن‌ اثبات‌ وجود خـدا از 
طریق‌ براهین‌ عقلی‌ بود و از این‌ رو، راه‌ را برای مدعیات‌ وحی‌ هموار می‌کرد. امـا به‌ نظر 
می‌رسد بهتر است‌ اثبات‌ وجود خدا از طریق‌ براهین‌ عقلـی‌ را «الهیـات‌ طبیعـی‌‌ »و دفاع‌ 

 )1 :1990 ,Hick(.بنامیم‌ « )Apologetics(فلسفی‌ از عقاید دینی‌ را« مدافعه‌ دینی

ب‌( جان‌ هاسپرز: »کار فلسفه‌ در حوزه‌ی دین‌ ـ همان‌طور که‌ همواره‌ چنین‌ بوده‌ اسـت‌ 
برهانی‌کردن‌ اعتقاد است‌« )هاسپرز، ]بی‌تا[: ‌١٦(

ج‌( پراودفوت‌ از دو نوع‌ رویکرد در فلسفه‌ی دین‌ نام‌ می‌برد که‌ نخسـتین‌ آنهـا عبـارت‌ 
آن‌ها  انسـجام‌  بـه‌  توجـه‌  بـا  دینی‌  باورهای   )Rationality( از: »بررسی‌ معقولیت‌ است‌ 
و اعتبار براهین‌ مربوط‌ به‌ توجیه‌ آن‌ها«Proudfoot, 1993: 30  وی در جـای دیگـری 
بـار  فترت‌،  از یک‌ دوره‌ی  دین‌، پس‌  فلسفه‌ی  درباره‌ی  این‌ رویکرد  که‌  یادآور شده است‌ 
دیگـر مورد توجه‌ فلاسفه‌ی‌ دین‌ معاصر قرار گرفته‌ است فلسفه‌ی دین‌، بالاترین‌ مرحله‌ یا 

.299 :2003 ,Adam((شکل‌ الهیات‌ است‌

٢. پژوهش‌ فلسفی‌ درباره‌ی آموزه‌های دینی‌
آن‌چه‌ امروزه‌ از اصطلاح‌ فلسفه‌ی دین‌ به‌ صورت‌ رایج‌ اراده‌ می‌شود از سـنخ‌ فلسـفه‌هـای 
مضاف‌ می‌باشد و عبارت‌ است‌ از پژوهش‌ فیلسوفانه‌ درباره‌ی آموزه‌ها، احکام‌ و مناسک‌ 
پاره‌ای از  به‌  این‌گونه‌ تعریف‌ کرده‌اند که‌  دینی‌. بسیاری از صاحب‌نظران‌، فلسفه‌ی دین‌ را 

آن‌ها اشاره‌ می‌شود:

الف‌( جان‌ هیک‌: »معنای مناسب‌ فلسفه‌ی دین‌ ـ هماننـد فلسفه‌ی‌ علـم‌ و فلسفه‌ی‌ 
 )1 :1990 ,Hick (.هنـر و غیره‌ ـ عبارت‌ است‌ از تفکر فلسفی‌ درباره‌ی دین



130

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ب‌( مایکل‌ پترسون‌ و همکارانش‌: فلسفه‌ی دین‌ کوششی است‌ برای تحلیـل‌ و بررسـی‌ 
انتقادی اعتقادات‌ دینی‌ )پترسون‌ و دیگران‌، ١٣٧٦: ‌٢٧(

ج‌( ویلیام‌ آلستون‌: »فلسفه‌ی دین‌، کوششی‌ است‌ برای بررسی‌ دقیق‌ عقلانی‌ دعاوی 
)287 :1972 ,Alston(  .»یک دین

می‌گوید:  اثر  این‌  بر  خود  مقدمه‌ی‌  در  دین‌  فلسفه‌ی  مجموعه‌ی‌  ویراستار  میشل‌  بازیل‌  د( 
»فلسفه‌ی دین‌ نسبت‌ به‌ دین‌ همان‌ جایگاهی‌ را دارد که‌ فلسفه‌ی‌ تاریخ‌ نسبت‌ به‌ تاریخ‌ یـا فلسفه‌ی‌ 
علم‌ نسبت‌ به‌ علم‌ دارد. در همه‌ی‌ این‌ موارد، فیلسوف‌ در مقام‌ نقد و بررسی‌ ادلـه‌ و روشن‌کردن‌ 
مفاهیمی‌ است‌ که‌ در حوزه‌ی مطالعاتی‌ وی به‌ کار مـی‌رود. فیلسـوف‌ ـ از آن‌ جهت‌ که‌ فیلسوف‌ 

است‌ ـ در این‌ مقام‌، یک‌ متأله‌، یک‌ مورخ‌ و یا یک‌ دانشمند علم‌ تجربی‌ نیست‌«.

ایده‌های  درباره  فلسفی‌  »تأمل‌  به‌  را  دین‌  فلسفه‌ی  نیز  مایستر  چاد  و  کوپان‌  پل‌   ) هـ 
دینـی« تعریف‌ کرده‌، سپس‌ قیود آن‌‌‌را این‌گونه‌ توضیح‌ داده‌اند: تأمل‌ فلسفی‌ در این‌ سـیاق‌، 
ادله‌ و شواهد   ،  )Positions( بـر تحلیـل‌ دقیـق‌ اصـطلاحات‌، مواضـع‌ مشـتمل‌ اسـت‌ 
مدعیات‌ و پیش‌فرض‌ها. خود این‌ تحلیل‌ها نیـز موضـوعات‌ بنیادینی‌ دارند درباره‌ی این‌که‌ 
چه‌ چیزی حقیقی‌ است‌ )متافیزیـک‌( و مـا چگونـه‌ اشـیا را می‌شناسیم‌ )معرفت‌شناسی‌(. 
ایده‌های دینی‌ در این‌ سیاق‌ عبارت‌ است‌ از موضوعات‌ اساسی‌ که‌ در میان‌ سنت‌های دینی‌ 
در طول‌ قرون‌، مورد بحث‌ و بررسی‌ قرار گرفته‌انـد. موضـوعات‌ مـرتبط‌ بـا امـر الوهی‌، 
رابطه‌ی‌ علم‌ و دین‌، واقعیات‌ متعارض‌ در سنت‌های دینی‌ متفاوت‌، ذات‌ و وجـود خداوند 
یا حقیقت‌ غایت‌، معنای وجود انسـان‌ و دیگـر موضـوعات‌. ایـن‌ موضـوعات‌، مفاهیمی‌ 
آسمانی‌ نیستند که‌ صرفن فلاسفه‌ درباره‌ی آن‌ها بحـث‌ کـرده‌باشند، بـرعکس‌، موضوعاتی‌ 

.)2-1 :2008 ,Copan( هستند بنیادین‌ در زندگی‌ و اندیشه‌ی‌ سنت‌های زنده

صاحب‌نظرانی‌ که‌ فلسفه‌ی دین‌ را به‌ گونه‌ی‌ دوم‌ تعریـف‌ کـرده‌انـد، در مـوارد نـام‌برده‌ 
 ،)248 :1998 ,Stump( منحصر نیستند، بلکه‌ اندیشمندان‌ دیگری هم‌چون‌ النور استامپ‌
ایــان‌ بــاربور )بــاربور، ١٣٧٩: ‌١٢(، پــاپکین‌ و اســترول‌ )پــاپکین‌ و اســترول‌، ١٣٧٣: 
‌٢٠٥(، دکتر لگنهاوسن‌ )لگنهاوسن‌، ١٣٨٣: ‌٥١٢( و دیگران‌ نیز فلسفه‌ی دین‌ را این‌گونه 

تعریف‌ کرده‌اند.



131

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

بنا بر آن‌چه‌ گذشت‌، فلسفه‌ی دین‌، طبق‌ معنای نخسـت‌ کـه‌ اسـتمرار و تـداوم‌ الهیـات‌ 
فلسـفه‌هـای  سـنخ‌  از  دوم‌،  معنـای  طبـق‌  اما  اول‌‌؛  درجه‌ی‌  معارف‌  جزو  است‌،  فلسفی‌ 
از  فلسـفی‌  دیـن‌شناسـی‌  عنـوان‌  به‌  دین‌  »فلسفه‌ی  دوم‌،  معنای  براسای  است‌.  مضاف‌ 
رویآوردهای دین‌پژوهی‌ است‌ و مانند سایر روی‌آ‌وردهای دین‌شناختی‌ )دین‌شناسی‌ تطبیقی‌، 
تاریخی‌، جامعه‌شناختی‌، روان‌شناختی‌( به‌ مطالعه‌ی‌ دین‌ از موضعی‌ مستقل‌ و بیرون‌ از دین‌ 

می‌پردازد« )فرامرز قراملکی‌، ١٣٧٥: ‌٥٧(.

همان‌گونه‌ که‌ اشاره‌ کردیم‌، تلقی‌ غالب‌ اندیشمندان‌ از فلسفه‌ی دین‌، بـر تعریـف‌ دوم‌ 
منطبق‌ است‌. مباحث‌ بعدی این‌ نوشتار نیز روشن‌ خواهد کرد که‌ همین‌ تلقـی‌ از فلسفه‌ی 
تعریـف‌  ایـن‌ گونـه‌  را  بنابراین‌، می‌توان‌ فلسفه‌ی دین‌  تلقی‌ نخست‌.  نه‌  دین‌ صائب‌ است‌، 

نمود: فلسفه دین‌، همان‌ دین‌پژوهی‌ فلسفی‌، یعنی‌ تفکر فلسفی‌ درباره دین‌ است‌.

موضوع فلسفه دین
با عنایت‌ به‌ آن‌چه‌ گذشت‌، موضوع‌ فلسفه‌ی دین‌، دیـن‌ اسـت‌؛ امـا از آن‌جاکـه‌ دیـن‌ ابعـاد 
فراوان‌ اعتقادی، مناسکی‌ و غیره‌ دارد، جای این‌ پرسش‌ هست‌ که‌ آیا فلسفه‌ی دین‌ همه‌ی‌ 
ابعاد معرفتی‌، شعائری، مناسکی‌ و... دین‌ را به‌ نظاره‌ می‌نشیند، یا اینکه‌ تنهـا بـه‌ بررسـی‌ 
برخی‌ از ابعاد دین‌ می‌پردازد. در صورت‌ دوم‌ نیز باید دید که‌ فلسفه‌ی دین‌، کدام‌ بعـد یـا 
ابعاد دین‌ را مورد کاوش‌ قرار می‌دهد. برخی‌ تصریح‌ کرده‌اند که‌ »فلسفه‌ی دین‌ به‌ تمامی‌ 
که‌  دین‌  معرفتی‌  بر جهات‌  بیشتر  دین‌،  فلسفه‌ی  در  اساسن  بلکه‌  نمی‌پردازد،  دین‌  جهات‌ 
با ایمان‌ در ارتباط‌ است‌، تکیه‌ می‌شـود. فیلسوف‌ دین‌ به‌ دنبال‌ این‌ است‌ که‌ آنچه‌ را یک‌ 
شخص‌ مؤمن‌ بدان‌ باور دارد، بفهمـد و مبانی‌ ارزیابی‌ صدق‌ و کذب‌ آن‌ را شناسایی‌ نماید« 

)5 :2008 ,Eshleman(

اما هستند دانشمندان بسیاری که حوزه تفلسف‌ درباره‌ی دین‌ را گسترده‌تر از این‌ می‌دانند. 
پدیدارهای  نیز  و  دینی‌  اعتقادی  نظام‌های  مفاهیم‌،  دین‌،  فلسفه-ی  هیک،‌  جان‌  باور  به‌ 
اصلی‌ تجربه‌ی‌ دینـی‌ و مراسم‌ عبادی و اندیشه‌ای را که‌ این‌ نظام‌های عقیدتی‌ بر آن‌ مبتنی‌ 
هستند، مورد مطالعـه‌ قرار می‌دهد )هیک‌، ١٣٧٤: ‌١٤(. به‌ اعتقاد این‌ دسته‌، فلسفه‌ی دین‌ 

به‌طورکلی‌ سه‌ سرچشمه‌ دارد:



132

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۱. مدعیات‌ دینی‌؛ مانند این‌که‌ خداوند وجود دارد، که‌ درباره‌ی آن‌ مـی‌تـوان‌ پرسـید: 
ایـن‌ گزاره‌ به‌ چه‌ معناست‌؟ معنادار است‌ یا نه‌؟ و یا اینکه‌ پذیرش‌ آن‌ معقول‌ می‌باشد یا نه‌؟

آن‌ها  درباره‌ی  که‌  خداوند  »تغییرناپذیری«  و  مطلق«  »علم‌  مثل‌  دینی‌؛  مفاهیم‌   .۲
مـی‌تـوان‌ پرسید: این‌دو مفهوم‌ چگونه‌ تحلیل‌ می‌شوند؟ آیا با یکدیگر سازگارند یا خیر؟

آیا معقول‌ است‌ انسان‌ فکر  ۳. اعمال‌ دینی‌؛ مانند نماز که‌ درمورد آن‌ می‌توان‌ پرسید: 
اســت‌؟  داشــته‌  اطــلاع‌  آن‌  از  قبــل‌  از  خداونــد  که‌  کند  ابراز  را  عشقی‌  و  علاقه‌  یا 

)429 :2003 ,Wierenega(.

حاصل‌ آن‌که‌، فلسفه‌ از رهگذر پرداختن‌ به‌ هریک‌ از این‌ سـه‌ موضـوع‌ دینـی‌، یعنـی‌ 
مفاهیم‌، آموزه‌ها و مناسک‌، می‌تواند آفریننده‌ی فلسفه‌ی دین‌ باشد.

ویژگی‌های فلسفه‌ی دین‌
با دقت‌ و ژرف‌نگری در آن‌چه‌ در تعریف‌ فلسفه‌ی دین‌ گذشـت‌، نکـاتی‌ چنـد بـه‌ دسـت‌ 

می‌آید که‌ عبارتند از:

۱. فلسفه دین‌ از اقسام‌ فلسفه‌ی مضاف‌ است‌. همان‌طورکه‌ می‌دانیم‌، فلسفه‌ دو کـاربرد 
مثـل‌  ـ  اسـت‌  موصوف‌  فلسفه‌ی‌  یا  نیز  مقید  فلسفه‌  مقید.  فلسفه‌ی  مطلق‌،  فلسفه‌  دارد: 
فلسفه‌ی‌ اسلامی‌، فلسفه‌ی‌ مسیحی‌، فلسفه‌ی‌ علمی‌ و... یا فلسفه‌ی‌ مضـاف‌. فلسفه‌ی 
دین‌، در زمـره‌ی فلسفه‌های مضاف‌ است‌ و از اضافه‌ی‌ فلسفه‌ به‌ دین‌ شکل‌ گرفتـه‌‌اسـت‌، 

امـا بایـد توجـه‌ داشت‌ که‌ فلسفه‌های مضاف‌ خود بر دو دسته‌اند:

فلسفه‌  اخلاق‌،  علم‌  فلسفه‌  علم‌،  فلسفه‌  مانند  علوم‌؛  به‌  مضاف‌  فلسفه‌های  الف‌( 
سیاسـت‌، فلسفه‌ تعلیم‌ و تربیت‌، فلسفه‌ عرفان‌ و غیره‌.

)هسـتی‌  فلسفه‌ی‌ هسـتی‌  ماننـد  اعتباری،  و  امور حقیقی‌  به‌  فلسفه‌های مضاف‌  ب‌( 
شناسی‌(، فلسفه‌ی‌ خدا، فلسفه‌ی‌ حق‌، فلسفه‌ی تاریخ‌، فلسفه‌ی ذهن‌، فلسفه‌ی‌ زنـدگی‌، 
فلسفه‌ی تاریخ‌، فلسفه‌ی تکنولوژی و غیره‌. فلسفه‌های مضاف‌ به‌ علوم‌، به‌ اصطلاح‌، دانش‌ 
درجـه‌ دوم‌ مـی‌باشند؛ زیـرا درباره‌ی علمی‌ دیگر بحث‌ می‌کنند. از این‌رو، این‌ فلسفه‌ها 
فلسـفه‌هـای  اما  دیگـر مـی‌باشـند، دانش‌های درجه‌ دوم‌ می‌خوانند،  به‌ علوم‌  ناظر  که‌  را 



133

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

یا  حقیقی‌  امور  علوم‌،  این‌  موضوع‌  چون‌  اول‌می‌باشند؛  درجـه‌  دانـش‌  امـور،  بـه‌  مضـاف‌ 
اعتباری است‌. بـه‌ بیـان‌ دیگـر، ایـن‌ فلسفه‌ها ناظر به‌ علم‌ دیگر نیستند تا آنها را در زمره 
دانش‌های درجه‌ دومی‌ بـه‌ حسـاب‌ آوریم‌. فلسفه‌های مضاف‌ از این‌ جهت‌، دقیقن همانند 
و  آسـمانی‌  اجرام‌  از  هیئت‌  و  می‌کند  بحث‌  ماده‌  از  فیزیـک‌  همان‌طورکه‌  اند.  علوم‌  سایر 
ریاضـی‌ از عـدد و همـین‌ طـور سـایر علوم‌، فلسفه‌های مضاف‌ به‌ حقایق‌ نیز از آن‌ حقیقت‌ 

مضاف‌ الیه‌ خـود بحـث‌ می‌کنند.

تعبیر به‌ فلسفه‌ در فلسفه‌های مضاف‌ به‌ حقایق‌، بیشتر اشاره‌ بـه‌ روش‌ بحـث‌ از مضـاف‌ 
برابـر روان‌شناسـی‌ تجربـی‌،  به‌ عنوان‌ نمونه‌، فلسفه‌ی‌ نفس‌ )ذهـن‌( در  الیه‌ مزبور دارد؛ 
بـه‌ روش‌ فلسفی‌ به‌ تحقیق‌ درباره نفس‌ آدمی‌ می‌پردازد. براساس‌ آن‌چه‌ گفته‌ شد، فلسفه‌ی 
دین‌ هرچند به‌ قطع‌، در شـمار فلسـفه‌هـای مضـاف‌ است‌، اما دانشی‌ درجه‌ اول‌ می‌باشد 
و درجه‌‌دوم‌ دانسـتن‌ آن‌ از سـوی برخـی‌ )فرامـرز قراملکی‌، ١٣٧٥: ‌٥٧( غیر موجه‌ است‌.

۲. فلسفه‌ی دین‌ با الهیات‌ فلسفی‌ متفـاوت‌ اسـت‌؛ چراکـه‌ الهیـات‌ فلسـفی‌، جزئـی‌ 
از الهیات‌ است‌ که‌ به‌ دنبال‌ تدوین‌ و تنسیق‌ باورهای دینی‌ با به‌کارگیری عقـل‌ اسـت‌، امـا 

فلسفه‌ی دین‌، شاخه‌ای از فلسفه‌ است‌.

در  پـژوهش‌  مختلـف‌  روش‌هـای  بـه‌کـارگیری  کـه‌  کردیم‌  اشاره‌  بحث‌  ابتدای  در   .٣
بررسی‌ پدیده‌ی دین‌، به‌ ظهور رشته‌های متعدد دین‌پژوهی‌ انجامیده‌اسـت‌. در ایـن‌ میان‌، 
نقلـی‌،  پـژوهش‌تجربـی‌،  مختلـف‌  روش‌هـای  میـان‌  در  بـوده‌،  تک‌روشی‌  دین‌،  فلسفه‌ی 

شهودی و عقلی‌ تنها از روش‌ عقلی‌ بهره‌ می‌گیرد.

از  و  اسـت‌  ثـانوی  دانشـی‌  بلکـه‌  نیست‌،  دین‌  آموزش‌  برای  وسیله‌ای  دین‌،  فلسفه   .٤
موضوع‌ تحقیق‌ خود ـ یعنی‌ دین‌ ـ استقلال‌ دارد و جزئـی‌ از قلمـرو موضـوعات‌ دینـی‌ نیست‌ 
)هیک‌، ١٣٧٤: ‌١٤(، بلکه‌ نگاهی‌ بی‌طرفانـه‌ و از بیـرون‌ بـه‌ دیـن‌ اسـت‌. بـه‌ تعبیری می‌توان‌ 
گفت‌: فیلسوف‌ دین‌، بازی‌گر فلسـفه‌ و تماشـاگر دیـن‌ اسـت )فنـایی‌، ١٣٧٥: ‌٧٨(؛ یعنی‌ 
یک‌ فیلسوف‌ وقتی‌ به‌ فلسفه‌ورزی درباره‌ی دین‌ می‌پردازد، دیـن‌ را بی‌طرفانه‌ مورد تأمل‌ قرار 
می‌دهد؛ مثلا اگر فیلسوفی‌ مسیحی‌ به‌ بررسی‌ آمـوزه‌ی تجسد می‌پردازد، زمانی‌ می‌توان‌ کار 
وی را فلسفه‌ی دین‌ به‌ حساب‌ آورد که‌ باور او به‌ ایـن‌ آمـوزه‌ نقشی‌ در تفلسف‌ او نداشته‌باشد 



134

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

و درست‌ مانند یک‌ فیلسوف‌ مسلمان‌ یا ملحد این‌ مسئله ‌را بررسی‌ نماید، یا اگر یک‌ فیلسوف‌ 
خداباور به‌ بررسی‌ براهین‌ اثبات‌ وجود خـدا و ادله‌ی‌ انکار خدا دست‌ می‌یازد، باید دقیقن مثل‌ 

یک‌ ملحد یا لاادری با مسئله‌ برخورد نماید.

بـه‌ فلسفه‌ی دین‌ نگـاه‌ کنـیم‌. از  از دیـدگاه‌ دینـی‌  بنابراین‌، اساسن ضروری نیست‌ که‌ 
تفکـر  بـه‌  یکسان‌[ می‌توانند  ]به‌ طور  و مؤمن‌، همگی‌  منکر خدا، شخص‌ لاادری  این‌رو، 
فلسفی‌ درباره‌ی دین‌ بپردازند ) Hick  1990: 1 ( بر اساس‌ این‌ تلقی‌، فلسفه‌ی دین‌، بحثی‌ 
است‌ فارغ‌بالانه‌ و هر فیلسوفی‌ به‌ صرف‌ توانایی‌ در تأملات‌ فلسفی‌، می‌تواند به‌ تفلسف‌ درباب‌ 
دیـن‌ بپـردازد، ولـی‌ برخـی‌ از متفکـران‌ حوزه‌ی دین‌، با این‌ تلقی‌ هم‌نوا نیستند و معتقدند 
فیلسوفی‌ کـه‌ مـی‌خواهد درباره‌ی دین‌ سخن‌ بگوید، باید خود، فردی مذهبی‌ باشد؛ چراکه‌ 
هـیچ‌گونه‌ تأمل‌ عقلانـی‌ و تفکـر فلسفی‌، شخص‌ را قادر به‌ فهم‌ دین‌ نمی‌سازد، مگر آنکه‌ 
باید  این‌ گروه‌، فلسفه‌ی دین‌  به‌ اعتقاد  از دین‌ داشته‌باشد.  شخص‌، تجربه‌ شخصی‌ معینی‌ 

براساس‌ تجربه‌ی‌ دینـی‌ پرداخته‌شود )نات‌ شرما، ١٣٧٣: ‌١١(.

برخی‌ از اندیشمندان‌ معتقدند این‌ دو دیدگاه‌ را می‌توان‌ جمع‌ نمـود؛ بـدین‌نحـو کـه‌ فیلسوف‌ 
دین‌ زمانی‌ می‌تواند در ارزیابی‌ و تحلیل‌ عقلانی‌ عناصر یک‌ دین‌ توفیق‌ یابد که‌ تجربه‌ی شخصی‌ 
از آن‌ عناصر داشته‌ باشد، ولی‌ این‌ امر منافاتی‌ با عدم‌ اعتقاد او به‌ عنصر مورد بررسی‌ ندارد؛ 
چراکه‌ ـ همان‌طورکه‌ در پدیدارشناسی‌ دیـن گفتـه‌ شـده است‌ ـ یکی‌ از شرایط‌ اساسی‌ این‌ 
روش‌، آن‌ است‌ کـه‌ پدیدارشـناس‌ بکوشـد در درک‌ پدیده‌ی دینی‌، خود را به‌ جای مؤمن‌ به‌ آن‌ 
دیـن‌ قـرار دهـد، و ایـن‌ بـدان‌ معناسـت‌ کـه‌ پدیدارشناس‌ باید خود را در قالب‌ معتقد به‌ آن‌ 
فکر درآورد تا بتوانـد درکی‌ درست‌ و تلقی‌ای شایسته‌ از آن‌ عنصر دینی‌ به‌دست‌ آورد، نه‌ این‌کـه‌ 

مقصـود ایـن‌ باشـد کـه‌ وی ملتزم‌ و پیرو آن‌ نظام‌ فکری گردد )کاشفی‌، ١٣٧٥: ‌٢٦٧(.

زیـرا  نباشـد؛  اول‌  مزبور، دست‌کم‌ مورد رضایت‌ دسته‌  نظر می‌رسد وجه‌ جمع‌  به‌  اما 
برخلاف‌ مدعای ایشان‌، مراد دسته‌ی‌ نخسـت‌ از داشـتن‌ تجربـه‌ای مشـخص‌، صـرفا ایـن‌ 
از  واقع‌بینانه‌  درکی‌  بتواند  تا  دهد  قرار  مؤمن‌  موضع‌  در  را  خود  دین‌،  فیلسوف‌  که‌  نیست‌ 
یک‌ امر دینی‌ داشته‌باشد. مثلن برای تفلسف‌ در باب‌ آموزه‌ی تجسد مسـیحی‌، خـود را در 
موقعیت‌ یک‌ مسیحی‌ مؤمن‌ فرض‌ نموده‌ و از منظر او به‌ بررسی‌ این‌ آموزه‌ بپردازد، بلکه 



135

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

‌مراد دسته‌ی اول‌، امری فراتر از این‌ مسئله‌ است‌؛ زیرا ـ همان‌طورکه‌ نقل‌ کـردیم‌ ـ ایشـان‌ 
تنهـا  فیلسوف‌  یک‌  شود«  پرداخته‌  دینی‌  تجربه‌ی‌  براساس‌  باید  دین‌  »فلسفه‌ی  معتقدند 

زمـانی‌ که‌ به‌ آموزه‌ای خاص‌ باور داشته‌ باشد، تجربه‌ای دینی‌ از آن‌ به‌ دست‌ خواهد آورد.

این‌ اشکال‌ زمانی‌ فربه‌تر می‌شود که‌ به‌ ظهور مسئله‌ی‌ تجربه‌ دینی‌ در الهیات‌ مسـیحی‌ 
توجه‌ کنیم‌. همان‌ گونه‌ که‌ می‌دانـیم‌، مفهـوم‌ تجربـه‌ دینـی‌ بـرای بـرون‌رفـت‌ از اشـکالات‌ 
سهمگین‌ هیوم‌ و فلسفه‌ انتقادی کانت‌، توسط‌ شلایر ماخر طرح‌ شد. وی بنیـاد ایمـان‌ را 
از معرفت‌ عقلی‌ به‌ احساس‌ شخصی‌ منتقل‌ کرد، تا بدین‌ طریق‌ راه‌ را بر اشکالات‌ عقلـی‌ 
بـر ساحت‌ آموزه‌های دین‌ ببندد. به‌ نظر می‌رسد، دیدگاه‌ی‌ دسته‌ اول‌ در بحث‌ حاضر نیز در 
این‌ فضا مطرح‌ شده‌است‌. براین‌ اساس‌، تأملات‌ فلسفی‌ باید به‌ تفسـیر داده‌های شهودی و 
احساسات‌ باطنی‌ شخص‌ مؤمن‌ بپردازند، نه‌ این‌‌که‌ زمینه‌ را برای اصل‌ ایمان‌ فـراهم‌ آورند 

)جهت‌ اطلاع‌ بیشتر ر.ک‌: لگنهاوسن‌، ١٣٨٣: ‌٤٢٢ـ٤٢٤(.

پردازش‌ درباره‌ی رابطه‌ عقل‌ و دین‌ فرصت‌  و مقاله‌ی مستقلی‌ می‌طلبد و خود یکی‌ از 
موضوعات‌ فلسفه‌ی دین‌ است‌؛ اما به‌ اجمال‌ می‌توان‌ گفت‌ طرح‌ تجربه‌ی‌ دینی‌ به‌ عنوان‌ 
منبع‌ ایمان‌ و پیراستن‌ ساحت‌ باورهای دینی‌ از دست‌برد تأملات‌ فلسفی‌ و عقلـی‌، بیراهه‌ای 
است‌ که‌ آموزه‌های عقل‌سیتز مسیحیت‌ هم‌چون‌ تثلیث‌ و تجسد پیش‌ پای شـلایرماخر و 
هم‌فکرانش‌ نهاده‌است‌. در واقع‌ این‌ دسته‌ چون‌ دست‌ خود را از هرگونه‌ توجیه‌ عقلانی‌ و 
عاجز  مسئله‌  از حل‌  وقتی‌  و  دیده‌اند  خالی‌  آموزه‌های خود  از  برخی‌  برای  منطقی‌  تفسیر 
گشته‌اند، صورت‌ مسئله‌ را پاک‌ کرده‌، ادعا نموده‌اند که‌ ایمان‌، حوزه‌ی احسـاس‌ و تجربـه‌ی 

باطنی‌ شخص‌ است‌، نه‌ حوزه‌ی عقلانیت‌ و تفکر منطقی‌.

واضح‌ است‌ که‌ چنین‌ تلقی‌ای مورد قبول‌ اندیشمندان‌ مسلمان‌ نیست‌. متفکران‌ اسلامی‌، 
به‌خصوص‌ اندیشمندان‌ شیعی‌ ـ هرچند با اخـتلاف‌ مراتـب‌ ـ بـه‌ کـارآیی‌ عقـل‌ در حیطـه‌ی‌ 
باورهای اساسی‌ دین‌ معتقدند. به‌ بیان‌ دیگر، از منظر ایشان‌، هیچ‌ باور و آموزه‌های ضـدعقل‌ 
در دین‌ اسلام‌ یافت‌ نمی‌شود. تمامی‌ اعتقادات‌ این‌ دین‌، یا عقل‌پذیر اند‌ -که می‌توان‌ با عقل‌ 
آن‌ را اثبات‌ و تبیین‌ نمود -یا عقل‌گریز-که‌ عقل‌ به‌ تنهایی‌ راهی‌ به‌ ساحت‌ آن‌ و معرفت‌ به‌ 
آن‌ ندارد و باید از طریق‌ علوم‌ وحیانی‌ از این‌ آموزه‌ شناخت‌ پیدا کرد. البته‌ در ایـن‌ دسته‌ی‌ 



136

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دوم‌، نیز رجوع‌ به‌ وحی‌ یا هر منبع‌ معتبر دینی‌، خود بر مبنای عقل‌ است‌. حاصل‌ آن‌که‌، 
به‌ نظر نگارنده‌، ادعای دسته‌ی اول‌ باطل‌ است‌ و دیدگاه‌ صحیح‌، همان‌ نظر دوم‌ است‌ که‌ 
بررسی‌ عقلانی‌ آموزه‌های دینی‌ متوقف‌ بر باور قلبـی‌ بـه‌ ایـن‌ امـور نیسـت‌؛ به‌ خصوص‌ که‌ 
به‌ اعتقاد ما ایمان‌ مشروط‌ به‌ معرفت‌ است‌ و مرتبه‌ی‌ علم‌ بر باور قلبی‌ مقـدم‌ است‌. ابتدا 

باید واقعیت‌ را شناخت‌، سپس‌ به‌ آن‌ واقعیت‌ شناخته‌شده‌ ایمان‌ آورد.

واقعیت‌ محقق‌ فلسفه‌ی دین‌ در طول‌ تاریخ‌ نیز ایـن‌ حقیقـت‌ را تأییـد مـی‌کند؛ زیـرا 
یا معقولیت‌  بعضی‌ از فیلسوفانی‌ که‌ این‌ مسائل‌ را مطرح‌ کرده‌اند، به‌ نشان‌دادن‌ موجهیت‌ 
پاره‌ای از نظریات‌ دینی‌ علاقه‌مند بوده‌اند. بعضی‌ دیگر، درصدد رد یا تشکیک‌ در بعضی‌ 
از آرای دینی‌ برآمدند، و دسته‌ سوم‌، مسائل‌ مربوطه‌ را بی‌طرفانه‌ در نظر گرفتند )پاپکین‌ و 
فلسفه‌ی  نویسندگان‌ حوزه‌ی  به‌ طیف‌های مختلف‌  نگاهی‌ کوتاه‌  استرول‌، ١٣٧٣: ‌٢٠٥(. 

دین‌ نیز نشان‌ می‌دهد که‌ فیلسوف‌ دین‌، لزومن مؤمن‌ به‌ خدا و دین‌دار نیست‌.

داشته‌باشد؛  دینی‌  عناصر  از  هم‌دلانه‌  درکی‌  باید  دین‌  فیلسوف‌  گفت‌  می‌توان‌  بنابراین‌، 
بجاست‌  اینک‌  دین‌،  فلسفه‌ی  تعریف‌  با روشن‌شدن‌  باشد.  یا لاادریگر  ملحد  فرد  هرچند 
که  معتقدند  برخی‌  کنیم‌.  اشاره‌  دین‌پژوهی‌  رشته‌های  دیگـر  بـا  دین‌  فلسفه‌ی  تفـاوت‌  بـه‌ 
فلسفه‌ی دین‌ با دیگر شـاخه‌های دیـن‌پژوهی‌، نظیر تاریخ‌ ادیان‌ و دین‌ تطبیقی‌ دو تفاوت‌ 

دارد:

الف‌( دامنه‌ی‌ تأملات‌ فلسفی‌ در فلسفه‌ی دین‌ محدود به‌ امور معرفتی‌ دین‌ است‌ )اموری 
که‌ با باور دینی‌ مرتبط‌اند( درحالی‌که‌ دانشمندان‌ سایر رشته‌ها به‌ تحقیق‌ در دیگر حوزه‌های 
درونی‌  روابط‌  و  دیـن‌  ابعاد  تمـامی‌  دین‌پژوهی‌،  شاخه‌های  دیگر  در  می‌پردازند.  نیز  دینی‌ 
آن‌ها مورد بررسی‌ قرار می‌گیرند. البته‌ این‌ وسعت‌ حوزه‌ی پژوهش‌ در سایر رشته‌ها به‌ حال‌ 
فیلسوفان‌ دین‌ نیز مفید بوده‌است‌؛ زیرا به‌ ایشان‌ در فهم‌ بهتر بسترهای عمل‌کرد باورهای 

دینی‌ کمک‌ می‌کند.

ب‌( تفاوت‌ مهم‌تر فلسفه‌ی دین‌ با سایر رشته‌های دین‌پژوهی‌ در این‌ است‌ که‌ عالمان‌ سایر 
حوزه‌ها اغلب‌ بر این‌ اعتقادند که‌ ادعای عینیت‌ در مطالعه‌ی دین‌، منوط‌ به‌ دو امر است‌: 
نخست‌، پژوهش‌گر دین‌ از منظر برون‌دینی‌ به‌ تأمل‌ درباره‌ی دین‌ بپردازد؛ دوم‌، پژوهش‌گـر 



137

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

به‌عنـوان‌ مثـال‌، در  نزند.  به‌ طرح‌ پرسش‌ درباره صدق‌ و کذب‌ دعاوی دینی‌ دست‌  دین‌، 
این‌گونه‌ رشته‌های دین‌پژوهی‌ به‌ دنبال‌ پاسخ‌ این‌ پرسش‌اند که‌ باور به‌ خدا، زندگی‌ فـردی با 
اجتماعی‌ را چگونه‌ پی‌ریزی می‌کند؛ حال‌ آنکه‌ فلسفه‌ی دین‌ به‌ این‌ سؤال‌ می‌پردازد که‌ آیا 

8 :200 ,Eshlemanباور مزبور صحیح‌ است‌؟ یعنی‌ آیا خدا وجود دارد

نویسندگان‌ عقل‌ و اعتقاد دینی‌ نیز بر همین‌ اعتقادند که‌ اولن، فلسفه‌ی دین‌، بعد عقلانی‌ 
رشـته‌هـای  سـایر  این‌که  دوم  می‌دهد؛  قرار  بررسی‌  مورد  آن‌را(  اساسی‌  )اعتقادات‌  دین‌ 
دین‌پژوهی‌، بحث‌ درباره‌ی معقولیت‌ و صدق‌ اعتقادات‌ دینی‌ را چندان‌ مجاز نمی‌داننـد و 
این‌ قبیل‌ مباحث‌ را باید در قلمرو فلسفه‌ی دین‌ بررسی‌ کرد )پترسـون‌ و دیگـران‌، ١٣٧٦: 
‌٢٣ـ٢٤(. به‌ بیان‌ دیگر، سایر رشته‌های دین‌پژوهی‌ کاری بـه‌ صـدق‌ و کـذب‌ مـدعیات‌ دینـی‌ 
ندارند و بیشتر به‌ کارکردهای فردی و اجتماعی‌ آموزه‌های دینی‌، تفاوت‌ها و مشـابهت‌های 
سنن‌ دینی‌ مختلف‌ با یکدیگر، تاریخ‌ ادیان‌ و سایر امور می‌پردازند، اما مسئله‌ی‌ اصلی‌ فلسفه 
دین‌، صدق‌ و کذب‌ مدعیات‌ دینی‌ است‌. فلسفه‌ی دین‌ به‌ دنبال‌ این‌ اسـت‌ کـه‌ آیـا اعتقاد 
به‌ وجود خدا، اعتقاد به‌ جهان‌ آخرت‌، باور به‌ اختیار انسان‌ و سایر باورهای دینی‌، اموری 

هستند که‌ بتوان‌ از صدقشان‌ دفاع‌ نمود یا نه‌.

قلمرو فلسفه‌ی دین
 مسائل‌ مطرح‌ در فلسفه‌ی دین‌ را به‌ دو دسته‌ تقسیم‌ کرده‌اند:

 الف‌( مسائل‌ برون‌دینی‌: مسائلی‌ که‌ پیش‌فرض‌ پذیرش‌ دین‌ و پرداختن‌ به‌ دین‌شناسی‌ 
دینـی‌ خـود،  مقـدس‌  متـون‌  و  کتـاب‌  در  دین‌ خاص‌،  یک‌  به‌  متدین‌  و  می‌کنند  فراهم‌  را 
چیزی راجع‌ به‌ آن‌ها نمی‌یابد، از این‌رو، باید قبل‌ از پذیرش‌ یک‌ دین‌ خاص‌ یا با صرف‌نظر 
از آن‌، درباره‌ی این‌ مسائل‌ اندیشه‌ و موضع‌گیری کرد. این‌ مسائل‌ به‌عنوان‌ مبـادی، در طرز 
تلقی‌ از دین‌ اثر دارند و فیلسوف‌ دین‌ باید رأی خود را برای تحلیل‌ عناصـر دینـی‌ در این‌ 

ناحیه‌ روشن‌ کند.

یا  دین‌  به‌  انسان‌  نیاز  دین‌،  خاست‌گاه  دین‌،  تعریف‌  از:  عبارتند  مسائل‌  این‌  از  پاره‌ای 
انتظـار بشر از دین‌، عقل‌ و وحی‌، رابطه‌ی‌ علـم‌ و دیـن‌،* اخـلاق‌ و دیـن‌، هنـر و دیـن‌، 



138

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دیـن‌ و فرهنگ‌، معنویت‌ و دین‌، زبان‌ دین‌، گوهر و صدف‌ دین‌، قلمـرو دیـن‌، مسـئله‌ی 
تحقیق‌پذیری، کثرت‌گرایی‌ دینی‌، وحدت‌ متعالی‌ ادیان‌ و... .

ب‌( مسائل‌ درون‌دینی‌: مسائلی‌ که‌ متدینان‌ به‌ ادیـان‌ و مـذاهب‌، بـا اسـتناد بـه‌ متـون‌ 
مقدس‌ دینی‌ به‌ آن‌ها اعتقاد دارند. البته‌ این‌ مسائل‌ خود دو دسته‌اند:

۱. مسائل‌ مشترک‌ میان‌ ادیان‌ مختلف‌، همچون‌ تعریف‌ خداوند، براهین‌ به سود و زیان 
وجود خداوند، اوصاف‌ خداوند، مسائل‌ مربوط‌ به‌ فعل‌ الهی‌ )معجزه‌(، مسئله‌ی‌ شر، نظام‌ 
اخلاقی‌ جهان‌، نحوه‌ی فهم‌ مفاهیم‌ بنیـادین‌ دیـن‌ -از قبیـل‌ ایمـان‌، رسـتگاری و نجـات‌، 
از  موجودات‌  خلقت‌  روح‌،  ماهیت‌  روح‌(،  )جاودانگی‌  نفس‌  خلود  دینی‌،  تجربه‌  عرفان‌، 

نیستی‌ به‌ هستی‌ و... .

۲. مسائل‌ اختصاصی‌ یک‌ دین‌ خاص‌، همچون‌ آموزه‌های تثلیث‌، گناه‌ جبلـی‌، فدیـه‌، 
تجسد در آیین‌ مسیحیت‌، اعتقاد به‌ جهان‌شمولی‌ و جاودانگی‌ آیین‌ اسلام‌، اعجـاز قـرآن‌ 
در دین‌ اسلام‌، کارما )Karma( و تناسخ‌ در آیـین‌ هندوئیسـم‌، جینیسـم‌ و نیروانـا در آیین‌ 

بودیسم‌ و... )کاشفی‌، ١٣٧٥: ‌٢٧٤ـ٢٧٧/ فنایی‌، ١٣٧٥: ‌٧٨ـ٧٩(.

دوم‌،  بخش‌  و  می‌پردازد  عام‌  مسائل‌  به‌  تنها  دین،  فلسفه‌ی  که  معتقدند  برخی‌  هرچند 
ادیان‌، برعهده علم‌ کلام‌ آن‌ دیـن‌ اسـت‌ )فنـایی‌، ١٣٧٥: ‌٧٩(،  یعنـی‌ مسائل‌ اختصاصی‌ 
امـا واقعیت‌ آن‌ است‌ که‌ فیلسوفان‌ دین‌، به‌ تناسب‌ تعلق‌ به‌ سنت‌ دینی‌ خاص‌، در فلسفه‌ی 
انگلیسـی‌زبـان‌  »فیلسـوفان‌  پرداخته‌انـد.  نیز  دین‌  آن‌  خاص‌  مسائل‌  بررسی‌  به‌  خود  دین‌ 
از رهگذر  که‌  نموده‌اند  فلسفی‌ای  به‌طور عمده معطوف‌ مسائل‌  را  توجه‌ خود  بیستم‌  قـرن‌ 
خـداباوری فراچنگ‌ آمده‌اند، و علت‌ این‌ امر، بدون‌ شک‌ این‌ بوده‌ است‌ کـه‌ غالـب‌ ایـن‌ 
 :2003  ,Wierenega بوده‌اند«  مأنوس‌  مسیحیت‌  با  دیگری  دین‌  هر  از  بیش‌  فیلسـوفان‌ 
یـک‌  فقـط‌  دین‌،  فلسفه‌ی  زمینه‌ی‌  در  تحقیقات‌  برخی‌  »امروزه‌  این‌،  از  فراتر  بلکه‌   429
این‌ اساس‌ می‌توان‌  بر  )تالیا فرو، ١٣٨٢: ‌٥٧(.  دیـن‌ واحـد را مطمح‌نظر قرار می‌دهند« 
دین‌  »فلسفه‌ی  را  ادیان‌  مشـترک‌  مسـائل‌  فلسفی‌  بررسی‌  اندیشمندان‌،  از  برخی‌  همانند 
عام‌« و تفلسف‌ دربـاره مسـائل‌ خـاص‌ هـر دیـن‌ را »فلسفه‌ی دین‌ خاص‌« نام‌ نهاد )ربانی‌ 

گلپایگانی‌، ١٣٧٨: ‌٩٧ـ٩٨(.



139

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

  لازم به ذکر است که‌ مسائل‌ مـورد بحـث‌ در فلسفه‌ی دین‌، بـه‌ یـک‌ میـزان‌ مایـه‌ی‌ 
مسـائل‌،  برخـی‌  علـم‌،  ایـن‌  تـاریخ‌  طـول‌  در  بلکـه‌  نبوده‌انـد،  دین‌  فیلسوفان‌  دل‌مشغولی‌ 
اختصـاص‌  بـه‌ خـود  را  مباحـث‌  از  برانگیخته‌، حجم‌ وسیع‌تـری  فزاینده‌تری  دغدغه‌های 
داده‌اند. ویلیام‌ هاسکر تاریخ‌ فلسفه دین‌ را به‌ سه‌ دوره‌ تقسیم‌ مـی‌کنـد کـه‌ تفـاوت‌هـای 
آنهـا  مشـخص‌کننـده  گرفتـه‌انـد،  قـرار  بحـث‌  مـورد  وجه‌  جدی‌ترین‌  به‌  که‌  موضوعاتی‌ 
می‌باشد. در نخستین‌ مرحله‌ که‌ تا حدود ١٩٦٥ ادامه‌ یافـت‌، زبـان‌ دینـی‌، بـه‌خصـوص‌ 
معناداری معرفتی‌ چنین‌ زبانی‌، مشغله‌ی‌ ذهنی‌ شدید بود. در مرحله‌ دوم‌ که‌ تا آخـر اوایـل‌ 
دهه‌ ١٩٨٠ ادامه‌ یافت‌، تلاش‌های زیادی متوجه‌ »فلسـفه‌ خـداباوری« گردیـد، ولـی‌ در 
از تمـام‌  دوره‌ی سوم‌، گوناگونی‌ قابل‌ توجهی‌ وجود داشته‌ و تنوع‌ موضوعات‌، گسترده‌تـر 

)421 :2006 ,Hasker(. دوران‌های گذشته‌ است‌

در پایان‌ قرن‌ بیستم‌، دو گرایش‌ در فلسفه‌ی دین‌ ظـاهر شـد: یکـی‌ گـرایش‌ بـه‌ بسـط‌ 
قلمرو فلسفه‌ی دین‌ بود تـا هـر کـار فلسـفی‌ای را کـه‌ چشـم‌انـداز واضـح‌ الهیـاتی‌ دارد، 
ـ  در اخلاق‌  الهـی‌  امـر  نظریه‌ی‌  نمونه‌،  برای  آن‌ هم‌جوار شود.  با  یا دست‌کم‌  بگیرد  دربر 
نظریه‌ای فرا اخلاقی‌ مبنی‌ بر این‌که‌، این‌ اوامر خداوند است‌ که‌ وضعیت‌ اخلاقی‌ افعال‌ را 

تعیین‌ می‌کند ـ در متون‌ درسـی‌ فلسفه‌ی دین‌ مـورد بحث‌ و بررسی‌ قرار گرفت‌.

گرایش‌ دوم‌ را آن‌ دسته‌ از فیلسوفان‌ دین‌ داشتند که‌ توجـه‌ خــود را ـ اغلـب‌ بـه‌نحـو 
هم‌دلانه‌ ـ به‌ موضوعات‌ صریح‌ الهیاتی‌، به‌ویژه‌ آموزه‌های خداباوری مسیحیت‌ معطـوف‌ 
فلسفه‌ی‌  ابزارهای  از  متجسـد  خـدای‌  منطـق‌  کتاب‌  در  موریس‌،  توماس‌  مثلا  نمودند؛ 
توجه‌  جلب‌  که‌  موضوعاتی‌  دیگـر  گرفـت‌.  بهـره‌  تجسـد  آمـوزه  از  دفـاع‌  بـرای  تحلیلـی‌ 
کردند، تثلیث‌ و فدیه‌ بود .)Wierenega, 2003: 442( در حــال‌ حاضــر نیــز، فلسفه‌ی 
موضوعات‌  است‌:  شده  متمرکز  خداوند  خصـوص‌  در  موضــوعات‌  از  دامنه‌ای  بــر  دین‌ 
به‌  مربوط‌  ـ  متافیزیکی‌  موضوعات‌  ـ   God اصطلاح‌  معنای  به‌  مربوط‌  زبان‌شناختی‌- 
معرفت‌  و  موجه‌  باور  به‌  مربوط‌  ـ  معرفت‌شـناختی‌  مسائل‌   ، ـ  و صفات‌ خداوند  واقعیت‌ 
واقعیت‌ خداوند ـ و مسائل‌ اخلاقی‌ ـ مربوط‌ به‌ نقـش‌ داشتن‌ خداوند در اخلاق‌ شخصی‌ و 

.)2006:483 ,Moser(اجتماعی‌ و معنای زندگی



140

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

گفتنی‌ است‌ فلسفه‌ی دین‌ حاضر، به‌طور عمده‌ ناظر به‌ دین‌ غالـب‌ در مغـرب‌زمـین‌ ـ 
یعنی‌ مسیحیت‌ ـ است‌، هرچند برخی‌ مسائل‌ مطرح‌ در آن‌، میان‌ غالـب‌ ادیـان‌ مشـترک‌ 
ادیان‌ توجه‌ دارد، ولی‌ در هـر حـال‌،  از مسائل‌ خاص‌ برخی‌  پاره‌ای  به‌  نیز گرچه‌  است‌ و 
آن‌چه‌ از مسائل‌ فلسفه‌ی دین‌ در مغـرب‌زمـین‌ مطـرح‌ بـوده‌ و هسـت‌، فـارغ‌ و غافـل‌ از 
آموزه‌های دین‌ مبین‌ اسلام‌ است‌. اصولن »متفکران‌ غربی‌، تحولات‌ علمی‌ جهـان‌ سـوم‌ را 
به‌ طورکلی‌ نادیده‌ می‌گیرند. الهیات‌ اسلامی‌ در غرب‌، همانند موضوعی‌ بسیار فرعی‌، بـه‌ 
ماننـد  بررسـی‌ رشـته‌ی‌ خاصی‌،  بـه‌  مایـل‌  تنهـا کسـانی‌ کـه‌  و  رانـده‌ مـی‌شـود  حاشـیه‌ 

اسلام‌شناسی‌اند، به‌ تحصیل‌ آن‌ اشتغال‌ می‌ورزند« )لگنهاوسن‌، ١٣٨٣: ‌٣٩٦(.

ماهیت‌ فلسفه‌ی دین‌
تـأملات‌  از  اسـت‌  عبـارت‌  دین‌  فلسفه‌ی  که‌  رسیدیم‌  نتیجه‌  این‌  به‌  بحث‌  این‌  در  این‌که‌  با 
عقلانی‌ و بررسی‌های فلسفی‌ درباره‌ی ایده‌های دینـی‌، ولـی‌ بـه‌ نظـر نمـی‌رسـد ماهیـت‌ 
گزاره‌های فلسفه دین‌ وضوح‌ کافی‌ یافته‌باشد. آری فلسفه‌ی دین‌ عبارت‌ است‌ از بررسـی‌ 
فلسفی‌ دین‌، ولی‌ نوع‌ رویکرد ما به‌ فلسفه‌ی دین‌ کـاملن در گـرو آن‌ اسـت‌ کـه‌ وظیفـه‌ی‌ 
فلسفه‌ را به‌ طورکلی‌ چه‌ بدانیم‌. در سراسر تاریخ‌ اندیشه‌ی‌ مغرب‌زمین‌، این‌ تلقی‌ سنتی‌ از 
فلسفه‌ حاکم‌ بوده‌‌ است‌ که‌ فلسفه‌ می‌تواند محتوای اعتقادات‌ ما، از جمله‌ صدق‌ و کذب‌ 
الهیات‌ طبیعی‌ عنوان‌ رشته‌ای است‌ کـه‌ در آن‌  اعتقادات‌ دینی‌ را مورد بررسی‌ قرار دهد. 
مـی‌بایسـت‌  و  را می‌توان‌  دینی‌  اعتقادات‌  و سایر  به‌ وجود خداوند  اعتقاد  فرض‌ می‌شود، 
به‌ مدد براهین‌ فلسفی‌ اثبات‌ کرد. با این‌همه،‌ در بخش‌ اعظم‌ قرن‌ بیستم‌، رویکرد فلسـفی‌ 
اصلی‌ در میان‌ فیلسوفان‌ انگلیسی‌زبان‌، رویکرد تحلیلی‌ بوده است‌. اندیشمندانی‌ همچون‌ 
فلسفه  کتاب‌های  در  که‌  ریچارد سوئین‌برن‌  و  پلنتینگا، جان‌ هیک‌  آلوین‌  آلستون‌،  ویلیام‌ 
دین‌ فراوان‌ از ایشان‌ نام‌ برده‌ می‌شود، همگی‌ متعلق‌ به‌ سنت‌ فلسفه‌ی تحلیلی‌ اند. مطابق‌ 
تلقی‌ افراطی‌ از فلسفه‌ی‌ تحلیلی‌، کار فلسفه‌ منحصر به‌ تحلیل‌ منطقی‌ تصورات‌ و توضیح‌ 
درباره‌ی  نمی‌تواند  فلسفه‌  تلقی‌،  این‌  براساس‌  می‌بریم‌.  کار  به‌  که‌  است‌  مفاهیمی‌  معنای 
صـدق‌ و کذب‌ اعتقادات‌ دینی‌ به‌ بحث‌ بپردازد. مطابق‌ تلقی‌ متعـادل‌تـر، تحلیـل‌ روشـن‌ 
و دقـت‌ منطقی‌ مقدمه‌ی‌ تأملات‌ اساسی‌تر درباره‌ی حقیقت‌ و معقولیت‌ گزاره‌های فلسفی‌ 



141

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

می‌باشند )پترسون‌ و دیگران‌، ١٣٧٦: ‌٢٦ـ٢٧(. تمایز میان‌ فلسفه‌ی دین‌ با دو رشته‌ی‌ دیگر 
به‌ روشن‌شدن‌ ماهیـت‌ گـزاره‌های فلسفه‌ی دین‌ کمک‌ می‌کند. نویسندگان‌  به‌ آن‌،  قریب‌ 
متعـادلش‌  رویکـرد  با  تحلیلی‌  فلسفله‌ی  سنت‌  به‌  متعلق‌  را  خود  که‌  دینی‌  اعتقاد  و  عقل‌ 
مـی‌داننـد، معتقد اند قـائلان‌ بـه‌ »الهیـات‌ جزمـی« ‌ )Dogmatic theology(  با فرض‌ 
برای  می‌کوشند  خاصی‌،  اعتقادی  اصـول‌  صـحت‌  یـا  معـین‌  دینـی‌  سـنت‌  یک‌  حجیـت‌ 
با  هرگز  اما  بیابند،  راهی‌  قبولشان‌،  مـورد  اعتقـادی  اصـول‌  نظـام‌مندکردن‌  و  توضیح‌دادن‌ 
نیز در پی‌ آن‌   )Apologetics( ‌ »برنمی‌خیزنـد. »دفاعیـات‌ دینـی به‌ معارضه‌  آن‌ اصول‌ 
الهیات‌  کنند.  دفاع‌  عقلی‌  انتقـادات‌  مقابـل‌  در  خاص‌  دینی‌  دیدگاه‌ی  یک‌  از  که‌  هستند 
می‌جویند،  بهره‌  منطقی‌  مهـارت‌  و  فلسـفی‌  دانـش‌  از  هرچنـد  دینی‌  دفاعیـات‌  و  جزمی‌ 
و  باز  نسبتن  موضعی‌  رقیـب‌  دیـدگاه‌هـای  بـه‌  »نسـبت‌  یعنـی‌  نیسـتند؛  فلسفی‌  خود  اما 
پذیرا  می‌شود،  وارد  شان‌  تعهدات  بنیانی‌ترین‌  بر  که‌  را  انتقاداتی‌  و  ندارند  غیرجانب‌دارانه‌ 

نیستند« )همان‌، ص‌٢٧ـ٢٨(.

پرسش‌هایی‌ که‌ در فلسفه‌ی دین‌ مطرح‌ می‌شوند، به‌ ظاهر همان‌ پرسش‌هایی‌ هستند که‌ 
عالمان‌ الهیات‌ با آن‌ مأنوس‌ بوده‌اند. با این‌ همه‌، واقعیت‌ آن‌ است‌ کـه‌ وقتـی‌ انسـان‌ بـا 
مباحث‌ جدید ناظر به‌ این‌ سؤال‌ها آشنا می‌شود، درمی‌یابد که‌ فلسفه‌ی دین‌ آن‌طور هم‌ که‌ 
می‌نماید، معصوم‌ نیست‌... . فلسفه‌ سال‌ها در خدمت‌ علوم‌ بوده‌ و بردگـی‌ آن‌ در مقابـل‌ 
جسـم‌گرایـی‌،  مـاده‌گرایـی‌،  انسـان‌گرایـی‌،  بـا  بـی‌شـماری  سازگاری‌های  مستلزم‌  علوم‌، 
فلسـفه‌،  کـه‌  هنگـامی‌  و  دیـن‌انـد  خصم‌  که‌  است‌  ایدئولوژی‌هایی‌  دیگر  و  طبیعت‌گرایی‌ 
را  ایدئولوژیها  این‌  تمامی‌  الهی‌دانان‌ مطرح‌ می‌کند، استدلال‌های  برای  را  سؤال‌های خود 
در مقابل‌ هر واکنش‌ احتمالی‌ آنان‌ در آستین‌ دارد. الهی‌دان‌ اگـر بخواهـد در مقابـل‌ ایـن‌ 
و خـواه‌  ـ خـواه‌ مسـیحی‌  متـون‌ سـنتی‌  در  و موجود  مباحث‌ مضبوط‌  با شرح‌  پرسش‌ها 
اسلامی‌ ـ واکنش‌ نشان‌ دهد، به‌ نادانی‌ و بی‌ارتباطی‌ با مسائل‌ درخور اعتنای ایـن‌ عصـر 

متهم‌ خواهد شد.

فلسفه‌ی دین‌ به‌ هیچ‌وجه‌ صرفن نامی‌ دیگر برای الهیات‌ عقلانی‌، بـه‌ معنـای سـنتی‌اش‌ 
گرفتـه‌  کـار  بـه‌  الهیاتی‌  مسائل‌  در  که‌  عقلی‌ای  معیارهای  همان‌  درست‌  زیرا  نیست‌؛ 



142

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یافته‌اند. »امروزه‌ گفت‌وگو میان‌ فلسفه‌ و الهیات‌ صـرفن امـری نیسـت‌  مـی‌شوند، تغییر 
میـان‌ ذهن‌ پرسشگر فیلسوف‌ و روح‌ پرهیزگار الهی‌دان‌. هر پرسشی‌ بـا انتظارهایی‌ ناگفتـه‌ 
تحقیقی‌  مـورد  اسـت‌. هـر  بنماید، همـراه‌  که‌ ممکن‌ است‌ شایسته‌  پاسخی‌  نوع‌  درباره‌ی 
مستلزم‌ ملاک‌ تبیین‌ است‌. انتظارها و پیش‌فرض‌هایی‌ که‌ به‌ فلسفه‌ی دین‌ شکل‌ مـی‌دهند، 
عمیقا صبغه‌ی‌ اندیشه‌ جدید غرب‌ را با خود دارند. باید توجه‌ داشت‌ که‌ این‌ درگیـریهـا در 
بستر توقعات‌، ضوابط‌ استدلال‌ و پیش‌فرض‌هایی‌ روی می‌دهند کـه‌ بسـیاری از آنهـا کاملا 
با آنچه‌ در علوم‌ اسلامی‌ یافت‌ می‌شـود، بیگانـه‌انـد. قبـل‌ از آن‌که‌ عـالم‌ اسـلامی‌ بخواهد 
بایـد نکات‌  الهیـات‌ مطـرح‌ کـرده‌،  به‌ سؤال‌هایی‌ بپردازد که‌ فلسفه‌ی دین‌ معاصـر بـرای 

فوق‌ را مد نظر داشته‌ باشد« )لگنهاوسن‌، ١٣٨٣: ‌٤١٤ـ٤١٥(.

نتیجه‌گیری 
در زمره‌ی  دین‌  فلسفه‌ی  نتیجه بدست می‌آید چنین است که  به عنوان  نوشته  این  از  آن‌چه 
فلسفه‌های مضاف‌ به‌ امور است‌. فیلسوف‌ دین‌ با تعلق‌ به‌ مکتب‌ فلسفی‌ خاص‌ به‌ فلسفیدن‌ 
درباره مفاهیم‌، مـدعیات‌ و اعمـال‌ دینـی‌ مـی‌پردازد، هرچند غالب‌ مسائل‌ فلسفه‌ی دین‌، 
ناظر به‌ ابعاد معرفتـی‌ و باورهـای سـنن‌ دینی‌ می‌باشد. از سوی دیگر، فلسفه‌ورزی فیلسوفان‌ 
دین‌ درباره‌ی ابعاد دین‌، حقیقت‌ و رویکرد واحدی ندارد، بلکه‌ خاست‌گاه فلسفه‌ی دین‌ در 
مغرب‌زمـین‌، مکاتـب‌ فلسـفی‌ رایـج‌ در آن‌، همانند فلسفه‌ی‌ تحلیلی‌، فلسفه‌های اگزیستانس‌ 
و غیره‌ است‌؛ یعنی‌ هر فیلسوف‌ دیـن‌، بـه‌ مقتضای گرایش‌ خاص‌ خود در مابعدالطبیعه‌ و تعلق‌ 
بـه‌ یـک‌ مکتـب‌ خـاص‌ فلسـفی‌، به‌ اتخاذ رأی درباره‌ی مسائل‌ فلسفه دین‌ می‌پردازد. بـه‌ 
قـول‌ فیلیـپ‌ کـوئین‌، بسـیاری از فیلسوفان‌ از درون‌ سنت‌ های فکری، همچون‌ پراگماتیسم‌، 
فلسفه‌ پویشی‌، پدیدارشناسـی‌ و تومیسم‌ با دین‌ برخورد کرده‌اند )Quinn , 2005: 497( و 
دقیقن به‌ همین‌ جهت‌ است‌ که‌ همان‌ تنوع‌ گسترده‌ -و حتا گاه‌ تناقض‌آلود- میان‌ نحله‌هـای 
فلسفه‌ی‌ مطلق‌ در مسـائل‌ فلسفه‌ی دین‌ نیز به‌ چشم‌ می‌خورد و این‌ نیسـت‌ جـز بـه‌ علـت‌ 
آن‌که‌ فلسفه‌ی دین‌ هـر فیلسوفی‌ به‌ عنوان‌ یک‌ فلسفه‌ مضاف‌، زاییده‌ی فلسـفه‌ مطلـق‌ اوسـت‌. 
بـه‌ همـین‌ جهـت‌، اختلافات‌ و تضادهای مکاتب‌ مختلف‌ فلسفی‌، مثل‌ اگزیستانسیالیسم‌ و 

فلسفه‌ی‌ تحلیلـی‌، به‌ فلسفه‌ی دین‌ نیز سرایت می‌کند.



143

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

بر این‌ اساس‌، راه‌یافتن‌ به‌ عمق‌ مسائل‌ مطرح‌ از سوی فلاسفه‌ی‌ دین‌، منوط‌ بـه‌ اطـلاع‌ 
به‌ مبانی‌ فلسفی‌ وی‌ در فلسفه‌های مطلـق‌  کافی‌ از گرایش‌ فلسفی‌ ایشان‌ و توجه‌ی‌ لازم‌ 
است‌. به‌ بیان‌ دیگر، تا وقتی‌ که‌ فلسفه‌ی‌ مطلقی‌ را که‌ فیلسوف‌ دیـن‌ تعلـق‌ خـاطر بـه‌ آن‌ 
دارد، نشناسیم‌ و از اصول‌ و مبانی‌ و رخنه‌های احتمالی‌ آن‌ واقف‌ نباشیم‌، شناخت‌ مـا از 

فلسفه‌ی دین‌ وی، شناختی‌ غیردقیق‌ و خطاپوش خواهد بود.

با دیگر رشته‌های هم‌گون، چون کلام  با توجه به ویژگی‌های فلسفه‌ی دین و تمایز آن 
فلسفی و کلام جدید، بدست آمد که فلسفه دین به‌عنوان یک شاخه‌ی فلسفه ناظر به کاوش 
تاریخ، ویژگی‌ها، ماهیت، قلمرو، موضوع  ایده‌ها و اصول اساسی دینی،  فلسفی در مورد 
و مسائل مشخص خودش را دارد. همچنین روشن شد که تمسک به این رشته و تکمیل 
گاهی نسبتاً کامل در مورد آن، به هرچه پخته‌تر شدن باورها و اصول دینی ما منجر خواهد  آ

شد.

منابع‌ و مآخذ
انتشـارات‌  تهـران‌:  دین‌؛  فلسفه‌ی  مسائل‌  و  مفاهیم‌   )١٣٨١( حمیدرضا  آیت‌اللهی‌،   .۱

مؤسسـه‌ توسعه‌ دانش‌ و پژوهش‌ ایران‌.
۲. اتینگن‌، فون‌ )١٣٧٥( فلسفه‌ی دین، میزگرد، قبسات‌، ش‌٢، زمستان ‌1375. 

۳. اسفندیاری، محمد )١٣٧٤( کتاب‌شناسی‌ توصیفی‌ کلام‌ جدید نقـد و نظـر؛ سـال‌ اول‌، 
ش‌٢.

۴. باربور، ایان‌ )١٣٧٩( علم‌ و دین‌، ت. بهاءالدین‌ خرمشاهی‌، چاپ‌ سوم‌، تهـران‌: مرکـز 
نشـر دانشگاهی‌.

۵. پاپکین‌، ریچـارد و آوروم‌ اسـترول‌ )١٣٧٣(کلیـات‌ فلسـفه‌، ترجمـه‌ و اضـافات‌ سـید 
جلال‌الدین‌ مجتبوی، چاپ‌ هشتم‌، تهران‌: انتشارات‌ حکمت‌.

دین‌؛  فلسفه‌ی  بر  درآمدی‌  دینی‌:  اعتقاد  و  عقل‌   )١٣٧٦( دیگران‌  و  مایکل‌  پترسون‌،   .۶
ترجمـه‌ی‌ احمد نراقی‌ و ابراهیم‌ سلطانی‌، چ اول‌، تهران‌: انتشارات‌ طرح‌ نو.

با فلسفه دین‌ )٥(، ت.‌  آشنایی‌  بیستم‌:  تالیا فرو، چارلز )١٣٨٢( فلسفه دین‌ در قرن‌   .۷
انشاءاالله رحمتی‌، چ‌ اول‌، تهران‌: دفتر پژوهش‌ و نشر سهروردی.



144

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

و  مطالعات‌  مرکز  قم‌:  دوم‌،  چاپ‌  جدید؛  کلام‌   )١٣٨١( عبدالحسین  خسروپناه‌،   .۸
پژوهش‌های فرهنگی‌ حوزه‌ علمیه‌.

۹. دیویس‌، براین )١٣٧٨( درآمدی‌ به‌ فلسفه دین‌، ت.‌ ملیحه‌ صـابری، ویر.‌ محمـد سعید 
حنایی‌ کاشانی‌، چ‌ اول‌، تهران‌: مرکز نشر دانشگاهی‌.

با کلام‌ جدیـد و فلسفه‌ی دین‌، چـاپ‌ اول‌،  ۱۰. ربانی‌ گلپایگانی‌، علی‌ )١٣٧٨( آشنایی‌ 
قـم‌: واریان.

مؤسسـه‌  تهـران‌:  شـریعت‌،  تئوریک‌  بسط‌  و  قبض‌   )١٣٨٢( عبدالکریم‌  سروش‌،   .۱۱
فرهنگـی‌ صراط‌.

دین؛  فلسفه  و  کـلام‌ جدیـد  تمایز  پیرامون‌  توضیحی‌  احد )1375(  قراملکی‌،  فرامرز   .۱۲
قبسات‌، ش‌٢، ١٣٧٥.

انتشـارات‌  بر فلسفه‌ی دین‌ و کلام‌ جدیـد، قـم‌:  ابوالقاسم‌ )١٣٧٥( درآمدی‌  فنایی‌،   .۱۳
اشـراق‌.

۱۴. کاشفی‌، محمدرضا )١٣٧٥( فلسفه دین‌ و کلام‌ جدید، کلام‌ جدید در گذر اندیشه‌هـا؛ 
علی‌ اوجبی‌، ص‌٢٥٣ـ٢٩٩، تهران‌: مؤسسه‌ فرهنگی‌ اندیشه‌ معاصر. 

۱۵. لگنهاوسن‌، محمد )١٣٨٣( سیاحت‌ اندیشه‌ در سپهر دین‌؛ ت.‌ گروهـی‌ از مترجمـان‌، 
چاپ‌ اول‌، قم‌: مرکز انتشارات‌ مؤسسه‌ی‌ آموزشی‌ و پژوهشی‌ امام‌ خمینی‌.

۱۶. نات‌ شرما، رام‌ )1373( فلسفه دین‌؛ حقایق‌ و ابهام‌ها؛ بیژن‌ بهادروند، کیهان‌ فرهنگـی‌، 
سال‌ یازدهم‌، ش‌٤ )مسلسل‌ ١١١(، ١٣٧٣.

تحلیـل‌  روش‌  بـه‌  خـدا  وجود  اثبات‌  براهین‌  بر  نقدی  دین‌:  فلسفه‌ی  جان‌  هاسپرز،   .۱۷
دفتر  قـم‌:  اسـلامی‌،  تحقیقـات‌  و  مطالعـات‌  مرکز  ویراستاری  و  ترجمه‌  گروه‌  فلسفی‌، 

تبلیغات‌ اسلامی‌ حوزه‌ی علمیه‌ی‌ قم‌:]بی‌تا.]
۱۸. همتی‌، همایون‌ )1379( نگاهی‌ به‌ دین‌پژوهی‌ در جهان‌ معاصر، کلـیم‌ کیـت‌، هـانس‌، 

شناخت‌ دانش‌ ادیان‌، چاپ‌ اول‌، انتشارات‌ نقش‌ جهان‌، ١٣٧٩.
دکتـر  بـا  رضـوی  مسـعود  گفتگوهـای  دیـن‌پژوهـی‌:   )1380( فتح‌االله  مجتبایی‌،   .۱۹
بـین‌اللملـی‌  مرکـز  همکـاری  بـا  هـرمس‌  انتشارات‌  تهران‌:  اول‌،  چ  مجتبایی‌،  فـتح‌االله 

گفتگوی تمدن‌ها، ١٣٨٠.



145

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

انتشارات‌  تهران‌:  دوم‌،  چ‌  سالکی‌،  بهزاد  ت.‌  دین‌،  فلسفه‌ی   )١٣٧٤( جان‌  هیک‌،   .۲۰
بین‌المللی‌ الهدی،.

21. Adam, D. S; (2003) “Theology”, in Encyclopedia of Religion 

and Ethics;

James Hastings (ed.) London, T & T Clark, V.12.

22. Alston, William P (1998) “History of Philosophy of Religion”, 

in Routledge Encyclopedia of Philosophy; Edward Craig (ed.) Lon-

don: Routledge, Vol. 8.

23.  _______ (1972) “Problems of Philosophy of Religion”, in The 

Encyclopedia of Philosophy; Paul Edwards (ed.) New York Mac-

millan Publishing, Vol. 6.

24. Cain, Seymour (1993) “Study Of Religion”, in Encyclopedia 

of Religion; Mircea Eliade (ed) New York: Macmillan Publishing 

Company, Vol. 14.

25. Copan, Paul and Chad Meister (2008) (eds.) Philosophy of reli-

gion: Classic and Contemporary Issues, Blackwell Publishing Ltd.

26. Eshleman, Andrew (2008) (ed.) Readings in philosophy of reli-

gion: East meets West, Blackwell Publishing Ltd.

27. Hasker, William (2006) “Analytic Philosophy of Religion”, in 

The Oxford Handbook of Philosophy of Religion, William Hasker 

(ed.) Oxford.



146

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

28. Hick, John H (1990) Philosophy of Religion: Prentice Hall 

Foundations of Philosophy Series, New Jersey, Prentice-Hall Inc., 

4th edition.

29. Mitchell, Basil (1971) The Philosophy of Religion: Oxford 

Readings in Philosophy, Basil Mitchell (ed.) New York, Oxford 

University Press.

30. Moser, Paul K (2006) “Philosophy of Religion”, in The Ency-

clopedia of Philosophy; 2nd Edition, Donald M. Borchert (ed.) New 

York, Macmillan Publishing, Vol. 7.

31. Proudfoot, Wayne (1993) “Philosophy of Religion”, in Encyclo-

pedia of Religion; Mircea Eliade (ed.) New York: Macmillan Pub-

lishing Company, Vol. 11.

32. Quinn, Phillip (2006) “History of Philosophy of Religion [ad-

dendum]”, in The Encyclopedia of Philosophy; 2nd Edition, Donald 

M. Borchert (ed.) New York, Macmillan Publishing, Vol. 7.

33. Smith, John E (1993) “Philosophy and Religion”, in Encyclope-

dia of Religion; Mircea Eliade (ed.); New York: Macmillan Publish-

ing Company, Vol.11.

34. Stump, Eleonore (1998) “Philosophy of Religion”, in Routledge 

Encyclopedia of Philosophy; Edward Craig (ed.) London: Rout-

ledge, Vol. 8.

35. Westphal, Merold (2000) “The emergence of Modern Philoso-

phy of Religion”, in A Companion To Philosophy Of Religion; Phil-



147

دین
ی 

سفه‌
یِ فل

ست
 چی

ت/
سا

ی قب
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

ip L. Quinn and Charles Taliaferro (eds.) Malden Massachusetts, 

Blackwell.

36. Wierenega, Edward R. (2003) “Philosophy of Religion”, in 

Routledge History of Philosophy; G.H.R. Parkinson and S.G. Shan-

ker (eds.) Vol 10: Philosophy of Meaning, Knowledge and Value in 

Twentieth Century, John V. Canfield (ed.) New York: Routledge.

37.Daniel L. pals (1996) Seven Theories of Religion; Oxford: Ox-

ford University Press.





 ظرفیت‌های فقه اسلامی
 در توسعه انسانی 

 محمد احمدی

چکیده	
به دنبال بروز پیامدهای منفی نظریه توسعه اقتصادی در اواخر قرن بیستم، رویکرد »توسعه 
انسانی« ترویج شد. اما معیارها و شاخص‌های توصیه شده در رویکرد رایج توسعه انسانی، 
اجتماعی  تحول  و  برنامه  هر  چون  نمی‌کند،  را  لازم  کفایت  انسان،  تعالی  و  تربیت  برای 
مستلزم تحول درونی انسان است. برای این‌که انسان به پیشرفت و کمال واقعی دست یابد، 
اگر  تبیین کرد.  انسان  بر اساس واقعیت‌های وجودی  را  انسانی  توسعه  باید شاخص‌های 
مکتبی، مدعی ارایه الگوی توسعه انسانی است، باید ابتدا ابعاد وجودی انسان را شناخته و 
آنگاه مطابق با نیازهای مادی و معنوی او، برنامه توسعه را ارائه کند. این مقاله ضمن تبیین 
ابعاد توسعه انسانی، راهبردهای فقه اسلامی را در تامین و تضمین توسعه انسانی با روش 
نشان  تحلیلی  و  توصیفی  روش  با  تحقیق  یافته‌های  می‌کند.  تحلیل  و  استنتاج  اجتهادی 

noname
New Stamp_3



150

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

می‌دهد که توسعه در صورت منتج به کمال انسانی می‌شود که ابعاد درونی و بیرونی آن با هم 
در نظر گرفته شود. فقه اسلامی این ظرفیت را دارد که انسان را ابتدا از زندان تن آزاد نماید، 
آنگاه غل و زنجیرهای بیرونی را برداشته تا انسان آزاده در جریان تکامل و پیشرفت قرار 

گرفته و به وضعیت مطلوب دست پیدا کند.

کلید واژه: توسعه، فقه اسلامی، منابع انسانی، تربیت اسلامی

درآمد
در نظریه‌های رایج توسعه، توسعه به مثابه رشد اقتصادی در نظر گرفته شد. تولید و مصرف 
کالا عامل رفاه زندگی مردم تلقی و برای سنجش میزان رفاه و توسعه به شاخص درآمد ملی 
توجه گردید و به متغییرهای دیگر چون سرمایه انسانی به عنوان ابزار در جهت چرخه تولید 
کالا توجه ‌شد. اما با گذشت زمان، آشکار گردید که رشد اقتصادی، نه تنها وضعیت مردم را 
تغییر نداده است که شکاف بین طبقه فقیر و غنی را بیش از پیش افزایش داده. این پرسش 

مطرح گردید که چه عوامل می‌تواند وضعیت موجود بشر را تغییردهد؟

پاسخ به این پرسش باعث شد که مطالعه درباره‌‌ی سرمایه انسانی و تأمین نیازهای اصیل 
انسانی اهمیت و توجه ویژه پیدا کند. چون تا توسعه انسانی ایجاد نشود، دستیابی به سایر 
ابعاد توسعه غیر ممكن است. جوهره‌ی توسعه انسانی، به توسعه و شکوفایی استعدادها و 
اراده‌های انسانی بر می‌گردد. بدین ترتیب نظریه توسعه انسانی، در دهه‌های اخیر مورد توجه 

سازمان ملل قرار گرفت.

در  توسعه‌یافتگی کشورها  یابی  ارز برای  را  1990 شاخص‌هایی  دهه  از  ملل،  سازمان 
بهبود   .3 و  معرفت  و  دانش  به  دسترسی   .2 سالم،  و  طولانی  زندگی   .1( محور:  سه 
سطح زندگی مناسب‌( مورد سنجش قرار داد تا زمینه گسترش انتخاب مردم فراهم شود 

.)9  p  ,1990  ,UNDP(

اما شاخص‌های توسعه انسانی، مبتنی بر مبانی غیردینی ترسیم شده است که با نگرش 
ارزش‌های  و  معنوی  بعد  و  است  پرداخته  رفتارهای وی  و  انسان  ماهیت  به  مادی‌گرایانه 
انسانی را نادیده گرفته است. انسان مدرن، با نشستن به جای خداوند، خواستار رهایی از 



151

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
تمامی قید و بندهایی است که او را محدود می‌سازند. پیامد چنین آزادی، انحطاط اخلاقی، 

از خودبیگانگی، بحران معنویت، سستی بنیان خانواده، حرص و سلطه‌جویی است.

و  پیشرفت  شاخص‌های  عنوان  به  نیز  اسلامی  جوامع  در  شاخص‌ها  همین  متأسفانه 
توسعه پذیرفته شده است و امور جامعه اسلامی بر اساس آن سازماندهی می‌شود. اما مسئله 
این است که این شاخص‌ها نمی‌تواند انسان را به تعالی و پیشرفت برساند و جامعه توسعه 

یافته اسلامی را پدید آورد. بنابراین، برای تحقق جامعه مطلوب و دستیابی به توسعه انسانی، 
باید نگاه واقع‌بینانه به انسان و ابعاد وجودی او داشت.

مسئله این است که آیا فقه اسلامی م‌ىتواند در توسعه انسانی نقش ایفا کند؟ در پاسخ 
اساس  بر  را  تربیت  و شیوه‌هایى  اصول  که  دارد  را  این ظرفیت  اسلامی  فقه  که  گفت  باید 
بایدها و نبایدهای که از واقعیت‌های وجودی انسان سرچشمه می‌گیرد، ترسیم نماید تا با 
شکوفایی استعدادها و ظرفیت‌های انسان تحت آموزه‌های فقهی، بتوان به توسعه و کمال 

یابد. مطلوب دست 

الف( مفاهیم	

1. مفهوم تربیت
در عربی واژه‌ی »التربیة« مصدر باب تفعیل از ماده‌ی »ربب« به معنای مالک و مدیر و یا 
از »ربو« به معنای شیئ که در ذات خودش رشد می‌کند، آمده است )مصطفوی، 1368‏، ج 
‏4، ص 35(. در زبان فارسی، تربیت به معنای پروردن، آداب و اخلاق را به کسی یاد دادن، 
آموختن کودک، به کار رفته است )دهخدا، 1373، ج 4، ص 5776(. در انگلیسی از واژه 

»Education« استفاده می‌شود.

دانشمندان علوم تربیتی برای تربیت دو گونه تعریف کرده اند: یکی تعریف هنجاری و 
ارزشی است که بر اساس مبانی، نظام فکری، اهداف و ارزش‌های خاصی تعریف صورت 
به واقعیت  با توجه  تعریف‌های توصیفی و تحلیلی است که  اما دسته دیگر،  گرفته است. 
از این دسته  تبیین فرایند تربیت می‌پردازد. اکثر تعاریف مطرح شده،  خارجی به تحلیل و 



152

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

است؛ مانند: تربیت به معنی برانگیختن و فراهم‌آوردن موجبات رشد و پرورش و شکوفایی 
سعادت  و  کمال  به  رسیدن  منظور  به  انسان  قابلیت‌های  و  توانایی‌ها  استعدادها،  تمامی 

مطلوب است )بهشتی، 1387، ص 35(.

تربیت، محصول  و  تعلیم  نهاد  معنای  به  دارد؛  کاربردهای مختلف  تربیت  واژه  امروزه 
امور  و  تربیت  فرایند  متربی،  و  مربی  بین  ارتباط  فرایند  تربیت،  محتوای  و  برنامه  تربیت، 

می‌شود. استفاده  آن  به  مربوط 

2. فقه اسلامی
واژه‌‌ی »فقه«، در لغت به معنای مطلق فهم، علم و ادراک آمده است )الجوهری، 1404 ق، 
ج 6، ص 2234(، ولی بیشتر در مفهوم خاص، به معنای فهم و درک عمیق به‌کار رفته است 
)راغب اصفهانی، 1412 ق ص 384(. در فرهنگ اسلامی، واژه فقه، با تطور معنایی همراه 
بوده است و دست کم به سه معنا به کار رفته است: در صدر اسلام، »فقه« به معنای فهم 
جمیع احکام و معارف دینی؛ اعم از عقاید، اخلاق و احکام به‌کار رفته است )فراهیدی، 
معنای  به  را  فقه  مسلمان،  اندیشمندان  بعدی،  سده‌های  در  ص370(.  ج3،  1409ق، 
شناخت احکام شرعی فرعی، به‌کار برده اند. »فقیه« به »عالم به حلال و حرام« اطلاق 
تخصصی‌شدن  و  تکامل  فرایند  از  پس  فارس، 1399ق، ج 4، ص 442(.  می‌گردید)إبن 
علم  به  مسلمانان  میان  در  »فقه«،  واژه  هجری،  سوم  و  دوم  سده‌های  در  اسلامی،  علوم 

استنباط احکام شرعی از منابع و ادله معتبر اطلاق گردید )حلی ۱۴۲۱ق، ص 201(.

به عنوان دانش کشف و استنباط احکام شرعی، فقه بخش عملى دین و تربیت بخش 
هنجاری آن را بیان می‌کند. موضوع و قلمرو فقه، شامل تمام ابعاد فردی و اجتماعی انسان 

می‌شود. از این جهت مبانی، اصول، روش‌های تربیتی توسط فقه ارزیابی می‌شود. 

۳.  توسعه انسانی
وارد  دوم،  از جنگ جهانی  پس  که  است  اجتماعی  علوم  کلیدی  مفاهیم  از  یکی  توسعه، 
ادبیات سیاسی و اقتصادی جهان شد. مایکل تودارو بر این بارو است که توسعه جریان 
و  مردم  عامه  نگرش  و  اجتماع  ساخت  در  اساسی  تغییرات  مستلزم  که  است  چندبعدی 



153

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نهادهای ملی و نیز تسریع رشد اقتصادی و کاهش نابرابری و ریشه‌کن کردن فقر مطلق 

1، ص 136(. )تودارو، 1384، ج  است 

در اندیشه دینى هدف توسعه انسانى، تأمین نیازهاى واقعى انسان به منظور فعلیت‌یافتن 
را چنین  توسعه  می‌توان  دینی،  باورهاى  و  ارزش‌ها  بر  تكیه  با  است.  فطرى  استعدادهاى 
تعریف کرد: توسعه انسانى فرایندى است فردى و اجتماعى كه طى آن، استعدادهاى انسان 
فعلیت  به  واقعى  نیازهاى  تأمین  طریق  از  الهى(  كمال حقیقى)قرب  به  رسیدن  منظور  به 
م‌ىرسد )خلیلی،1390، ص 89(. این تعریف هم ناظر به بعد مادی و هم ناظر به بعد معنوی 

انسان است.

مفهوم دیگر که با توسعه انسانی ارتباط دارد، واژه »رشد« است که در فرهنگ قرآنی به 
معناى هدایت‌یافتن به خیر و صلاح و ضدّ غىّ است )مصطفوى،1360، ج 4، ص 123(. و 
در اصطلاح فقهى، رشد عبارت است از داشتن عقل و توانایى بر اصلاح مال است )طوسی، 

بی‌تا، ج 3، ص 117(.

اصطلاح دیگر، توسعه نیروى انسانى است که به معنای افزایش بهره‌ورى نیروی انسانی 
در انجام مسؤولیت‌هاى محوله به کار می‌رود. این مفهوم وسیله توسعه انسانی است که به 

معنای شکوفایی استعدادهای افراد در جهت گسترش حق انتخاب توجه دارد.

ب( ابعاد توسعه انسانی  
پیشرفت  برای  می‌تواند  مکتبی  دارد.  بعدی  و شخصیت چند  است  پیچیده  موجود  انسان 
انسان، یک برنامه جامع تربیتی ارایه کند که ناظر به تمام ابعاد وجودی او باشد تا اهداف 
تربیتی محقق شود. نگرش محدود در تربیت نمی‌تواند انسان را به توسعه برساند. بنابراین 
توسعه زمانی ممکن است که ابعاد وجودی انسان مورد توجه قرار گیرد. اسلام با توجه به 

تمام ابعادی حیات انسانی، برنامه‌ها و الزامات خود را برای توسعه بیان می‌کند.

از منظر اسلام، انسان افزون بر ویژگی‌های مادی، دارای بینش‌ها، گرایش‌ها و نیروهای 
معنوی است. بنابراین توسعه و تعالی انسان در صورتی ممکن است که تمام ابعاد، نیازها و 



154

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ویژگی‌های انسان در نظر گرفته شود. به این جهت تعالیم و معارف اسلامی برای دست‌یابی 
انسان به تعالی و پیشرفت، به ابعاد بینشی، گرایشی و رفتاری انسان پرداخته است. تربیت 

زمانی به هدف منتهی می‌شود که این ابعاد با هم شکوفا و توسعه یابد.

۱ . تربیت بینشی
یکی از ابعاد وجودی انسان، باورها و اندیشه‌ها است. تفکر و اندیشه نقش محوری در رشد 
و شخصیت متعالی انسان دارد. اسلام برای تعالی و پیشرفت انسانی، ابتدا می‌خواهد اندیشه 
تعقل،  تدبر،  تفکر،  بر  این جهت قرآن کریم و روایات  از  انسان متحول شود.  باورهای  و 
گاهانه و آزادانه سرنوشت خویش را  بصیرت، تعلیم و حکمت تاکید نموده است تا انسان آ
رقم زنند، تا به‌پیشرفت و تعالی نائل آید. از این رو تقلید در مسائل اعتقادی مثل توحید، 

معاد و نبوت مورد پذیرش نیست، بلکه باید از روی شناخت و دلیل بدان باورمند بود.

در فقه اسلامی، عقل یکی از منابع معتبر کشف آموزه‌های شرعی، به شمار می‌رود. از 
سوی دیگر یکی از اهداف تعلیم و تربیت، شکوفایی عقلانیت انسان است. به این جهت 
فقه اسلامی، از تقلید و همرنگی کورکورانه از باروها و اندیشه‌های انحرافی، باز می‌دارد. 
به این جهت یکی از شرایط بلوغ و تکلیف شرعى، رشد عقلی است به گونه‌ای که در احکام 
عبادی، معاملات و هر نوع رفتار مسئولیت‌آور، عقل، شرط شده است یا از نوشیدنی‌های 
مست کننده و زایل کننده‌ی عقل به شدت نهی و تحریم شده است. هر نوع ممنوعیت نشر 
و فروش و نگهداری کتاب ضاله که باورها و اندیشه‌های انسان را آسیب می‌رساند، تحریم 
شده است. حتا از روابط با افراد احمق و جاهل در روایات نهی شده است. این احکام برای 

رشد و پیشرفت انسان و جلوگیری از انحطاط او تشریع شده است.

باعث رشد  و  فراهم می‌کند  را  انسان  انتخاب احسن  بنابراین، رشد عقلانی، ظرفیت   
قدرت استدلال و تفکر افراد شده و با استدلال و منطق، آزادانه تصمیم گرفته و به اهداف 

می‌رسد. خود 

2 .  تربیت ارزشی
در طبیعت انسان، گرایش‌ها و تمایلات متضاد قرار دارد. گرایش‌های فطری، انسان را به 



155

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
سوی کمال و پیشرفت هدایت می‌کند، در مقابل تمایلات نفسانی و گرایش‌های حیوانی، 
انسان را به تامین نیازهای مادی می‌کشاند که اگر کنترل نشود، انسان را اسیر خود ساخته 
اسلام  دساها«)شمس/10(.  من  خاب  »قد  می‌گیرد:  انسان  دست  از  را  انسانی  گوهر  و 
برای حل این تعارض، از طریق تربیت، به شکوفایی استعدادهای فطری انسان می‌پردازد. 
چون پیشرفت و رشد انسان مبتنی بر رهایی از اسارت امیال و هواهای نفسانی است. باید 

گرایش‌های طبیعی، تحت کنترل عقل درآید، تا توسعه انسانی ممکن شود. 

تابع هوا و  انتخاب خود،  بر خویشتن مسلط می‌گردد، در  تربیت روحی  با  انسانى که 
هوس نخواهد شد، بلکه بر اساس عقلانیت و مصالح جامعه رفتار خواهد کرد. انسان تا 
زمانی که اسیر هوای نفس باشد، نمی‌تواند پاسدار آزادی دیگران باشد )مطهری، 1371، 
ص 26(. اگر توسعه انسانی مبنی بر تربیت ارزشی به وجود آید، در این صورت انسان توسعه 
آزادی، جهاد و  کنندگان  آزادی جامعه، علیه سلب  برای  مال خود،  و  ایثار جان  با  یافته، 

می‌کند.‌ فداکاری 

بر این اساس در فقه اسلامی، بر تربیت معنوی انسان اهمیت داده است. بخش عبادات 
تامین‌کننده این هدف تربیتی است. نماز انسان را از منکرات و زشتی‌ها باز م‌ىدارد و باعث 
محرمات  از  دوری  و  نفس  هوای  با  مبارزه  براى  شیوه  بهترین  روزه  م‌ىشود.  دل  آرامش 
است. حرمت غیبت، تهمت، سوء ظن، سخن چینی و دروغ در فقه مورد تاکید قرار گرفته 
است. عفو و بخشش، احترام به شخصیت و حقوق دیگران، امانت داری، تعاون، قناعت 
و میانه روی، نظارت و مراقبت، تقویت روحیه تفکر و خلاقیت، از آموزه‌های فقه اسلامی 

است که بر توسعه انسانی تاثیر مستقیم دارد.

3. تربیت رفتاری
اما باورها و ارزش‌ها، به تنهایی نمی‌تواند، توسعه انسانی را تضمین کند، بلکه باید باورها 
فرآیند  یك  انسانى  توسعه  گردد. چون  انسان  از  مطلوب  رفتارهای  بروز  و  ظهور  به  منجر 
فردى و اجتماعى است، شرط اصلی آزادی در انتخاب یک رفتار، این است که منجر به 
تضادهای رفتاری در جامعه نشود. برای حفظ تعادل در جامعه و برخورداری همه افراد از 
حق انتخاب، فقه اسلامی، قواعد و الزامات را در حوزه تعاملات اجتماعی در جهت تبارز 



156

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

رفتار مطلوب مشخص کرده است تا همه انسان‌ها به توسعه و تعالی دست یابند.

بیان  را  الزامات  تا جوانی،  کودکی  دوران  از  تا جامعه،  خانه  از  فقه،  در  منظور  این  به 
می‌کند. فقه به تناسب دوره‌های تربیت، احکام ویژه‌اى را برای والدین و متولیان در نظر 
گرفته است. لذا تشویق به مشارکت جمعی، و مسئولیت‌پذیری، نظارت و ترویج معروف 
و نهی از منکر، تاکید شده است. اگر تربیت درست انجام شود، متربی راه خود را شناخته 
گاهانه تصمیم گرفته و دست به انتخاب می‌زند. رادیو، تلویزیون، روزنامه‌ها، مجلات،  و آ
کتاب‌ها، فیلم‌ها، معاشرت‌ها، جو عمومی حاکم بر اجتماع، نمی‌تواند بر انسان توسعه یافته 

بگذارد. تاثیر 

د( راهبردهای فقه اسلامی
نظریه‌های توسعه برای توسعه انسانی به امور مادی مثل بهداشت، تغذیه و گسترش حق 
انتخاب و آزادی سیاسی توجه دارد. اما در نظریه اسلامی، هرچند انسان از نظر تکوینی 
آزاد آفریده شده است که هر گونه خواست رفتار نمایند، ولی از نظر تشریعی، انسان مکلف 
است برای رسیدن به پیشرفت و تعالی خود در چارچوب شریعت الهی حرکت کند. به این 
را  الزامات شرعی  تعالی، اصول، قواعد و  به سعادت و  انسان  برای رساندن  جهت، فقه، 

کشف و تجویز می‌کند.

بد،  و  میان خوب  بتواند  تا  است،  متربی  انتخاب  آزادی و حق  تربیتی،  از اصول  یکی 
گاهانه و آزادانه انتخاب کند: »انّا هدیناه السبیل إما  یبایی، خیر و شر، یکی را آ زشتی و ز
کند،  انتخاب  را  درست  راه  همیشه  متربی  این‌که  برای   .)3 )انسان/  کفوراً«  وإما  شاکراً 
الزامات و بایدها و نبایدها را باید مد نظر قرار دهد. به این منظور فقه، دو راهبرد را در نظر 
گرفته است؛ یکی راهبرد ایجابی به منظور فراهم کردن بسترهای رشد و تکامل انسان، و 
دیگری راهبرهای سلبی به منظور مصونیت سازی انسان از انحرافات و جلوگیری از افتادن 

انسان در دام تمایلات درونی و عوامل بیرونی.

‌۱. راهبردهای ایجابی
و  اصول  الزامات،  از  است  عبارت  انسانی،  توسعه  برای  اسلامی  فقه  ایجابی  راهبردهای 



157

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
احکامی که زمینه‌ها و عوامل توسعه و تکامل انسان را فراهم می‌کند. در اینجا به چند مورد 

اشاره می‌گردد. محدود 

۱ـ۱. انتخاب آزادانه
شرایط  و  زمینه‌ها  یعنی  است؛  انتخاب  آزادی  انسانی،  توسعه  مهم  شاخصه‌های  از  یکی 
بهانه  به  که  مکاتبی  باشد.  انسان گسترده  انتخاب  که حوزه‌ی  فراهم شود  باید  گونه‌ای  به 
آزادی، قیدوبندهای اخلاقی و مذهبی را تقلیل و یا بر می‌دارد، در ظاهر دایره‌ی انتخاب 
او را گسترش می‌دهد، اما در حقیقت را انسان در اسارت هواهای نفسانی و تعلقات مادی 
درآورده و دایره انتخاب انسان را به امور مادی محدود می‌کند که منجر به تضاد درون و یا 

تعارض منافع جمعی و فردی می‌گردد.

به هدف  انسان  روح  تعالی  و  استعدادها  و شکوفایی  رشد  وسیله  را  آزادی  اسلام،  اما 
انسانی  توسعه  شاخص  مثابه  به  آزادی  رو  این  از  می‌گیرد.  نظر  در  الهی  قرب  به  رسیدن 
نبایدهای توسعه انسانی را  بایدها و  یک رفتار است که در قلمرو فقه قرار می‌گیرد. فقه، 
شیعه  فقه  ویژگی‌های  از  یکی  این  می‌کند.  تجویز  انسان  وجودی  واقعیت‌های  اساس  بر 
نسبت به دیگر مذاهب فقهی و کلامی است که اصول و احکام آن بر واقعیات نفس‌الامری 
واقعی  مصالح  تأمین‌کننده  آن،  آموزه‌های  و  احکام  است.  استوار  انسان‌شناختى  مبانى  و 
انسان و جامعه به منظور رسیدن به پیشرفت و تعالی است. از این رو انسان برای رشد و 
پیشرفت باید به دنبال تغییر وضعیت زندگی خود باشد. قرآن کریم تعیین سرنوشت انسان را 
نْفُسِهِمْ«؛ خداوند 

َ
رُواْ مَا بِأ ى یُغَیِّ رُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّ در گرو انتخاب خودش می‌داند: »إِنَّ اللهَ لَا یُغَیِّ

سرنوشت هیچ قومی را تغییر نم‌ىدهد، مگر آنكه خودشان آن را تغییر دهند! )رعد/ 11(.

کنند،  پیدا  را  خویش  سرنوشت  در  تغییر  اراده  انسان‌ها،  اگر  که  می‌کند  بیان  آیه،  این 
خداوند نیز تغییرات لازم را در زندگی و سرنوشت آنان انجام خواهد داد. در مکاتبی که رفتار 
انسان را در ساختار جبرگرایانه تعریف می‌کند، فاقد ظرفیت‌سازی برای توسعه انسان است. 
چنین نگرش، توجیه‌کننده استبداد است و نمی‌تواند تامین‌کننده آزادی و اختیار متربی به 
مثابه یکی از شاخص‌های توسعه انسانی باشد. در نتیجه راه پیشرفت و تعالی انسان مسدود 

می‌گردد.‌



158

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

او جست‌وجو  آزاد  انتخاب  و  اراده  سایه‌ی  در  را  انسان  تعالى  و  توسعه  که  مکتبی  اما 
برساند.  انسانی  مطلوب  کمال  به  تا  نماید  تربیت  توسعه‌یافته  انسان‌های  می‌تواند  می‌کند، 
چنین نگرش، واقعیت‌های وجود انسانی را در نظر گرفته و در جهت شکوفایی استعدادها 
و ظرفیت‌های انسانی، آزادی را تامین می‌کند، به این جهت، آزادى و اختیار مبناى تکالیف 

و شرط صحت عقود و ایقاعات شرعى است.

1-2. کرامت انسانی
یکی از ارکان توسعه انسانی، حفظ کرامت و شخصیت انسانی است. اهمیت کرامت ارزشی 
در توسعه انسانی از آن جهت است که انسان با تربیت و تزکیه، استعدادها و ظرفیت‌های نهفته 
خود را رشد و توسعه داده و فضایل و کمالات را کسب نموده است. از این رو کرامت ارزشی 
با فقه اسلامی رابطه تنگاتنگ دارد. فقه به هدف کسب ارزش‌های معنوی، از طریق به کار 
انداختن استعدادها و نیروهای درونی؛ ارزش‌های عالی را بارور می‌سازد. به این جهت فقه در 
تامین کرامت نقش برجسته دارد. کرامت انسان، به‌ عنوان یک اصل عام فقهی، مد نظر قرار 
گرفته و فقیه اصل کرامت را به ‌عنوان یک قاعده عام و حاکم بر ادله و احکام تلقی می‌کند. 
تمامی حقوق و احکام درباره انسان، به‌گونه‌ای استنباط و تفسیر می‌گردد که باکرامت او سازگار 
باشد. به این جهت خداوند انسان را در عالم تکوین، تکریم نموده و بر دیگر موجودات برتری 

داده است، نباید در عالم تشریع، احکام شرعی مخالف باکرامت انسان جعل شود.

در فقه اسلامی، انسان مکلف به حفظ کرامت خویشتن است. یعنی نه‌تنها دیگران حق 
ندارند به کرامت فردی آسیب رسانند، بلکه فرد نیز حق زیر پا کردن کرامت خویش را ندارد 
و نمی‌تواند خود کشی کند و یا به ذلت و خواری تن دهد. از این جهت نخستین کار فرعون 
طاعُوهُ« )زخرف/ 

َ
برای سلطه بر قومش، ذلت و خفت خواری آنان بود: »فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأ

54(؛ فرعون قوم خود را سبک شمرد، درنتیجه از او اطاعت کردند. 

به  اتکا  با  تا  باشد  داشته  نفس  به  اعتماد  آدمی  که  زمانی حفظ می‌شود  انسان  کرامت 
جهت،  این  از  نمایند.  تلاش  خود،  استعدادهای  شکوفایی  برای  توانایی‌ها،  و  ظرفیت‌ها 

است.  انسانی  گوهر  و  احترام  حفظ  انسانی،  توسعه  شرط  نخستین 



159

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
حضرت علی )ع( در سخنی، عدم توجه به ارزش وجودی خود را مساوی با نادانی فرض 
كرده و بر شناخت خویشتن تاکید می‌فرماید: »العالم من عرف قدره، و كفی بالمرء جهلا 
الا یعرف قدره )نهج البلاغه، حکمت 103( ؛ دانا كسی است كه قدر خود را بشناسد و در 

نادانی همین بس كه ارزش خویش را نداند«.

فقه، برای حفظ احترام و کرامت انسانی، تحقیر، توهین، غیبت، سوء ظن، دروغ و افترا 
را حرام نموده است. مربیان باید از هر گونه عامل تحقیر كننده متربیان خودداری كند. اگر 
کودک و جوان مورد تحقیر و اهانت قرار گیرد، نه تنها پیشرفت و توسعه پیدا نمی کند که 
عقدها و حقارت‌ها متراکم شده در مقاطع حساس منفجر می‌شود که هم فرد را نابود می‌کند 

و هم ممکن است در جامعه آسیب‌های جدی وارد گردد.

1-3. مسئولیت‌پذیری
روی دیگر حق انتخاب، مسئولیت‌پذیری است. انسان برای پیشرفت و تعالی خود، باید حق 
انتخاب و آزادی داشته باشد. اما آزادی بدون مسئولیت پذیری، انسان را نه تنها به هدف 
نمی‌رساند که زمینه سقوط انسان را فراهم می‌کند. برای این که انسان از آزادی به مثابه ابزار 
و وسیله رسیدن به کمالات و پیشرفت بهره جوید، باید مسئولیت‌پذیر باشد. فقه اسلامی، 
برای بهره‌گیری درست از حق آزادی، در انسان روحیه تعهد و مسئولیت پذیری را ایجاد 
می‌کند. مفهوم تکلیف، به معنای انجام مسئولیت است که خداوند برای تعالی و پیشرفت 

انسان بر عهده مکلف گذاشته است.

 در فقه اسلامی دایره مسئولیت انسان گسترده و در ارتباط با خداوند، خودش و همنوعان 
و محیط تبیین می‌شود:

۱. انسان کامل و توسعه یافته، در برابر خداوند، خاضع و خاشع و همواره تسلیم اوست 
و به هدف دست‌یافتن به تعالی و کمالات، از دستورات او پیروی می‌کند. چون ایمان و تقوا 
هُم سُبُلَنا  ذِینَ جاهَدُوا فِینا لَنَهدِینَّ زمینه هدایت و پیشرفت را در انسان فراهم می‌کند: »وَ الَّ
هَ لَمَعَ المُحسِنینَ )عنکبوت/ 69( و آن‌ها که در راه ما )با خلوص نیّت( جهاد کنند،  إِنَّ اللَّ وَ

قطعاً به راه‌های خود، هدایتشان خواهیم نمود‌«.



160

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۲. مهم‌ترین مسئولیت انسان در برابر خودش است که باید ظرفیت‌ها و قابلیت‌های خود 
نفُسَکُمْ 

َ
ذِینَ آمَنُواْ عَلَیْکُمْ أ هَا الَّ یُّ

َ
را شکوفا نموده و برای رشد و کمال خویش تلاش کند: »یَا أ

انسان‌های  باشید«. چون  مراقب خودتان  آورده‌اید،  ایمان  که  کسانی  ای  )مائده/ 105(، 
هدایت‌یافته، بر هوای نفس خود غلبه نموده و تمایلات مادی را در تحت کنترل عقل قرار 
داده و در جهت پیشرفت خود از آن بهره می‌جوید تا این که به سعادت و فوز عظیم نایل آید.

رشد  برای  و  است  اجتماعی  موجودی  انسان  هم‌نوعان،  برابر  در  انسان  مسئولیت   .۳
نیازهای هم  با همکاری و تشریک مساعی  باید  از زندگی جمعی است.  ناگزیر  و کمال، 
دیگر را بر طرف کند، چون پیشرفت و کمال فرد در گرو سعادت و پیشرفت جامعه است. 
به این منظور در فقه اسلامی، بر معاشرت نیکو، مهربانی، همکاری، امانت داری و تعهد، 
دست‌گیری، و درست‌کاری، نظارت و نصیحت حاکمان، امر به معروف، حفظ آبروی مردم 
و... تاکید شده است. در مقابل از دروغ، ضرر رساندن، کم فروشی، گران‌فروشی، احتکار، 

آبرو ریزی و تهمت به شدت نهی وبر حذر داشته است.

۲( راهبردهای سلبی
فقه  انسانی،  توسعه  بیرونی  و  درونی  موانع  رفع  و  انحرافات  از  انسان  مصونیت  منظور  به 
اسلامی، راهبردهای سلبی را در نظر گرفته است. از منظر قرآن کریم عوامل سلبی آزادی 
بشر به دو دسته )درونی و بیرونی( تقسیم می‌شود. به همین جهت در فقه، نیز مبارزه با موانع 

توسعه و تعالی انسان در دو عنوان جهاد اکبر و اصغر جای داده است.

2-1. جهاد اکبر 
از نگاه قرآن کریم، مهم‌ترین عوامل درونی سلب آزادی انسان‌ها، هواها و تمایلات درونی 
تعبیر  اکبر  جهاد  به  انسانی،  توسعه  درونی  موانع  با  مبارزه  اسلامی  فقه  در  است.  انسان 
شده است. جهاد اکبر به معنای مبارزه با هواهای نفسانی است که از حدیثی نبوی گرفته 
شده است. رسول خدا)ص( به گروهى از اصحاب كه از نبرد با دشمن بازم‌ىگشتند، فرمود: 
است.  باقى  برایشان  اكبر  جهاد  و  رسانده‌اند  انجام  به  را  اصغر  جهاد  كه  قومى  به  مرحبا 
گفتند: اى پیامبر خدا، جهاد اكبر چیست؟ فرمود: جهاد با نفس )حر عاملی، 1416، ج 



161

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
۱۵، ص۱۶۱(. رسول خدا دستور می‌دهد:»جاهدوا أهواءكم كما تجاهدون أعدائكم«. با 
با دشمنان تان )ابن‌ابی‌الحدید، 1404، ج20،  هواهاى نفسانیتان همانگونه جهاد كنید كه 

ص314(.

می‌فرماید:  و  می‌داند  انسان  سعادت  و  پیشرفت  زیر‌بنای  را  اکبر  جهاد  على)ع(  امام 
فْسِ، فاشْتَغِلوا بجِهادِ أنْفُسِكُم تَسْعَدوا؛ بدانید كه جهاد  »اعلَموا أنَّ الجِهادَ اكْلأبَرَ جِهادُ النَّ
نیك بخت شوید«  تا  پردازید  نفْسهاى خویش  با  به جهاد  نفْس است، پس  با  اكبر جهاد 

ش11005(.  ،1410 تمیمی،  )آمدی 

عوامل درونی سلب آزادی، دو دسته‌اند:

الف( دسته اول؛ عوامل درونی که به سلب‌کنندگان آزادی مربوط می‌شود، مثل روحیه 
استکباری، جاه‌طلبی، قدرت‌طلبی و فساد‌انگیزی  که اگر در افراد بارور شود، مردم و جامعه 
را اسیر امیال حیوانی قرار داده و تباه خواهد کرد. فقه اسلامی، برای خنثی‌سازی این دسته 
از عوامل، بر نفی تفکر برتری‌طلبی، خودبینی، طمع ورزی و آرزوهای بلند، دستور داده و 
به تقوی، تعاون، عدالت، احسان، احترام و تکریم هم‌نوعان تأکید کرده است: »اعْدِلُوا هُوَ 
قْوی« )مائده/ 8(. تنها تقوا، انسان را از اسارت و بندگی هوا و هوس آزاد می‌کند  قْرَبُ لِلتَّ

َ
أ

و مانع سرکشی غریزه‌ها و تمایلات نفسانی می‌شود و در مسیر کمال و پیشرفت قرار گرفته 
و حق انتخاب درست پیدا می‌کند.

ب( دسته دوم؛ عوامل درونی که به سلب‌کنندگان آزادی مربوط می‌شود، مثل جهل، 
تقلید، وابستگی و ذلت‌پذیری، که موجب سلطه‌گروه اول می‌شود. فقه اسلامی، با دعوت 
به تعقل، تفکر، تعلیم و تربیت )جمعه/ 2(، حرمت تقلید و تشبه به کفار و مشرکان، نفی 
کند  رها  غلط  سنت‌های  از  تقلید  و  فکری  اسارت  از  را  انسان  می‌خواهد  پذیری،  ظلم 

)لقمان/ 21(. 

بر اساس سنت‌های الهی، تا زمانی که انسان‌ها، فکر و اراده تغییر وضعیت نامطلوب 
ایجاد نکرده‌اند، خداوند وضعیت آنان را تغییر نمی‌دهد. قرآن کریم تغییر سرنوشت سیاسی 
اجتماعی انسان‌ها و در نتیجه آزاد‌شدن انسان را، در گرو تغییر محتوای درونی انسان می‌داند 



162

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

‌)رعد/ 11(. با تغییر درونی است که زمینه بروز استعدادها و به فعلیت‌رسیدن آن‌ها را در 
جهت توسعه و پیشرفت انسانی فراهم می‌شود.

است.  درونی  تغییر  منظور  به  نفس  هوای  با  مبارزه  توسعه،  راهبرد  مهم‌ترین  بنابراین، 
این نوع جهاد بر هر انسان مسلمان لازم و ضروری است که با پیرایش خود از زشتی‌ها و 
پستی‌ها، خودش را برای دست‌یافتن به توسعه و تکامل و رسیدن به سعادت تلاش کند. از 
این رو قرآن، کسانی را که با هوای نفس مبارزه نموده است، مجاهد در راه خدا معرفی نموده 
هُمْ  ذینَ جاهَدُوا فینا لَنَهْدِینَّ و راه‌های هدایت و پیشرفت را برای آن‌ها نشان داده است: »وَ الَّ

سُبُلَنا« )عنکبوت/ 69(. این جهاد زمینه ساز توسعه و تعالی انسان می‌شود.

بنابراین، آزادی درونی، مقدمه دست‌یافتن به آزادی بیرونی و در نتیجه پیشرفت و توسعه 
انسانی است. انسان اول از اسارت تمایلات نفسانی و بردگی زر و زور آزاد شود تا به آزادی 
اجتماعی برسد و زمینه مشارکت و تعیین سروشت خویش را فراهم و به تعالی و پیشرفت 
نائل آید. مکاتب غربی هرچند جلوى طغیان مستبدان و خودكامگان را گرفته اند، ولی در 

نهایت، موجب اسارت انسان در چنگ تمایلات درونی و هواهای نفسانی شده است.

2-2. جهاد اصغر 
موانع بیرونی سلب آزادی به‌ نظام استخدامی در روابط اجتماعی و سلطه‌ی نظام سیاسی 
آسمانی  شرایع  هدیه‌ي  بزرگ‌ترین  خدا،  غیر  بندگی  قید  از  آزادی  می‌شود.  مربوط  حاکم 
است که توسط پیامبران، به جامعه بشری به ارمغان آورده شده‌است. در فقه اسلامی، آزادی 
بیرونی به معنای آزادی از هر نوع قید و بندهای بیرونی در جهت رسیدن به کمال انسانی 
است. مهمترین موانع بیرونی آزادی انسان‌ها، و سد راه رشد و پیشرفت؛ ارباب، مستکبران 
همه  و  مادی،  قدرت‌های  همه  نفی  اسلام،  نخستین شعار  رو  این  از  است.  طاغوت‌ها  و 

معبودهای بی‌جان و باجان است.

شرک و کفر، مهم‌ترین علت انحطاط جوامع انسانی به‌حساب می‌آید. چون مشرکان 
و  گذشتگان  از  تقلید  گمراهی،  و  جهل  بر  جوامع،  بر  پیداکردن  سلطه  برای  کافران  و 
رفتن به‌سوی تاریکی دعوت می‌کنند. این‌جا فقه اسلامی با تربیت و تزکیه، هر نوع تقلید 
هر  چون  می‌کند.  حرام  را  بیگانگان  ارزش‌های  و  هنجارها  مقابل  در  خودباختگی  و 



163

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
تقلیدی  زندگی  است.  پیشرفت  و  تکامل  روح  مخالف  دیگران  از  الگوگیری  و  تقلید  نوع 
ولئِک 

ُ
أ ضَلُّ 

َ
أ هُمْ  بَلْ  نْعامِ 

َ
کالْ ولئِک 

ُ
»أ است:  آن  از  بدتر  حتی  و  حیوانی  زندگی  مانند 

لذا  تقلید می‌کند.  از هم‌نوعان خود  به‌طور غریزی  الْغافِلُونَ« )اعراف/179( حیوان  هُمُ 
پیشرفت ندارد، اما انسان‌ها چون استعدادها و ظرفیت‌های انسانی خود را نادیده گرفته و 
پیروی می‌کردند، مسیر پیشرفت را متوقف می‌کند، لذا سرزنش  از گذشتگان کورکورانه 
و  تفکر  به  را  انسان‌ها  قرآن کریم، همواره  این جهت  از  و غیر عاقل خوانده‌شده است. 
گاهانه و عاقلانه، مسیر درست را انتخاب و برای پیشرفت و  تعقل دعوت کرده‌است، تا آ

کند. تلاش  تعالی خود 

از سوی دیگر، یکی از موانع مهم آزادی و پیشرفت جوامع، حاکمیت طاغوت و مستکبران 
است. رسالت پیامبران، آزادی و رها‌شدن انسان از اطاعت غیر خدا و سلطه طاغوت بوده 

اغُوت« )نحل/36(. هَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّ ةٍ رَسُولًا آن اعْبُدُوا اللَّ مَّ
ُ
است: »وَلَقَدْ بَعَثْنا فی کلِّ أ

2-3. امر به معروف و نهی از منکر
به  امر  راهبرد  از  راه‌ها،  انحرافات و کج  از  برای مصونیت جامعه اسلامی  فقه اسلامی  در 
قرآن  منظر  از  است.  استفاده شده  تعالی جامعه  و  پیشرفت  برای  منکر  از  نهی  و  معروف 
کریم، فریضه‌ي امر به معروف و نهی از منکر، یکی از امتیازات جامعه‌ی اسلامی است. 
)ال عمران/110(؛  الْمُنكَرِ  عَنِ  وَتَنْهَوْنَ  بِالْمَعْرُوفِ  مُرُونَ 

ْ
تَأ اسِ  لِلنَّ خْرِجَتْ 

ُ
أ ةٍ  مَّ

ُ
أ خَیرَ  »كُنتُمْ 

شما بهترین امتى هستید كه براى مردم پدیدار شده‏اید به كار پسندیده فرمان م‏ىدهید و از 
كار ناپسند باز م‏ىدارید«. اصل امر به ‌معروف و نهی از منکر، ضامن سلامت جامعه و راهی 
برای جلوگیری از انحرافات و طغیان ستمگران است. به همین جهت امام علی)ع( می‌فرماید: 
مْرَکمْ شِرَارَکمْ؛ امربه‌معروف و 

َ
هُ أ ی اللَّ هْی عَنِ الْمُنْکرِ فَیوَلِّ مْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَ النَّ

َ
»وَ لَ تَتْرُکوا الْ

نهی از منکر را ترک نکنید که درنتیجه پروردگار، امور شمارا به اشرارتان بسپارد« )کلینی، 
1429ق، ج7، ص52(.



164

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

نتیجه
توسعه انسانی متعارف به دلیل إبتنا بر انسان‌محوری اومانیستی و مادی‌گرایانه، نمی‌تواند 
انسان را به تعالی و پیشرفت مطلوب برساند. توسعه انسانی فرایندی است که باید استعدادها 
و ظرفیت‌های انسان را از طریق تامین نیازهای واقعی به ظهور برساند. چنین توسعه، زمانی 
ایجاد می‌شود که زمینه پیشرفت و تعالی انسان در تمامی عرصه‌های مادی و معنوی فراهم 

شود.

اوضاع و  از  تربیت مجموعه  امر  نمود و در  تربیت  را  انسان  باید  انسانی،  توسعه  برای 
شرایط و عوامل درونی و بیرونی را در نظر گرفت. برای مصونیت‌سازی تربیت از انحرافات 
و کج‌روی‌ها، فقه اسلامی با توجه به واقعیت‌های حیات آدمی، آموزه‌ها و الزامات لازم را 

برای رشد و پیشرفت انسان تجویز کرده است.‌

فقه اسلامی، برای مبارزه با هواهای نفسانی بر جهاد اکبر تاکید نموده است. برای این‌که 
نشود، جهاد  مواجه  ساختاری  و چالش‌های  موانع  با  بیرون  در  انسانی  تعالی  و  پیشرفت 
اصغر را در نظر گرفته است. تا انسان حق تعیین سرنوشت و تصمیم‌گیری در عرصه‌های 
مختلف را پیدا کند. برای این‌که محیط جامعه در سلامت و امنیت روانی و اجتماعی باشد، 
راهبرد امر به معروف و نهی از منکر را در نظر گرفته است. از این جهت توسعه انسانی در 

بستر فقه اسلامی، تامین و تضمین می‌شود.



165

نی
سا

ه ان
سع

 تو
 در

می
سلا

قه ا
ی ف

ت‌ها
رفی

/ ظ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
منابع

• قرآن کریم.
• نهج البلاغه.

۱. آمدى تمیمى، عبد الواحد بن محمد، 1410 ق، غرر الحکم غرر الحكم و درر الكلم،‏ قم، 
دار الكتاب الإسلامی‏.

۲. ابن أبی الحدید، عبد الحمید بن هبه الله، 1404 ق، شرح نهج البلاغه ابن ابی الحدید، 
مكتبة آیت‌الله المرعشی النجفی.

۳. أحمد بن فارس بن زكریاء القزوینی الرازی، أبو الحسین، معجم مقاییس اللغة، بیروت، 
دار الفكر، 1399ق.

انتشارات  سازمان  تهران،  قران،  دید‌گاه  از  تربیت  مبانی   ،1387 محمد،  بهشتی،   .۴
اسلامی. اندیشه  و  فرهنگ  پژوهشگاه 

ترجمه غلام علی فرجادی،  اقتصادی در جهان سوم،  توسعه  مایکل، 1382،  تودارو،   .۵
ت‍وس‍ع‍ه. و  ب‍رن‍ام‍ه‌ری‍زی‌  در  پ‍ژوه‍ش‌  ع‍ال‍ی‌  م‍وس‍س‍ه‌  تهران، 

مسائل  تحصیل  إلی  الشیعة  وسائل  تفصیل  1416ق،  الحسن،  محمدبن  عاملی،  حر   .۶
التراث. لاحیاء  البیت  آل  موسسة  قم،  الشریعة، 

۷. حلی، علامه حسن بن یوسف بن مطهر، تهذیب الوصول الی علم الاصول، لندن، موسسة 
الامام علی)ع(، ۱۴۲۱ق.

۸. خلیلی، نصرالله، معیارها و شاخص‌های توسعه انسانی از دیدگاه اسلام،  مجله معرفت 
اقتصادی، سال دوم، شماره دوم، پیاپی چهارم، بهار و تابستان ،1390، ص80- 106.

۹. دهخدا، علی اکبر، 1373، لغت نامه دهخدا، تهران، انتشارات دانشگاه تهران.
التراث  احیاء  دار  بیروت،  القرآن،  تفسیر  فى  التبیان  تا،  بی  بن حسن،  محمد  ۱۰. طوسى 

العربى.
۱۱. الفراهیدی، الخلیل بن احمد، العین، بیروت، دار الهجرة، 1409ق.

قم  الكافی،  1429ق،  الرازی،  اسحاق  بن  یعقوب  بن  جعفرمحمد  ابی  الكلینى،   .۱۲
دارالحدیث.



166

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۱۳. مصطفوی، حسن، 1368، التحقیق فی كلمات القرآن الكریم، تهران، وزارت فرهنگ 
و ارشاد اسلامی.

۱۴. مطهری، مرتضی، 1371، آزادی معنوی، تهران، صدرا.
۱۵. ــــــــــــــ، 1373ش، مجموعه آثار استاد مطهری، تهران، صدرا.

۱۶. ــــــــــــــ ، 1377، یادداشتهاى استاد مطهرى، تهران، صدرا.



دیدار باخویشتن
 محمدناصر سعادت‌نیا

چکیده
تبیین مسئولیت که همانا ایجاد و تألیف زندگی است، نقش مهم در خودشناسی دارد. یعنی 
انسان با خودشناسی مولفه و اجزایی زندگی را می‌سازد، بدون نظارت بر نیروهای درونی که 
منشأ آن اراده است، زندگی تهی از معنا می‌گردد. عناصر زندگی عبارت‌اند از آزادی، اخلاق، 
شجاعت، تعهد به »قاعده‌ی زرین اخلاقی« که فقدان آن آدمی را در محاق می‌برد. با به‌کار 
بردن نیروهای درون، انسان خود و جهان را تغییر می‌دهد. دیگرگونی‌های درون و بیرون 
وابسته به اراده و خواست انسان است. در این مقاله برای تبیین خودشناسی از آموزه‌های 

مولانا و اکهارت تُلی استفاده شده است.

واژگان کلیدی: مسئولیت، اراده، آزادی و خود شناسی.
گاهانه  آ به طور  انسانی مسیر تکامل را می‌پیماید که  ادبیات عرفانی آمده است که  در 
گاهانه رفتار کردن، ناشی از اراده‌ی انسان است؛ یعنی کانون میل  رفتارش را نظارت کند. آ

noname
New Stamp_3



168

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

به خواستن، اندیشیدن و ساختن، اراده آدمی است. این خودنظارتیِ ارادی، روی فهم انسان 
از جهان بیرونی نیز تأثیرگذار است. تحلیل و تبیین پدیده‌های بیرونی، وابسته به مفاهیمی 
است که در ذهن آدمی شکل گرفته است. اما گرایش و نیروی اراده باعث می‌شود که آدمی 
دانش خویش راچگونه مدیریت کند. نیروی به نام اراده است که دانش را از وضعیت خنثا و 
بی‌هدف بیرون می‌کند. بدون اراده، دانش برای دانش، هنر برای هنر و اخلاق برای اخلاق، 
فاقد ارزش است و جان آدمی را رهایی نمی‌بخشد. بالاتر، خرد و وجدان آدمی در زنجیر از 
مفاهیم خنثا و بی‌معنا که قادر به ترجمان حقیقت نیست، زندانی می‌گردد. از نتایج چنین 
دانشی خودشیفتگی و از خودبیگانگی است. این نوع دانش همچون آفتی است که فرد را از 
گاهی، بر  درون نابود می‌کند. بنابراین، یکی از مسئولیت‌های انسان این است که با اراده و آ
افکار و اعمالش نظارت داشته باشد. دراین نوشتار اشاره شده است که خودشناسی پایه و 

اساس شناخت جهان است.

به کار رفته  به معنای روشن‌بینی و بصیرت  نمادین  به طور  ادبیات عرفانی، چشم   در 
است؛  بصیرت  نداشتن چشم  روشن‌اندیشی  برای  مانع  بزرگ‌ترین  همین خاطر  به  است. 
بیرون آویزان  به پدیده‌های  به اشیا و  بیرون از خودش معطوف شود،  به  انسانی که  یعنی، 
بماند و برای پویایی و اخلاق انسانی، دست حاجت به بیرون از خویش برد؛ بیگانه از این‌که 
پیش‌دانسته‌ها هرچه باشد روی تفسیر انسان از جهان تأثیر می‌گذارد. اکهارت تلی تمثیل 
زیبای دارد، می‌گوید: »بیش از سی سال بود، گدایی در کنار جاده‌ای می‌نشست و طلبی از 
مردم داشت. روزی غریبه‌ای از کنار او رد می‌شد. گدا در حالیکه از روی عادت کلاهش را 
بالا گرفته بود، به غریبه گفت: "کمی پول به من می‌دهی؟" غریبه پاسخ داد: "چیزی ندارم که 
به تو بدهم" سپس از او پرسید: "روی چه چیزی نشسته‌ای؟" گدا پاسخ داد: "فقط یک جعبه 
قدیمی است، تاجای که به یاد می‌آروم روی این جعبه می‌نشستم‌‌ غریبه پرسید: "تا به حال 
داخل آن را نگاه کردی؟ "گدا گفت: "نه. اما چه فایده‌ای دارد، داخل جعبه چیزی نیست" 
گدا با اصرار غریبه داخل جعبه را نگاه کرد، در کمال شگفتی و ناباوری دید داخل جعبه پر 
از سکه‌های طلا بوده است«. زبان نمادین اکهارت، حکایت از منابع سرشار درون انسان 

دارد. نیروی اراده و فهم است که به کمک آن می‌توان خویشتن را کاوید.



169

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
		  چشم داند لعل را و سنـــگ را چشم داند فرق کـردن رنگ را 

		 چشم را زان می‌خلد خاشاک‌ها چشم داند گوهر و خاشاک را 

جهان بیرونی غریبه‌های هست که توانایی توسعه بخشیدن به شخصیت آدمی را ندارد 
و نمی‌تواند اموری را به آدمی اعطاکند. در برابر، دنیای درون ژرف‌ترین منابع جهان برای 
خودشناسی است؛ زیرا منابع بیرون در هاضمه‌ی عقل آدمی به انرژی درون تبدیل می‌شود 
و اگر چنانچه هاضمه‌ی عقل و وجدان بشر از هضم و تحلیل داده‌ها ناتوان بماند، جز زیان 
از  بیرون  به  که  می‌ماند  نوری  مثابه  به  درونی  نیروهای  یعنی  نمی‌بخشد.  آدمی  در  چیزی 
خودش پرتو افگنی می‌کند و به شناسای آن می‌پردازد. البته که دنیایی بیرون نیز بر تجربه 
بیرونی قایل  به داده‌های  اینکه اصالت را  بر  تأثیر دارد، اما مشروط  و پویایی منش انسان 

نباشد. 

معنای فقر، در زبان نمادین اکهارت‌تلی و آنچه از مثنوی در اول این جستار آمده است، 
گاهی و فقدان توانایی، آدمی را در فقر می‌برند.  کور بودن و نداشتن چشم بصیرت است. نبود آ
برای اینکه توانسته باشیم از گرفتاری‌های بیرونی رهایی یابیم چشم دل را باید گشود، افق‌های 
تازه را در روان باز کرد، در پرتو آن جهان را روشن‌تر و عمیق‌تر فهمید. بینایی قلب باعث فهم 
و دوگانگی جسم و جان می‌شود. البته نباید یکی را فدای دیگری کرد. اما می‌توان جهت و 

مسیری هدفمند و قابل قبول اراده‌ی معطوف به حیات را در پیش گرفت.

پنهان است. هنرمند به کسی اطلاق  او  انسان جانی دارد که در جسم  در نگاه مولانا 
می‌گردد که تمایل به کشف اقلیم جان‌اش را داشته باشد. با کشف اقلیم دورن، خودکاوی و 
یبا زیستن است. اگر انسان همه چیز را از بیرون  فرورفتن در اوصاف انسانی‌ای خویشتن، ز
مطالبه کند راهی بس خطرناکی را در پیش گرفته است. خواستنِ فضلیت از مراجع بیرونی 
بزرگترین  نتایج منفی دارند.  به اخلاق زیان می‌رساند که در همه‌ای شئون زندگی  تنها  نه 
نتیجه‌ای نادرست‌بودن، نگریستن به بیرون و بی‌خبری از خود، عدم شکوفای قابلیت‌های 
صورت  به  است.  صادق  این  و...  تربیت  و  تعلیم  اقتصاد،  سیاست،  در  است.  وجودی 
خلاصه بایدگفت: انسان روح و جان سیالی دارد که ارزشمند‌تر ازهر چیزی دیگر است. 

مولوی در مثنوی می‌گوید:



170

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

		 جان صافـی بسته ابدان شده آب صافی در گلی پنهان شــده

		 معنی‌ای را بند حرفی می‌کنی گفت تو بحثی شگرفی می‌کنی

حبس کـــــردی معنی آزاد را        	 بند حرفی کرده‌ای تو بــاد را

این سخنان مولانا، به خوبی گویای این مطلب است که انسان در بند زنجیرهای بسته 
شده است که قابلیت یگانه شدن با جان را از او ستانده است. اموری‌که جان آدمی را در 
بند می‌کشد غرایز و تمایل‌های ویرانگری است و شخصی دارای چنین اوصافی همه کارها 
را انجام می‌دهد جز آفریدن و ساختن زندگی؛ زیرا آفریدن  ناشی از انگیزه و اراده انسان 
است. ازین‌رو از اوصاف جان روشن، سیالیت درون است که منجمد  نمی‌گردد. اما زنجیر 
پندارها روح و روان را از حرکت و سیالیت و از پریدن و طیران به وادی قدس باز می‌دارد. 
از بیانات مولانا استنباط می‌گردد که در عدم روشن‌بینی انسان نسبت به خویشتن، روح و 
جان او کدر می‌شود، از سیر و حرکت درونی باز می‌ماند. ممکن است آدمی در موضوعات 
مختلف ومتفاوت سخن شگرفی به زبان آورد، اما جان بی‌خبر از آن باشد. به بیان دیگر، در 

بی‌خبری جان، واژه‌ها و کلمه‌ها تهی از معنا می‌گردد.

هستی  می‌یابد.  دست  زندگی  و  هستی  عمیق  فهم  به  انسان  روشن‌بینی،  با  بنابراین، 
آید.  پدید  تا عقیده  نمی‌شود  آن ساخته  از  کننده  و تصویر محدود  ما است  درعمق وجود 
هستی نادیده‌های بی‌زوال و بی‌پایان را تبدیل به امر فانی نمی‌کند. کسی هم ‌نمی‌‌تواند ادعا 
کند که ادراک  انحصاری از هستی دارد. به گفته‌ی او هستی، فراتر از ذهن است و جوهره 
اصلی انسان را شکل می‌دهد. تحقق »من هستم« مقدم بر این یا آن "هستم" می‌باشد. او 
بر این باور است که معرفت روشن با اطلاعات ذهنی قابل دریافت نمی باشد. ذهن فقط 
جهان بیرون را  برای ما پدیدار می‌کند، اما منشأ خویش را با آن نمی‌توان درک کرد. درحالی 
که در حکمت بایستی خود انسان درک شود که فراتر از شکل و نام است که بر انسان نهاده 
شده است. از نگاه او ایده‌ی خداوند نیز تصویر محدود از هستی است؛ بتی است که در 
ذهن آدمی تصویر می‌کند.  زندگی روشن‌بینانه و رها از بتکده‌ها بایستی از زنجیر ذهن و 

تصویرهای آن آزاد شد.

		 دارد اومید و کند با او مقال خفته آن باشد که او از هرخیال



171

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
اکهارت تولی، میگوید: انسان برای دریافت حقیقت -البته شناخت آن-  فراتر از ذهن 
گاهی که  از طریق ذهن به دست  حرکت کند. انسان به ندایی دیگری به جز اطلاعات و آ
می‌آید، گوش فرادهد. از نگاه او ذهن مفاهیم را در قلمرو بسته قرار می‌دهد و معنا را منجمد 
طراوت  است  ذهن  ساخته‌ی  بر  چون  او  گفته‌ای  به  خدا  مفهوم  مثال  صورت  به  می‌کند. 
وحلاوت روحی و روانی ندارد؛ بسی افرادی هم آن را به کار می برد اما تقدس و پاکیزگی را 
تجربه نمی‌کند و فراتر از چارچوب ذهنی، توانایی بال و پرگشودن را ندارد تا جهان دیگری 
را تجربه کند. برای این است که میان خدا و انسان فاصله ایجاد می‌شود. کارکرد آن تنها 
هویت سازی است. او معتقد است که انسان متکی به ذهن، از رفتن به فراسوی ذهن ناتوان 

است و اندیشه و فکر او اجباری می‌شود. به گفته‌ای این نوع از تفکر خطرناک است. 

تلی به دست می‌آید که فرآورده‌های ذهنی هویت ساز است. در  از گفته‌های اکهارت 
او  است.  تکه  تکه  هویت  نشانه‌های  از  آن،  مانند  و  بیگانگی  دوگانگی،  منافرت،  نتیجه، 
کند،  ارزیابی  آن  از رهگذر  را  پدیده‌ها  و  بسازد  انسان چارچوب‌های ذهنی  اگر  می‌گوید: 
مفاهیم مات و مبهوت را می‌سازد. تصاویر، واژه‌ها، قضاوت‌ها و تعابیر خنثا را ایجاد کرده 
این‌گونه دانش و نگرش  ناممکن می‌گردد.  با جهان  ارتباط حقیقی  است. دراین صورت، 
ناتوان باشد. و باعث جدایی انسان از خداوند  تا انسان از درک دیگری  وسیله‌ی می‌شود 
می‌شود. این پرده‌ی از افکار است که وهمی جدا افتادگی را ایجاد می‌کند. اوهام امر کاملا 
بودن  یکی  احساس  هستی،  با  انسان  دیگر،  عبارت  به  است.  هستی  و  حقیقت  از  جدا 
نمی‌کند، واقعیت به صورت آشکار رویت نمی‌شود، بدین سان اطلاعات به دست آمده تفکر 
زائد است، این خود نوعی بیماری است  که تعادل، نظم و ریتم زندگی را به هم می‌ریزد.

آن  از  فراتر  کمی  او  کرد،  استفاده  درست  باید  ذهن  از  می‌کند،  پیشنهاد  تُلی،  اکهارت 
صحبت می‌کند و می‌گوید: ناظر بر ذهن باید بود، ورنه تصاویر که ذهن می‌سازد، خویشتن 
به فراموشی سپرده می‌شود. سخن اکهارت تُلی شباهت به سخن مولانا دارد، او می‌گوید:

جان همه روز از لگد کوب خیال 	            وز زیان و سود و ز خوف زوال

نی صفا می‌ماندش نی لطف و فر	            نـــی بسوی آسمان راه ســـفر

خفته آن باشد که او از هــرخیال              دارد اومید و کند بـــا او مقال



172

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

انسان  گاهی  برآ چیزی  می‌گردد،  تغذیه  اوهام‌انگیز  خیال‌های  براساس  که  گفتا‌رهای 
نمی‌افزاید، و آدمی را گرم و سبک نمی‌کند؛ بلکه باری است که با وجود آن، انسان سنگین 
می‌شود. بال‌های رهای‌بخش انسان را می‌بندد، توان پریدن را از آدمی می‌ستاند. در چنین 
اوضاع و احوال آدمی می‌پندارند که بسیار بزرگ است، جهان حقیقت کوچک، در حالیکه 

اگر به عمق هستی فرو رود پی‌خواهد برد که جهان بزرگ است و آدمی کوچک.

انسان بر اساس تصاویر ذهنی هویت خود را می‌سازد، و به وسیله‌ای آن زندگی را مدیریت 
می‌کند. خوب و بد، مثبت و منفی همه از تصاویر ذهنی پدید می‌آید. اضافه برآن، تصاویر با 
انسان سخن می‌گوید. به گفته‌ای اکهارت، تصاویر ذهنی، مونولوگ یا دیالوگ‌های ادامه‌دار 
ذهنی انسان‌ها است. یعنی تصاویر فکر می‌کند، داوری می‌کند، نظر می‌دهد، دوستی و عدم 
دوستی، نیز از همین طرح‌واره‌ها پدید می‌آید. اکهارت اضافه می‌کند که این صدا با وضعیت 
از  یا تصوری  به گذشته‌ی دور  ندارد، شاید وضعیتی مربوط  تناسب  انسان  یا حال  خاص 
موقعیت‌های احتمالی آینده را به تصویر می‌کشد. شاید در بسیاری از موارد خراب شدن 
کارها را تصور می‌کند، این همان چیزی است که نگرانی نام دارد. حتی اگر این صدا مربوط 
به زمان حال باشد، بازهم با وضعیت گذشته تفسیر می‌شود. اکهارت تولی می‌گوید: این 
صدا متعلق به ذهن شرطی‌شده‌ی شما است، آنهم نتیجه‌ی تمام تاریخچه‌ی گذشته است. 

البته از پیش‌فرض‌های فرهنگی، آن را به ارث برده‌اید.

در چنین وضعیت، یعنی قضاوت کردن حال از منظر گذشته، نتایج کاملا نادرست است. 
بسیاری افراد با یک شکنجه روحی زندگی می‌کند که دایم به آنها حمله می‌کند، سرزنش 
می‌کند و انرژی حیات را از آدمی می‌ستاند. اکهارت تُلی پیشنهاد می‌کند که برای آزادی و 
درست زندگی کردن باید نخست ذهن از گذشته و از پندارهای آینده رها گردد. زیرا گذشته 
سوخته و خاکستر شده است. فکرکردن به آن، به معنای انجام‌دادن دوباره‌ی آن است. تنها 

چیزی‌که برجای می‌گذارد، نفرت و دشمنی است.

پس باید از نیروی حال، یعنی استعداد درونی استفاده کرد. همه امکانات را بسیج کرد 
تا از حال به شکل درست استفاده کرد؛ زیرا گذشته چیزی جز وضعیت اکنون ما نیست. 
باید نظارت  نتیجه ذهن را  نیز می‌سازد. در  آینده را  تبدیل می‌شود و  زمان حال به گذشته 



173

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
کرد و از تفکر زاید جلوگیری کرد. به گفته‌ی او بسیاری از اندیشه‌ها و تفکری که انسان در 
ذهن پرورش می‌دهد، ابزاری برای انجام یک کاری خاص است. پس از انجام کار، ابزار 
به کناری نهاده می‌شود. او می‌گوید: حدود 80 تا 90 در صد افکار مردم نه تنها تکراری و 
بی‌فایده است، بلکه به علت غیرکاربردی، بسیاری منفی و مضر است و شکل انرژی حیات 

را هدر می‌دهد.

جنس  همین  از  معنویت  و  دینداری  باره‌ی  در  فکرکردن  که  باشیم  کرده  توجه  شاید 
می‌باشد. مقصودم نفی آن نیست؛ بلکه غیرکاربردی بودن آن )فکرکردن( نسبت به زندگی 
جمعی و فردی ماست. فکر مسایل عبادی نه تنها به حیات انسان‌ها انرژی نمی‌دهد که از 
زندگی انرژی را بازیافت می‌کند. منظور از انرژی بعدی مادی آن نیست بلکه معنای و مفهوم 

است. زندگی 

به گفته‌ای اکهارت هر نوع تفکر تکراری که آدمی به انجام آن اصرار می‌روزد، به دلیل 
می‌شود.  ستانده  آدمی  از  هویت  ورنه  است،  اجباری  آن  انتخاب  است.  آن  شدن  هویتی 
در نتیجه، با تصاویر و افکار ذهنی‌ای که انسان در سر می‌پروراند، بایستی نگاه نقادانه و 
استعلایی صورت گیرد، تا سلامت روان به دست آورد و از هویتی‌شدن آن جلوگیری شود. 
آنچه از گفته‌های اکهارت و مولانا استفاده می‌شود این امر است که انسان با خودشناسی 
به آزادی دست می‌یابد. در سایه‌ آزادی است که امور اخلاقی ممکن می‌گردد و بدون آزادی 

اخلاق نیز وجود نخواهد داشت.

بند بگسل باش آزاد ای پسر	 تـــــا نباشی بند سیم و بند زر

چند گنجد قسمت یک روزه‏ای گر بریزی بحــــر را کوزه‏ای 	

کوزه چشم حریصان پر نشد	 تا صدف قانع نشد پــردور نشد

این قسمت از ابیات مولانا نشان می‌دهد، اساس و پایه‌ی زندگی، رهایی از تعلقات و 
وابستگی‌های بیرونی است. از گفته‌های این بزرگان استنباط می‌گردد که: باورها و افکار 
مانند قلاب و چنگ‌های است که به اراده‌ی انسان به بیرون افگنده می‌شود و در لایه‌های 
اشیا و پدیده‌های بیرونی دربند می‌افتد. آدمی را اسیر زندان خودساخته و در تملک اشیای 



174

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

که به آن دل بسته است، قرار می‌دهد. به عبارت دیگر ذهن معطوف به دنیای بیرون، مالکیت 
و آزادی و خویشتن را ازدست می‌دهد، از درون دربند افتاده است.

 اندیشمندان اخلاق، گرایش به حسدورزی، کینه‌جویی، انتقام، قدرت‌طلبی و تحت 
در  فروم  یک  ار می‌داند.  انسان  برای  خطرناک  و  دژخیم  را،  دیگران  قراردادن  سلطه 
سلطه‌گرفتن  نخست  در  و  یاده‌خواهی  ز انسان،  نیکوی  شخصیت  و  روان  سلامت  تبیین 
انسان‌ها را از بدترین صفت‌های آدمی عنوان می‌کند. به گفته‌ی او فجایع اخلاقی، مانند 
کینه‌ورزی چشمان  تعصب،  از سوی غرور،  دارد.  در خودشیفتگی  یشه  ر و جنگ،  فقر 
به  را  آدمی  خودشیفتگی  می‌ستاند.   انسان  از  را  ژرف‌بینی  و  نابینا  را  انسان  حقیقت‌بین 
می‌بندد.  را  اخلاقی  و شکوفایی عقل  مسیری گشودگی  که  می‌برد  و ستمگری  جباریت 
انسان در زندان خود اسیر توهمات و انتزاعیات خود می‌گردد. جهان را با شرایط روانی 
خود تحلیل و تفسیر و همه چیزرا برای خود مطالبه می‌کند. توانای قدرت تخیل و درک 

ندارد. را  دیگری 

 مولانا در جای دیگر اوصاف درونی انسان را خطرناک‌ترین دشمن معرفی می‌کند. او 
از زبان پیامبر اسلام نقل می‌کند که هنگامی که از جهاد بر می‌گشت به یارانش خطاب کرد:

ای شهان کشتیم ما خــصم بیرون	              ماند خصمی زو بتر انــدر درون

شیرباطن سخره خرگوش نیست کشتن این کار عقل و هوش نیست 	

خصم درون ازین جهت که قوه‌های شناخت را فلج می‌کند، توانایی خودسنجی را از 
آدمی می‌ستاند خطرناک است. بدتر از آن شناخت غول‌های درون برای بسیاری ازین رو 
ممکن نیست که توجه به آن صورت نمی‌گیرد. قلبی غبارآلود، مانع تصویرگرفتن از حقایق 
را می‌بیند و  تاریک و کدر است. هرچه  زیاده‌خواه  انسان  نگاه  در  بیرون  دنیای  می‌گردد. 
می‌شنود مطابق شرایط دل و جان غبارآلودش تفسیر می‌کند. برای تقریب مفهوم تاریکی 
درون، مثال عینک سیاه و چرکی را در نظر گیرید؛ اگر چنین عنیکی بر چشم نهاده شود 
مشتبه  عینک  لکه‌ی  با  بیرونی  شفاف  نقطه‌های  می‌شود.  دیده  تاریک  و  لکه‌دار  جهان 
می‌شود. آدمی بدون اینکه توجه به عینک داشته باشد به تفسیر لکه می‌پردازند. جان و دل 
نیز  نیز چنین حالتی دارد، اگر صافی، شفافیت و روشنی را از دست دهد، فهم از جهان 



175

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
تاریک و کدر می‌گردد. در نتیجه روابط و عملکرد نادرست، جامعه را به بیماری بداخلاقی 

و بدسیرتی فرو می‌برند. مولانا در ابیات دیگر می‌گوید:

بلفضول از حسد طاقت نداشت 	  اعتراض و لانسلم بر فراشت 

خلق را بنگرکه چون ظلمانی اند  	 در متاع فانی ای چون فانی اند

حسد بردن به دیگری و متکبر بودن فرمانبرداری، از حقیقت می‌گردد. دل و اندیشه را 
به ظلمت می برد، بصیرت و ژرف‌اندیشی را نابود می‌کند. نقص زندگی معنوی و نداشتن 
جهان‌بینی روشن و عدم آینده‌نگری حاصل صفات رذیله است. ویژگی‌های منفی شخصیتی، 
قوه‌ی مقدس جان‌پروری  و فکر تازه را در وجود آدمی خاموش می‌کند. با خاموش شدن 
قوه عقل شهودی، جان آدمی استهلاک می‌گردد، بزرگترین عامل که جان را نابود می‌کند و  
استعداد جان و روح‌پروری را از آدمی می‌ستاند، تکبر و برتری جویی است. مولانا به خوبی 

و رسا بدون آنکه شرح لازم باشد در باره خود‌خواهی و فزون‌خواهی آورده است:

از تـــکبـــرجمله انــــدر تـــفرقــه          مرده از جان زنده انـــدر مخرقه

این عجب که جان به زندان اندر است 	 وآنگهی مفتاح زندانش به دست

به ویرانه می‌کند. جان ویران شده،  تبدیل  و  را دوقطبی  انسان  خودخواهی شخصیت 
نسبت به حقیقت مات و مُرده است؛ اما در رفتارهای ضد اخلاقی زنده است. »مرده از جان 
زنده اندرمخرقه«، یعنی در  دروغ‏گوی و فریب‌دادن دیگران زرنگ است. چنین اشخاص 
و افراد در میدان زندگی گام های خام و ناپخته بر می‌دارند، انسانیت را در قمار می‌گذارند.
لازمه‌ی  زندگی درست و انسانی،  بازگشت به درون است؛ بند ها و زنجیر را باید پاره کرد. 

مولانا برای رهای از زندان راه حل نیز ارایه داده است، در آینده از آن بحث می‌شود.

شوپنهاور فیلسوف و اندیشمند زندگی که به خوبی اندیشه‌های شرقی را در یافته است، 
در باب زندگی خوب می‌گوید: سرچشمه‌ی لذت‏ها و قوام بخش زندگی سعادتمند، مالک 
چیزی در ضمیر خود بودن است. به میزان که انسان به خود سلطه می‌یابد و افکار مزاحم 
با  انسان  اگر  اما  لذت می‏برد.  زندگی  از  پیمانه  به همان  بیرون می‏کند،  از جهان ذهنی  را 
تصویرکه دیگران از او دارد و با تمجید دیگران زندگی را سپری کند این نوع زیستن لذت 
زندگی عاریتی  و  نیست شخصیت کاذب  در خود  مالک چیزی  او  که  نیست؛ چرا  بخش 



176

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دارد. تا دیگران برای او اهمیت قایل است به این فکر است که انسانی مهم در جامعه است؛ 
اما اگر چنانچه دید نگاه دیگران در باره او عوض شده، در نزد خویش نیز بی‌اعتبار می‏شود، 

گویی دیگران حد حدود او را تعریف می‏کند.

از نگاه او اوقات فراغت بهترین ملاک برای شناخت خویش است. کسی که سرچشمه 
بردن  بسر  از  تنها  نه  می‏بیند،  و  می‌جوید  درون خود  در  را  اصیل  و  غیرعاریتی  لذت‌های 
و سرخوش  لبریز  و  پر  آن  از  که  نمی‏شود  ملول  در خلوت سپری‌کردن،  را  اوقاتی  با خود 

را می‌چشد. آرامش و شکوفایی درونی ژرفی  می‏گردد، 

شوپنهاور در بخش پنجم کتاب خود، اصولی را برای بهتر زیستن یادآوری می‌کند: در 
همه امورکه مربوط به مسیر زندگی مان می‌شود باید تخیل را مهار کنیم؛ نخست باید هشیار 
باشیم که کاخ‌ها موهوم نسازیم؛ زیرا بهای گزافی دارند و پس از اندک زمانی فرو می‌ریزند 
کردن  تصویر  با  که  باشیم  مراقب  باید  براین،  افزون  اما  می‌شود.  افسوس  موجب  این  که 

کنده نکنیم. حوادث ناگواری که که فقط احتمال وقوع دارند، دل خود را از ترس آ

او بد بختی‌های زندگی را در حسدورزیدن می‌بیند، این صفت رذیله را مانع خوشبختی 
بایستی  وجودش  در  را  پلید  دیو  این  انسان  هر  می‌کند  توصیه  می‌کند،  محسوب   لذت  و 
نابود کند، تا از رنج دیگران شادمند نشویم، از سعادت و خوشبختی دیگران در رنج نیفتیم. 
می‌گوید: هنگامی که می‌بینی بسیاری از مردم در وضعی بهتر از وضع تو قرار دارند، بیاندیش 

که بسیاری هم بیش از تو سختی می‌کشند.

سر  در  ما  که  می‏داند  فکری  نوع  به  وابسته  را  زندگی  لذت‏های  و  رنج‌ها  شوپنهاور 
می‏پرورانیم، پیوسته دعوت می‏کند که گذشته را برای ایجاد یک زندگی بهتر در حال مطالعه 
کنید، زیرا گذشته و تجربه ما به مثابه متن است، شناخت به مانند تفسیر این متن است. 

نیز ریشه در گذشته دارد. تحلیل وضعیت کنونی 

ندارد«.  تعلق  او  به  نباشد،  مربوط  انسان  انسانیت  به  که»آنچه  دارد  تعابیری  بزرگان 
اصالت داشتن، زندگی اصیل و طیبه از آزادی انسان ازهمه‌چیز و همه‌کس حاصل می‌شود. 
انسان به صورت طبیعی دارای نهاد نیکو، وپاکیزه چشم به جهان می‌گشاید، آلوده شدن او 
به دست  آزادی  بر اساس طبیعت اصیل و پاس‌داشتن  بنابراین زندگی   عوامل دیگر دارد. 



177

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
می‌آید. شرافت و کرامت انسان با رهایی از تعلق‌ها و زیاده‌خواهی‌ها میسر می‌گردد. عبادات 
و رفتارهای اخلاقی ازین رو با آزادی مناسبت دارد که بافطرت انسان سازگار است. اجبار 
با قانون هستی و به صورت معین با سرشت آدمی منافات دارد. از مسئولیت‌های سخت و 
دشوار انسان نگهداری از  طبیعت و فطرت خویش است.  نتیجه این خواهد بود، انسان 
با  تا  باشد،  روح خود  و  مالک جان  کند.  زندگی  آزاد  دارد  است حق  انسان  آنجایی‌که  از 

نگریستن به خویشتن، به محو رذایل و پروردن فضیلت تلاش کند.
از  ذهن  رهایی  یعنی  درونی؛  آزادی  است،  تصور  قابل  انسان  برای  دوجهت  از  آزادی 
سازمان‌های  و  اسارت حکومت‌ها  از  بودن  رها  یعنی  بیرونی؛  آزادی  و  اشیاء  و  اشخاص 
اجتماعی و سیاسی. رفتار فضلیت‌مندانه در صورت حاصل می‌گردد که انسان نگاه نقادانه 
و محاسبه‌گر، نسبت به خود داشته باشد. اگر انسان از خواسته‌ها و تعلقات که او را در بند 
کشیده رها شد، حقیقت خودش را پیدا می‌کند و باخودش دیدار می‌نمایند، روح انسان آب 

صاف و زلال است. مولانا می‌گوید:
		 جان صافی بسته ای ابدان شده آب صافی در گلی پنهان شــده
		 معنی ای را بند حرفی مـی کنی گفت تو بحثی شگرفی می کنی
حبس کــــــردی معنیِ آزاد را	                بند حرفی کرده ای تو بــــاد را

مولانا دراین اشعار بیان می‌دارد که جان و روح انسان قدسی است، اساسا در جهان‌بینی 
دینی و عرفانی حقیقت آدمی را روح او شکل می‌دهد. ازمنظر عرفان روح امری ملکوتی و 
الهی است، به جهان ماده تعلق ندارد، آمدن او در بستر جسم، به مثابه مسافری می‌ماند. 
بازگردد. برای همین است که عارفان مرگ را  ناگزیر است روزگاری به جایگاه ابدی‌اش 
غریبانه  قفس جسم  در  روح  اینان  گفته  به  می‌داند.  پدیده‌ی جهان هستی  خوشایندترین 
زندگی می‌کند، انس گرفتن آن با جسم از مشیت و اراده خداوند بوده است، تا آزموده شوند 

که آدمی مسافر بودنش را بپذیرند، و برای جهان ابدی سرمایه گذاری کند. 
بشنواز نی چـــــون حکایت می‌کند           از جدای ها شکایت می‌کنـــد

کزنیستان تـــا مــــرا ببریده انــــد	 از نفیرم مردن و زن نالیده انــد

هرکسی کو دور ماند از اصل خویش	 بازجوید روزگار وصل خویش



178

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مفهوم این ادبیات گویایی این موضوع می‌باشد که روح، از جهان ملکوت و متعالی به 
عالم ناسوت تنزل کرده است. اکنون برای پریدن از قفس تنگ جسم شوق پرواز به ملکوت 
آمده‌اند  نیز  افلاطون  بزرگ  حکیم  انسان‌شناسانه‌ی  ایده‌های  در  دارد.  را  اصلی  جایگاه  و 
که روح درعالم دیگر یعنی مثُل تعلق دارد. فرودآمدن آن بر جسم، به مثابه زندانی‌شدن در 
دنیای ماده است. کمال انسان براین است که روح بی‌پروراند و  تربیت کند، با تربیت شدن 
روح به اصل خود نزدیک می‌شود. در ادبیات دینی همین محتوا به یک شکل دیگر به آن 

پرداخته است. 

قرآن کریم وقتی صحبت از "جان" و "روان" انسان می‌کند روح را امر خداوند می‌داند. 
ملکوتی  جنبه  اینکه  یعنی  دارد،  اخلاقی  فلسفه  و  قاعده  قرآن  در  و جسم  روح  دوگانگی 
انسان اصالت دارد. درادبیات دینی آمده است وقتی خداوند جسم آدمی را تکمیل کرد، آنگه 
گاهی نیز  از روح خودش بر او دمید»نفخت فیه من روحی«  با دمیده‌شدن روح، علم و آ
در وجود او تعبیه شد. از نگاه متفکران و اندیشمندان، هم چنین در جهان‌بینی قرآن"روح" 
با فرود آمدن در جسم، و محدود شدن روح در قالب  نسبت به جهان علم داشته است، 

جسم دانسته‌هایش نیز محدود شده است. 

روح که در جسم تنزل یافته است، برای رهایی از زندان تنگ نیازمند به تکامل اختیاری 
و  زیاده‌خواهی  حسادت،  کژی‌ها،  با  انسان  مبارزه  به  اشاره  اختیاری  تکامل  می‌باشد. 
سلطه‌طلبی دارد. انسان دراین مبارزه یا تسلیم نیروهای شر می‌گردد، یا هستی‌اش را درک 
می‌کند و به کلیت جهان می‌پیوندد. انسانی که از خودش مایه می‌گذارد، جان را هم چون 
خودی می‌پذیرد، در سیر تکامل روحی به آزادی و رهایی دست می‌یابد. با اصلاح درون 
نا  انسان  روانی  و  فکری  دنیایی  اگر  می‌گردد.  تبدیل  و سلامت  به صلح  نیز  بیرون  دنیای 
که  آنگونه  انسان  می‌شود،  بدی‌های  از  و مشحون  کدر  نیز  بیرونی  پدیده‌های  باشد،  پاک 
می‌اندیشد زیست و زندگی می‌کند. گمان می‌برم که اشعار مولانا گویایی همین امر است، 

او در جواب کسانیکه خود را با انبیاء و اولیاء مقایسه می‌کند می‌گویند:

		 گرچه باشی در نبشتن شیرو شیر کارپاکان را قیاس از خودمگیر

جمله عالم زین سبب گمراه شدند	 اولیاء را همچو خود پنداشتن



179

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
		 و ما ایشان بسته ی خوابیم و خور گفت اینک ما بشر ایشان بشر 

و  خوبی  به  ندارد  سالم  وروح  مزاج  که  انسان‌های  با  را  پاکان  و  اولیاء  تفاوت  مولانا 
است: آورده  اول  دفتر  معنوی  مثنوی  در  می‌کند.  بیان  ما  برای  روشنی 

هست فـــرقی در میان بـــی منتهـــا 		 این نـــدانستندایشان از عـــمی

لیک شد زان نیش و زین دیگر عســل 		 هردو گون زنبور خوردند از محل

زین یکی سرگین شد و زان مشک ناب 		 هردو گون آهو گیا خوردند و آب

این یکـــی خالی و آن دیگـــر شکرت  		 هردونی خوردند ازیک آب خـور

متمایز  همدیگر،  از  را  انسان‌ها  که  است  انسان  فاهمه  قوه‌ی  مولانا،  ابیات  به  نگاه  با 
مشترک  فرهنگ  و  هوا  در  همه  نسبت  یک  در  انسان‌ها  شنیدن‌ها.  و  دیدن‌ها  نه  می‌کند، 
نفس می‌کشند، اما همه یکسان از آن بهره نمی‌‌برد. همه‌ای مسلمان‌ها به صورت یکسان 
کتاب مقدس را به زبان عربی تلاوت می‌کند، ولی درک و فهم‌ها از دیگری متفاوت است. 
برخی از هدایت یافتگان و برخی دیگر  در زمره‌ی گمراهان قرار می‌گیرد. گمراهی و هدایت، 

روشنای و عدم آن به جهان باطن تعلق دارد نه جهان بیرون. 

فرق شان تا هفتاده سالـه راه بین صــــدهزاران فرق این اشبــاح بین	

این خورد گردد پلیدی زو جــــــدا	 آن خورد گردد همه نور خــــدا

این خورد زاید همه بخـــــل حسد	 آن خورد زاید همه عشق احــد

ای فرشته پا و آن دیو است و دد این زمین پاک و آن شور است باشد 	

از ابیات مولانا که تاکنون صحبت شد، این نکته بر جسته می‌شود که اگر انسان خواست 
و اراده‌ی برای تربیت نداشته باشد، و خویشتن را برای پذیرش حق آماده نکند، هیچ نیروی 
بیرونی قادر بر تغییر و تحول اخلاقی انسان نخواهد بود. قوه‌ی فاهمه معیاری برای فهم و 
درک پدیده‌ها و هم چنین روابط انسان را سنجش و تعیین می‌کند. بدیهی است اگر ابزار 
نیز وارونه می‌فهمد. شفافیت و دیدن حقیقت در  را  پدیده‌ها  باشد،  سنجش کج و معوج 
گرو روشن‌دلی است. فرض کنید که انسان اگر صاحب علم و اندیشه‌ی باشد و آرا و افکار 
فراوان دریافته باشد، اما اگر از باطن کور و کر باشد، این علوم هیچ سودی ندارد. مولوی با 



180

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

زبان تمثیلی این نکته را به خوبی بیان کرده است.

تارک  انسان  اندیشه‌  افق  اگر  یعنی  دارد.  اشاره  انسان  فاهمه‌ی  قوه‌ی  به  مولانا  ابیات 
باشد فهم از جهان بیرونی تاریک است. ذهن ناپاک جهان را کدر و غبار آلود فهم می‌کند. 
باید  را  خود  تمایلات  و  خواسته‌ها  و  درون  دنیای  نخست  جهان  بهتر  فهمیدن  برای  پس 
تصحیح کرد. زیرا شناختن به یک معنا تجزیه کردن خویشتن به وسیله خودکاوی است. به 
تعبیر دیگر انسان در خودشناسی، روح و روان را با تمام اوصافش، با تیغ عقل کل جراحی 
می‌کند. قرآن کریم تأکید دارد که تغییرات جهان درونی مشروط به تغییرات انفس قرارداده 
است و می‌فرماید: »ان الله لایغییر ما بقوم حتی یغییر ما بانفسهم«؛ چیزهای را حذف ‏و 
خصلت‌های دیگری را در وجودش می‏کارد. ناگفته پیدا است که دورانداختن آن دسته از 
صفت‌های که شخصیت آدمی را شکل داده و دیری با آن زندگی کرده کاری ساده نیست. 
در برابر، کاشتن بذری تازه و نو نیز به مثابه شخم‌زدن زمین بایر، جدیت لازم دارد. این امر 
در صورت ممکن است که یک فرد پرسش‌های بنیادی و اساسی را در برابرش قرار دهد. 
با پرسش از خود توانایی لازم را در خواهد یافت، تا خودش را همچون موضوع بیرونی، نقد 

و ارزیابی کند.

فکر کنید در یک سفر طولانی و بدون بازگشت هستیم. چه چیزی را قرار است با خود 
ببریم ضرورت های ما چیست؟

با  و  خردمند  و  عاقل  انسان  بود.  خواهد  روشن  حدودی  تا  پاسخ  می‌رسد  نظر  به 
موقعیت‌های  دشوارترین  و  می‌کند. سخت‌ترین  انتخاب  را  ماندگارها  متعالی  اندیشه‌های 
زندگی همین یک انتخاب است. هر انتخابی نه گفتن و محروم‌شدن از چیزهای دیگر است. 
براین اساس، خردمند جادوانگی را بر می‌گزیند. آنچه ماندگار نیست جاویدانگی را تضعیف 
می‌کند جزوی بیگانه‌های خویش می‌پندارد. پرسش این است، چه چیزهای با روح و روان 

انسان بیگانه‌اند؟ مولانا در مثنوی معنوی آورده است.

		 در زمین دیگران خانه نکن کار خود کن کار بیگانه نکن

		 ازبرای آن است غمناکی تو چیست بیگانه تنی خاکی تو 

زندگی  محور  در  عشق  است.  عاشقانه  زندگی  به  نسبت  مولانا  نگرش  و  جهان‌بینی 



181

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
مولانا نهفته است. اما این که عشق چیست؟ این جستار، ظرفیت تحلیل آن‌را ندارد. برای 
شناخت مفهوم بیگانه، ناگزیر اندکی به مفهوم عشق درنگ شود. عشق به یک معنا تنیدن 
و درهم پیچیدن به هستی است. محور و ستون پایه هستی، در هم‌تنیدن اجزای عالم به یک 
بناء شناکردن در بحر عشق،  پیوند دارد.  با آن  دیگر است. جزءها شناور در کل است و 
حضوریافتن و در هم پیچیدن به هستی، اصالت زندگی است. انسان با عشق‌ورزیدن، هر 
لحظه خودش را نو می‏کند و می‌آفریند و سیال بودن را تجربه می‏کند. درین سیر سلوک 

جهانی متفاوت را طراحی می‏کند.

بیگانگی وارونه  این مطلب قابل استنباط است که  از اشعار مولانا  بیگانه،  اما مفهوم 
شدن انسان با واقعیت‌ها و مسوولیت‌هایش می‌باشد. به عبارتی بیگانگی با خود به معنای 
وصف  این  با  است.  کاشته  وجودش  در  را  خبیثه  درخت  فردی  چنین  است.  مسخ‌شدن 
مناسبات‌اش با جهان پیرامون نیز وارونه می‌گردد. و از فهم حقیقت غایی جهان و زندگی 

می‌شود. محروم 

انسان‌شناسان بر این باورند، که آدمی استعداد پرورش‌دادن دو نوع صفت را  در خویش 
دارا می‌باشد. یکی مربوط به تن انسان و دیگری مربوط به روان او می‌شود. اگر چه بستر 
هر دو، روح و روان آدمی است؛ اما برای تفکیک کردن آن دسته از خصلت‌های که افول 
اخلاق در پی دارد به تن نسبت می‌دهد و امور متعالی را به روح. اوصافی مانند حسادت، 
کینه‌ورزی، خودشیفتگی و انتقام‌جویی همه از اوصاف رذیله‌اند. علمای اخلاق صفت‌های 
یاد شده را به تن نسبت می‌دهد؛ روح و جان را مبرا از آن می‌داند. گرفتارشدن روح به این 
اوصاف به معنای فاسد شدن آن است. منشأ نزاع آدمیان نیز از همین اوصاف می‏باشد. به 

این اشعار مولانا توجه کنید.

تا تو تن را چرب شیرین می‌دهی  	 جوهری خود را ندانی ابلهی

وقتی مردن گند آن پیدا شود 		 گر میان مشک تن را جا شود 

برای  آدمی  که  باشد  این  مرادش  شاید  ندارد.  لذیذ  غذای  به  ربط  شیرین،  چرب  تن 
رسیدن به قدرت مادی حقیقت زندگی را فراموش می‌کند. برای چنین افراد، اموری ارزش 
نمایانگر  ابله،  برای لذت‌های جسمی ساخته شده است. واژه‌ی  تنها  پنداشته می‌شود که 



182

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

همین موضوع است؛ یعنی کسی‌که جوهر و اساس‌اش را فراموش کند. در قاموس فکری 
انسان معنویت‌گرا، کسانی واجد اوصاف ابلهی است که خودش را با چیزها و اشیا یکسان 
می‌پندارند؛ خودش را فراموش می‌کند و چیزی دیگری را در جای آن می‌پذیرد. اگرچند 

مولانا مفهوم ابله را در مورد خوبان و عارفان نیز به کار برده است.

مشک را برتن مزن بر جان بمال	 زانکه مشک است نام پاک ذوالجلال

		 روح را در قعر گلخن مــی‌نهد آن منافق مشک بر تن مـــی‌نهد

		 گنــدها از فکر بــی ایمــان او بر زبان نام حق و در جــــان او

		 بر سر مبرز گلست و سوسنست ذکر با او همچو سبزه گلخنست

تفسیرهای متفاوت از مفهوم مشک در بیان عارفان و دیگر اندیشمندان اهل معرفت، 
شده است. علم، دانش و اخلاق از جمله برداشت‌های است که ازین مفهوم استفاد کرده 
است. علم و دانش بایستی موطن اصلی خویش یعنی جان آدمی بنشیند. در غیر این صورت 
دوگانگی شخصیت به وجود می‌آید. در اشعار مولانا از این دو گانگی به مفهوم منافق تعبیر 
ایجاد  میان دو چیز فاصله  به حفره‌ای که  و  "نفق" مشتق شده  از واژه  منافق  شده است. 
کند، اطلاق می‌گردد. فاصله میان معرفت و عمل بیگانگی را به دنبال دارد. انسان با چنین 
اوصافی جهان را زشت و ناپسند می‏بیند. طراوت و لذت زندگی نمی‌چشد، توانایی تعامل با 
حقیقت را از دست می‏دهد. ازین رو ظاهربین است و نسبت به زندگی قدسی نابینا است. 

برای اینان حقیقت جهان و زندگی پوشیده می‏ماند. 

و  تن  بر  آدمی  که  عطری  و  »مشک  است:  آورده  موضوع  این  تبیین  در  سروش  دکتر 
گین بودن روح را خدا و قدسیان  جامه‌ی خود می‌نهد، ظاهر بینان درک می‌کنند؛ اما عطر آ
یبایی نیز وضع به همین منوال  و برخی از انسان‌های پاک و پارسا در می‌یابند. در خصوص ز
است. عارفان از حب خدا سخن بسیار گفته‌اند. حب به جمال تعلق دارد. هرجا عشقی 
هست، مفتونیتی نسبت به جمال هم هست. و گرچه عارفان عاشق لطف و قهر حق با هم 
بوده‌اند، اما به حقیقت جز لطف چیزی نمی‌دیده‏اند. و لذا هرجا از عاشقی دم زده اند، به 

وجهی از تجلی حسن و حصول  دلبردگی سخن گفته اند.

همچو شیری صید خود را خویش کن	 ترک عشوه اجنبی و خویش کن



183

تن
یش

خو
ر با

دیدا
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
همچو خــادم دان مــــراعات خسان	 بـی‌کسی بهتر ز عشوه ناکســان

برای رهای از خودبیگانگی و دو پارگی شخصیت، درنگ بر خویشتن باید داشت. قلب 
و دل را باید پالایش داد و درون را باید نو کرد. خانه تکانی را زدودن گرد و غبار از اصل 
زندگی باید دانست. افسار زندگی و اراده را به دست اجنبیان نباید سپرد. برای همین است 
که خودشناسی رنج عظیمی در پی دارد. برای متولد شدن یا دو باره خلق کردن، رنج زایمان 
را هم باید چشید. ورنه ماندن و نفس کشید در بدی‏ها و ماندن با خصلت‌های رذیله خود 
جهنمی سوزان است. به گفته مولانا آتش کین و نفرت، حسادت و ... از درون آدمی را 

نابود می‌کند و انسانیت او را می‌ستاند. این چنین افراد با خوبان هم نشین نخواهد بود. 

کین مدار آنها که از کین گمرهند	 گورشان پهلوی کین‌داران نهند

		 جزو آن کلست و خصم دین تو اصل کینه دوزخست و کین تو

از منظر عارفان زندگی با کین و نفرت جهنم است. دنیای تاریک و بیگانه با حقیقت 
غایی ، هم چنین تنازع در زندگی از نشانه‏های خفته دلان است. بنابراین تعبیر، جهنم جز 
اوصاف ناپسند و بیگانه شدن انسان از خودش نیست. بیگانگی از خویش در محدوده‏ی 
فردیت انسان نمی‌ماند، او را با جهان نیز بیگانه می‌کند. غربت غریبی است بیگانگی و تن 
دادن به اموری که فی‌ذاته اصالت ندارد. مولانا اشاره می‏کند:  انسانی که در دل و قلبش 
نفرت کاشته باشد توانایی  اصلاح کردن در آن ضعیف می‌شود. قدرت و توانایی تشخیص 
خوب و بد از او ستانده می‏شود. برای این است که گاهی تلاش‌های بیهوده انجام می‌دهد. 

در نهایت زندگی به پوچی می‌انجامد. مرگ شئون انسانی در پوچ‌گرایی است.

پرورش‌دادن اوصاف رذیله  از خود‌بیگانگی، همانا کاشتن و  نتیجه: معنا و مفهوم   در 
است. با این وصف انسان از خود و جهان بیگانه می‌شود. خود را عضوی از جهان محسوب 
نمی‌کند. سراسر زندگی را با منازعه درونی و بیرونی سپری می‌کند. مانع رشد نیکویی‌ها و 

خصایل پاک انسانی در خود و جامعه می‏گردد. 



184

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

منابع
1. القرآن کریم

2. تُلی، اکهارت، تمرین نیروی حال، مترجم: فرناز فرود، انتشارات کلک آزادگان.
3. مولوی، مثنوی معنوی، با تصحیح دکتر عبدالکریم سروش، انتشارات صراط.

4. شوپنهاور، آرتور، جهان به مثابه اراده و تصور، مترجم: ولی رضایاری، نشر مرکز.



یخی فقه،  پیشینه‌ی تار
 فقاهت و مرجعیت

نادرعلی مهدوی )زابلی( 

چکیده
محور اصلی بحث در این مقاله، بررسی پیشینه‌ی تاریخی مرجعیت، فقه و فقاهت می‌باشد؛ 
لذا اول سراغ علم فقه رفته، که به ترتیب معنای واژه‌ی فقه و علم فقه بررسی شده و بعد 
تاریخچه‌ی کلمه‌ی فقه و  آن،  از  بررسی شده‌است. پس  نیز  با سایر علوم  نسبت علم فقه 
هم‌چنین،  شده‌است؟.  رایج  کلمه  این  زمانی  چه  از  و  کیست  فقیه  که  شده  بحث  فقاهت 
واژه‌ی استنباط و اجتهاد هم از نظر تاریخی بحث و بررسی شده‌است. در آخر، آغاز، انجام 
و در نهایت بسته‌شدن مرجعیت درجهان اسلام، از دیدگاه شیعه و سنّی به شیوه‌ی مقایسوی 

بررسی شده‌است.

کلیدواژه: علم، فقه، فقاهت، پیشینه، اجتهاد و مرجعیت

noname
New Stamp_3



186

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

درآمد
قبل از ورود به بحث اصلی، لازم است با علم فقه آشنا شویم؛ چون علم فقه است که از 
مقرارت احکام شرعی )اعمال عبادی و معاملاتی( بحث می‌کند و هر کس که در این رشته 

متخصّص و صاحب نظر باشد، فقیه یا -به اصطلاح امروز- مجتهد خواهد بود.

علم فقه و اصول چیست؟
پرتو  در  و  گردیده  متولد  اسلامی  فرهنگ  مهد  در  که  است  وگسترده  کهن  علم  فقه،  علم 
تلاش‌های اندیشمندان مسلمان رشد یافته‌است. علم فقه عبارت است از دانش دست‌یابی 
به احکام و مقررات شرعی و وظیفه‌ی عملی انسان‌ها در زندگی فردی و اجتماعی. علمی 
که از پایه‌ها، ابزار و روش‌های استنباط احکام بحث می‌کند و همواره همراه فقه می‌باشد، 
علم اصول است. علم اصول در واقع برای سامان‌دهی به پژوهش‌های فقهی است که علم 
در  و  دامن  در  اصول همیشه  این‌که علم  و خطا حفظ می‌کند. خلاصه  انحراف  از  را  فقه 

خدمت علم فقه است )قافی و شریعتی، 1384: 13(.

فقه در لغت و اصطلاح
واژه‌ی فقه درلغت به معنای فهم عمیق، دقیق و علم می‌باشد؛ ولی فقه با فهم مطلق و بدون 
پسوند تفاوت دارد. زیرا این واژه در امور حسّی به کار نمی‌رود و به طور معمول در مورد 
فهم کلام و معنای آن استعمال می‌گردد. ابن منظور می‌گوید: »الفقه الفطنه. قال عیس بن 
عمر: قال لی اعرابی: شهدت علیک بالفقه ای الفطنه « )ایروانی، 1414ق، 1: 13(. از این 
کلام چنین برداشت می‌شود که فقه به معنای هوشیاری و زیرکی است که با فهم معمولی 
تفاوت دارد. همچنین با توجه به مفهوم دعایی که پیامبر در مورد ابن عباس دارد، می‌توان 
گفت: واژه‌ی فقه در مورد فهم و درک مسایل مخفی که احتیاج به دقت فراوان دارد، به 
کار می‌رفته است. حضرت در دعای خویش می‌فرماید: »اللهم علّمه فی الدّین و فقّهه فی 
التأویل ای فهّمه تأویله و معناه« )همان(. زمخشری در اساس البلاغه می‌نویسد: »ف، ق، 
بالفقه ای  ه، ای فقه عن ما اقول لک و قال اعرابی لی عیسی بن عمرو: شهدت علیک 
بالفهم والفطنه« ) زمخشری، بی‌تا: 346(. فخر رازی نیز می‌گوید: »فقه از نظر ریشه‌ی 



187

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

لغوی عبارت است از فهم غرض متکلم از کلامش« )فخر رازی، بی‌تا: 78(. استاد شهابی 
می‌گوید: در صدر اسلام فقه بر یکی از دو معنای زیر اطلاق می‌شده است:

1- مطلق فهم؛ مثل »ذالک بانهّم قوم لا یفقهون«. چنانکه شیخ طوسی در ذیل یک 
و  ادراکه  عند  متضمّنه  و  ظاهره  فی  الکلام  مفهوم  به  العلم  »الفقه  می‌نویسد:  قرآن  آیه‌ی 

فیه«. الناس  احوال  یتفاضل 

2- بصیرت در دین؛ خواه در اصول دین باشد یا در فروع آن. مثل »فلولا نفر من کّل 
فرقة منهم لیتفقّهوا فی الدّین« )توبه/ ۱۲۳(. صدرالمتألهین در شرح اصول کافی می‌گوید: 
الفقه صاحب هذه  انّ  امرالدّین و  البصیره فی  الحدیث بمعنا  یأتی فی  اکثر ما  الفقه  انّ  »و 
البصیره« )شهابی، 1417: 1، 3(. با توجه به آن‌چه گفته شد، می‌توان نتیجه گرفت که فقه 
مرتبه‌ی عالی از فهم است که با زیرکی و هوشیاری یک‌جا بوده و رسیدن به آن احتیاج به 

تأمل و دقّت فراوان دارد.

فقه در اصطلاح اهل لغت
واژه‌ی فقه در معنای اصطلاحی نیز از معنای لغوی‌اش دور نیست و مفهوم »درک عمیق و 
ژرف‌اندیشی« با آن همراه است. این واژه و مشتقات آن، مانند فقیه، تفقه، فقاهت و مانند 
این‌ها، از همان ابتدا در ادبیات دینی ـ آیات و روایات ـ در مورد فهم و ادراک دین به کار 
گاهی از  می‌رفته‌ است. نگارنده‌ی لسان العرب نیز چنین می‌نگارد: »فقه به معنای علم و آ
علم دین، این علم به دلیل شرافت و سیادت بر سایر علوم غلبه پیدا کرد« )ابن منظور، بی‌تا: 
13، 552(. با این حال، واژه‌ی فقه و مشتقات آن در این قلمرو در معنای یکسان به کار 
برده نشده؛ بلکه دیگرگونی‌هایی داشته است. به طور کلّی می‌توان دو معنای اصطلاحی از 

فقه را برشمرد:

1- فقه به معنای شناخت همه‌ی معارف دین، اعم از عقاید، احکام و اخلاق؛

2-فقط شناخت بخشی از دین )احکام(.

مسلمانان  اندیشه‌ی  تاریخ  علمی  و  اجتماعی  دگرگونی‌های  از  معنایی،  تحول  این 
.)32  ،1  :1393 )اعرافی،  است.  گرفته  سرچشمه 



188

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

فقه در اصطلاح فقیهان اسلام

1 - اهل‌سنت
به  که  شده  نقل  فقه  درباره‌ی  تعریفی  150ق(  )متوفای  ابوحنیفه  از  سنّت  اهل  جهان  در 
معنای عام آن اشاره دارد. از نظر وی، فقه یعنی »مطلق شناخت نفس و آن‌چه به نفع و 
ضرر آن است« )ابوحنیفه و ابن مسعود به نقل از زحیلی، 1409: 1، 14(. این تعریف شامل 
را  بر همین اساس، وی کتاب خود در عقاید  اعتقادات، اخلاق و احکام است )همان(. 
»الفقه الاکبر« نامید و با قید »الاکبر« عقاید را از اخلاق و احکام جدا کرد )جمعی از 
نویسندگان، 1404: 1، 9(. همان‌گونه که احکام را با قید »عملا« از اموراعتقادی و اخلاق 

تفکیک نمود )الزحیلی، 1418: 1، 30(.

داد. وی  ارایه  تعریفی  فقه  برای  آموزه‌های اسلام،  تفکیک  به  توجه  با  نیز  امام شافعی 
می‌گوید: »فقه علم به احکام شرعیه‌ی عملیه است که از راه ادلّه‌ی تفصیلیه به دست آید«. 
تعاریف دیگر نیز سیر تحولی داشته‌است و برخی از آن‌ها، کامل‌تر و جامع‌تر اند. عده‌ای فقه 
را شناخت احکام شرعی دانسته‌اند )محمود، 1999: 2، 15( و برخی بر عملی و رفتاری‌بودن 

موضوع این احکام تأکید کرده‌اند )همان(.

2- اهل تشیع
چنین اتفاق نظری در جهان تشیع نیز وجود دارد. بنابر مشهور، فقیهان فقه را چنین تعریف 
کونها  لایعلم  حیث  به  اعیانها  علی  المستدّل  الفرعیه  الشّرعیّه  بالاحکام  »العلم  کرده‌اند: 
من الدین ضرورة فخرج العلم بالذوات والاحکام العقلیه والنقلیه والتقلیدیه و علم واجب 
الوجود والملائکه و اصول الشریعه )علامه¬ی حلّی، 1420 ق: 1، 2(. یا گفته‌ شده: »هو 
العلم بالاحکام الشّرعیه الفرعیه عن ادلتّها التفصلیه« فقه عبارت است ازعلم و شناخت به 
احکام شرعی فرعی از روی دلایل تفصیلی آن‌ها)زین¬الدین، 1415: 66(.  بنابراین، فقه، 
مطلق دانستن احکام نه، بلکه دانستن استدلالی احکام است؛ یعنی دانستن از روی ادلّه و 
وسائط در اثبات آنها نه وسائط در ثبوت )گرجی، 1375: 10(. پس، این تعریف بین عامه و 

خاصّه مشهور است و لذا مناسب است که به قیدهای این تعاریف توجه کنیم. 



189

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

یف مذکور قیودات تعار
این تعاریف مشتمل بر قیودی‌ است که هر یک از این قیود، یا برای خارج‌ساختن مطالبی به 
کار رفته است یا جهت داخل‌نمودن مطالبی. اولین قید »العلم« است که در واقع، جنس 
تعریف به شمار می‌رود. واژه‌ی علم، معانی متعددی دارد؛ در اینجا معنای مصدری یا اسم 
گاهی در دانش فقه، احکام شرعی است. با این قید،  مصدر منظور است. متعلق علم و آ
گاهی  موضوع‌های دیگر مانند )علم( به زوات اشیا و غیره خارج می‌شوند. افزون بر آن، آ
از احکام غیر شرعی )مانند احکام عقلی و عرفی و غیره( نیز از قلمرو این تعریف خارج 

می‌شوند.

بنابراین، تا این‌جا مرزهای دانش فقه به دانشی محدود می‌شود که از مسئله‌ی شرعی 
گاهی می‌شود. با قید »احکام« علم به اشیاء و صفات حقیقی –مانند  بحث می‌کند و سبب آ
علم به زید، حسن و احمد-، علم به صفات –مانند این‌که آنان کریم و شجاع اند- و علم 
به کارهای آنان -مانند این‌که نویسنده اند- از تعریف فقه خارج می‌شوند. با قید »شرعیه« 
احکام غیر شرعی از قبیل احکام عقلی محض و احکام لغوی احتراز شده و خارج می‌شوند. 
به  آفرینش و علم  آغاز  به  باور  از قبیل وجوب  به احکام اصول دین  با قید »فرعیه« علم 
احکام  این‌ها  و غیره خارج می‌شوند. چون  امامت، رستاخیز  نبّوت،  به  باور  و  او  صفات 
شرعی اصولی نامیده می‌شوند و عهده‌دار این‌ها علم کلام است. هم‌چنین، با قید مزبور، 
علم اصول فقه خارج می‌شود -از قبیل حجّیت ظواهر کتاب و سنّت و خبر عدل. با قید 
»ادلّتها« علم کسانی که علم آنان از روی دلیل نیست خارج می شود -مانند علم فرشتگان 
به احکام و علم پیغمبران که به وسیله‌ی وحی است. با قید »تفصلیه« علم مقلّد به مسایل و 
احکام شرعیّه از تعریف فقه خارج می‌شود؛ زیرا علم مقلّد ناشی از دلیل‌های تفصیلی )یعنی 
این‌که هر مسئله‌ای از مسائل فقه برای خود دلیلی جدا گانه داشته‌باشد که فقیه از پرتو فقه 
به آن ادلّه، علم یا ظنّ پیدا کرده‌است( بر احکام عملّیه نیست؛ بلکه فقط از روی یک دلیل 
اجمالی است که مقلّد در پرتو آن دلیل اجمالی، احکام را از مجتهد می‌گیرد. دلیل اجمالی 
او اینست: »هذا ما افتی بِه المفُتی و کُلُّ ما افتی بِه المُفتی فَهُو حکمُ الله فی حَقی، فهذا 



190

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ِفی حقّی« یعنی حکم چیزی است که مجتهد به آن فتوا داده، آن‌چه را مجتهد  حُکُم الله 
فتوا دهد، حکم خداوند درباره‌ی من است؛ پس این حکم، حکم خدا درباره‌ی من است.

یف یاد‌شده  ایراد‌ها بر طرد و عکس تعار
یا مراد همه‌ی  آیا مراد برخی از احکام است؟  الف( مراد از احکام در این‌جا چیست؟ 

نیست. از اشکال  باشد خالی  اند؟، هر کدام  احکام 

اگر بگوید: مراد برخی از احکام است، می‌گوییم تعریف فقه مانع اغیار نیست. چون 
شامل مقلد هم می‌شود که می‌تواند پاره‌ای از احکام فرعیّه را از روی ادلّه بدست بیاورد؛ 
چه این‌که مراد از مقلّد تنها شخص بی‌سواد عامی نیست، بلکه مراد هر کسی است که به 
درجه‌ی اجتهاد نرسد ولی به واسطه‌ی دلایل و زحمت در علوم دینی، پاره‌ای از احکام را 
از روی ادله‌ی تفصیلی می‌تواند استنباط کند. در حالی که به چنین کسی اصطلاحا فقیه 

نمی‌شود. گفته 

اگر بگوید: مراد از احکام همه‌ی احکام است، می‌گوییم تعریف جامع افراد نیست؛ زیرا 
در این صورت - اگر نگویم همه‌ی فقهاء از تعریف بیرون می‌شوند - دست کم بیشتر آن‌ها 
بیرون می‌روند؛ زیرا آن‌ها همه‌ی احکام، بلکه بیشتر آن، یا پاره‌ای از آن را بالفعل نمی‌دانند.

ب( درتعریف فقه کلمه‌ی علم به کار رفته‌است )هوالعلم بالاحکام(. ایرادش این است 
که بیشتر مسائل فقهی از باب ظّن است، نه علم. زیرا بیشتر احکام فقهی اغلب مبتنی بر 
دلیل‌های ظّنی الدّلاله و ظّنی السند هستند؛ مانند ظواهر کتاب. چرا که به جزء نصوص 
آن بقیه‌ی ادلّه‌ی احکام آن دارای دلالت ظّنی هستند، بنابراین، با قید علم در تعریف فقه، 

همه‌ی این مسائل و احکام ظّنی از تحت تعریف فقه خارج می‌شوند.

پاسخ ایرادهای وارده بر تعریف
جواب نخست این است که چه برخی احکام را اراده کنیم و چه کل آن را، ایراد وارد نیست. 
نخست برخی از احکام را بر می‌گزینیم. شما خواهید گفت: تعریف فقه مطّرد نیست، یعنی 
طرد ندارد و مانع اغیار نیست؛ زیرا گروهی از مقلّدین وارد و دانا در پاره‌ای از مسائل فقهی، 



191

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

وارد تعریف می‌شوند. در جواب می‌گوییم اشکال وارد نیست؛ زیرا از دو حال خارج نیست: 
یا ما و شما قائل به مجتهد متجزّی  نیستم یا هستیم. اگر متجزی را قبول نداریم، پس کس 
که علم به بعض احکام به طور اجتهادی پیدا می‌کند، از یک مجتهد تمام عیار و مطلق جدا 
نیست؛ زیرا نیروی استنباط وی می‌تواند او را به همه‌ی احکام رهنمون گردد. پس برای 
مقلّد، چنین قدرتی هرگز پیدا نمی‌شود. بنا براین، مقلّدین از تعریف فقه خارج‌اند. اما اگر 
متجزّی را قبول کردیم، در جواب می‌گوییم علم متجزّی که در احکام توانسته‌است استنباط 
کند، داخل در فقه است و هیچ اشکال ندارد. زیرا فقه بر آن بر سبیل حقیقت صادق است 
و متجزی، نسبت به معلومات فقهی و استدلالی خود، فی‌الجمله مجتهد و فقیه است. اگر 
چه عنوان مقلّد نیز، نسبت به احکامی که قدرت بر استنباط آن‌ها را پیدا نکرده‌است، بر او 

صادق است.

اراده  را  احکام  همه‌ی  فقه،  تعریف  در  احکام  به  علم  آمدن  از  گفتیم  این‌که  اما جواب 
می‌کنیم، از آن جهت است که ـ به ویژه که »الاحکام« جمع معرف به الف و لام است و 
در علم اصول ثابت شده‌است که جمع معّرف به الف و لام دلالت بر عموم استغراقی دارد، 
می‌گویند: تعریف فقه دارای عکس نیست، یعنی جامع افراد خود نیست؛ چرا که گروهی از 

مجتهدین از تحت آن تعریف خارج‌اند. زیرا بالفعل علم به احکام فقهی ندارند.

در جواب می‌گوییم: اشکال وارد نیست، زیرا مراد از علم به همه‌ی احکام، آمادگی است 
به  نیاز می‌تواند  به هنگام  بدین‌گونه که مجتهد دارای ملکه‌ی استنباط است و  نه فعلیت، 
مأخذ احکام رجوع کند و حکم شرعی را بدست آورد. عرفا به این‌گونه آمادگی به طور شایع 
اطلاق می‌شود. مثلا می‌گویند: فلان عالم نحو و یا عالم فلسفه است و مراد این نیست که 
مسائل آن علم بالفعل و به تفصیل نزد او حاضر و موجود اند؛ بلکه مراد همان آمادگی و 

صاحب نظر بودن و داشتن ملکه در احکام و مسائل مربوط به آن علم است.

اما جواب اشکال دوم
در پاسخ این‌که گفتید در تعریف فقه، کلمه‌ی »علم« بکار رفته، در حالی‌که بیشتر مسائل 
فقه ظنّی اند، می‌گوییم: علم به معنای اعم آن، که ترجیح یکی از دو طرف باشد، اطلاق 
شده‌است؛ اگر چه طرف دیگر نیز محتمل باشد. در این صورت، شامل ظنّ نیز می‌شود و 



192

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

این معنا در استعمالات علماء به خصوص در مورد احکام شرعی شایع و رایج است )فیض، 
.)26-23 :1371

این بود نتیجه‌ای از تعریف و ایرادهایی که بر علم فقه گفته و ایراد شده‌است. نتیجه این 
شد که علم فقه، به گفته‌ی اهل لغت به معنای شناخت همه‌ی معارف دین، اعم از عقاید، 
احکام و اخلاق می‌باشد. و نیز بنا به اصطلاح فقها، فقه علم احکام شرعیه‌ی عملیه است 
که از راه ادلّه‌ی تفصیله به دست آید. در ضمن، بر تعریف اشکال و ایرادهایی وارد شدند که 
به بحث گرفته‌شده و جواب داده ‌شدند. اگر علم فقه مربوط به احکام است و احکام هم از 
سرچشمه‌های معتبر )مثل قرآن و سنّت ( گرفته و استخراج می‌شود، سراغ قرآن و حدیث 

برویم که چگونه اند.

کلمه‌ی فقه در قرآن
کلمه‌ی »فقه« و »تفقه« در قرآن و حدیث زیاد بکار برده شده‌است. مفهوم این کلمه در 
همه‌جا همراه با تعمق و فهم عمیق است. چنان‌که در قرآن می‌خوانیم: »فلولا نفر من کلّ 
فرقت منهم طائفهُ فی الدّین و لینذروا قومهمُ إذا رجعو إلیهم لعلّهمُ یحذرون« یعنی چرا از 
هر گروهی یک دسته کوچ نمی‌کنند تا در امر دین بصیرت کامل پیدا کنند و پس از بازگشت، 

مردم خود را انذار نمایند؛ باشد که از ناشایست‌ها حذر کنند.

کلمه‌ی فقه در حدیث
کلمه‌ی فقه در احادیث هم فراوان آمده‌است که به عنوان نمونه به چند مورد از آن احادیث 
اشاره می‌کنم: از جمله به این حدیث توجه فرمایید: »...عن ابی الحسن قال: قال رسول 
الله: مَن حَفَظَ من امُتّی اربعین حدیثا ممّا یحتاجون الیه من أمر دینهم بعثه الله یوم القیامت 
فقیها عالما«. درحدیث دیگر هم می-خوانیم: »...عن ابان، عن انس قال: قال رسول الله 
من حَفَظَ عنّی من اُمّتی اربعین حدیثا فی امر دینه یرید به وجه الله عزّ و جلّ والدّارالا خرة 
بعثه الله یوم القیامه فقیها عالما«. در حدیث دیگر که از ابی عبدالله است، تعبیر »عنّا« 
آمده که منظور از آن، کل ائمه‌اند. اصل حدیث چنین است: »...عن ابی عبدالله یقول: من 
حَفَظَ عنّا اربعین حدیثا من احادیثنا فی الحلال والحرام بعثه الله یوم القیامت فقیها عالما 



193

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

لم یعذّبه به«. حدیث دیگر می‌فرماید: »مَن حَفَظَ عَلی امُتّی اربَعِینَ حدیثا بعثه الله فقیها 
عالما« )بن بابویه، 1362: 42-541(.

ترجمه و محتوای احادیث تقریبا یکی هستد؛ یعنی هر کس از امت من چهل حدیث را 
در امر دینش که محتاج به آن باشد حفظ کند -و یا درحدیث آخر تصریح کرده که چهل 
حدیث درباره حلال خدا حفظ کند- خداوند او را فقیه و عالم محشور کند و بشارت هم 
یَتَفَقّه فی  لَم  مَن  هُ  فَانَّ اللهِ  دینِ  فی  »تَفَقّهوا  یا می‌فرماید:  است.  ایمن  از عذاب هم  این‌که 
الّدینِ فَاِنّهُ اَعرابِیّ«. یعنی دین خدا را بشناسید که اگر کسی دین‌شناس نباشد، مانند مردم 
بیابان‌نشین خواهد بود. البته مراد از دین در احادیث، همه‌ی جوانب دین یعنی اعتقادات، 
احکام و اخلاق هستند، نه فقط احکام و مقرارت شرعی. حتا فهم مبانی دین )اعتقادات( 
به مراتب مهم‌تر از فهم فروع آن است و به گفته‌ی برخی از محققان، کاربرد »تفقه در دین« 
بیشتر برای اصول عقاید بوده‌است )طارمی، 1374: 3(. پس معلوم شد که علم فقه علم 
بسیار کهن بوده و در قرآن و سنت ریشه دارد. حال ببینیم فرایند عملی این علم کهن از چه 

زمان و چگونه آغاز شده‌است؟

یخی فرایند احکام شرع از نظر تار
برای  غالبا  داشت،  حضور  مسلمانان  میان  در  اکرم  پیامبر  که  هنگامی  تا  تاریخی،  نظر  از 
اطلاع از احکام دین مشکلی وجود نداشت؛ زیرا جمعیت مسلمانان اندک، قلمرو جامعه‌ی 
اسلامی بسیار محدود و معمولا مسائل مورد ابتلا ساده و ابتدایی بودند. همه‌ی مسلمانان به 
طور مستقیم به پیامبر دسترسی داشتند و احکام عملی خود را از ایشان دریافت می‌کردند. 
اما با رحلت پیامبر و بسته‌شدن درهای وحی، مسلمانان از فیض حضور پیامبر و نزول وحی 
محروم شدند. با گسترش قلمرو اسلام در زمان خلفاء، اقوام مختلف با فرهنگ و زبان‌های 
با افزایش  متفاوت در شهر‌های دور و نزدیک با اسلام آشنا شدند و پذیرای آن گردیدند. 
از مرکز خلافت  بیگانه و عمدتا  با احکام و معارف اسلامی  شمار مسلمانان، که معمولا 
اسلامی دور بودند، موضوعات بی‌سابقه و مسائل جدید نیز مطرح گردید که در قرآن کریم و 
سنّت پیامبر به صراحت مطرح نشده و حکم آن‌ها مشخص نشده بودند. محدودبودن شمار 
آیات و روایات نبوی که بیان‌کننده‌ی مقررات عملی اسلامی بود، نیز بر این مشکل می‌افزود. 



194

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

عوامل و زمینه‌های یادشده مسلمانان، به ویژه اهل سنت، را به چاره‌اندیشی برای یافتن 
راهی جهت دست‌یابی به احکام شرع واداشت. از همین زمان بود که دوره‌ی جدیدی در 
احکام آغاز شد که همان دوره استنباط و استدلال بود. اولین جرقه‌های این دوره از اوائل 
قرن اول هجری زده‌شد و به سرعت رو به فزونی و کمال نهاد. هنوز آفتاب قرن اول غروب 
نکرده بود که علم جدیدی بنام »فقه« در عالم اسلامی متولد شد که عهده‌دار بیان احکام و 

مقرات عملی اسلام بود )شهابی، 1424: 1، 5(.

فرایند آغاز فقه شیعه

1- دوره‌ی حضور امام معصوم 
یافت.  ادامه  تا سال )260 ه‍(  آغاز و  پیامبر اسلام  از زمان  تدوین فقه شیعی  به‌طور کلی، 
آن‌ها  به  آسان  دسترسی  امکان  و  معصوم  امامان  حضور  که  می‌کنند  گمان  برخی  هرچند 
به صورت شنیداری  بیشتر  فقهی  احکام  و  نگذاشت  باقی  اجتهاد  و  فقاهت  برای  مجالی 
)سماع( و در قالب نقل حدیث از معصوم پذیرفته می‌شد. اما آن‌گونه که از تاریخ و روایات 
به  را  ائمه‌ی مسلمانان، شیعیان و شاگردان شان  نیز  این دوران  به دست می‌آید، در  شیعه 
ویژه به تفقّه و فهم دین تشویق و ترغیب می‌کردند. آن‌ها می‌کوشیدند تا با برنامه‌ریزی‌های 
مشخص همراه با تشویق و تحسین، زمینه‌ی تعقل، تحقیق و استنباط استدلالی مبتنی بر 
کتاب و سنت را در آنان ایجاد کنند. در نتیجه‌ی این تلاش‌ها، شاگردان بارز و اندیشمندان 
بزرگی در زمینه‌های مختلف علوم اسلامی همچون، شیمی، نجوم، پزشکی، کلام، تفسیر و 
فقه، تربیت شدند. این روند، به خصوص در حوزه‌ی فقه اسلامی از جایگاه برجسته‌تری 
برخوردار است؛ زیرا امامان معصوم به صراحت اعلام می‌کردند که وظیفه‌ی آنها تنها القاء 
خود  عهده‌ی  بر  جزئی  فرعی  احکام  استنباط  و  استخراج  اما  کلی‌است،  قواعد  و  اصول 
احادیث  کتاب )جامع  بروجردی در جلد نخست  الله  آیت  ایشان است. مرحوم  شاگردان 
شیعه( بر این باور است که نخستین اثر فقهی در اسلام توسط امام علی و با املای خود 
نگهداری می‌شده  امامان معصوم  و  اثر در خاندان رسالت  آن  و  نوشته شده‌است  حضرت 
است. ایشان بر اساس طرح و ابتکار خود، در طبقات رجال تقسیم‌بندی دقیقی از فقهای 



195

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

شیعه و اهل‌سنت ارایه کرده‌اند و بر اساس آن فقهاء به 36 دوره تقسیم می‌شوند که 12 دوره 
آن مربوط به زمان حضور پیامبر و امامان معصوم است.

به هر حال، بررسی روش فقهی ائمه در این دوران نشان می‌دهد که در بسیاری از موارد 
در پاسخ به پرسش‌های اصحاب خویش به آن‌ها یادآور می‌شدند که پاسخ به پرسش ایشان 
با روش استدلالی فقهی و اجتهاد از متن کتاب و سنّت و با استفاده از قواعد و اصول کلی 
قابل استنباط است )محقق داماد، 1389: 45-46(. پس تدوین و فرایند احکام در فقه 
شیعه روند طبیعی خود را طی کرده که ابتدایش از زمان پیامبر شروع شده و تا آخر )زمان 

معصومین و بعد توسط مجتهدین به رشد و بالندگی خود ادامه داشته و دارد(.

2- دوره‌ی غیبت امام معصوم
از آغاز غیبت صغری تا اواخر قرن چهارم، یعنی در فاصله میان سال )260 تا329( هجری، 

سه گرایش متفاوت فقهی در میان شعیان وجود داشت:

آنها  از »اهل حدیث« کسانی هستند که فتوای  1- مکتب فقهی اهل حدیث: منظور 
در متن حدیث آمده‌است. محقق حلّی در مقدمه‌ی کتاب »المعتبر« به اختصار از تاریخ و 

چگونگی شکل‌گیری فقه شیعه سخن به میان آورده و چنین اظهار نظر می‌کند:

نظر به این‌که فقهای ما زیاد و دارای تألیف فراوان‌اند، لذا نقل اقوال همه‌ی آن‌ها مقدور 
اجتهاد هویدا است  آن‌چه  به  این فضلا  از کتب  و  اکتفا  آنها  به سخن مشهورین  و  نیست 
بسنده کرده‌ام. ایشان از جمله کسانی که نقل می‌کند از قدمای زمان ائمه‌اند. مانند: حسن 
بن محبوب، احمد بن ابی نصر بزنطی، حسن بن سعید اهوازی، فضل بن شازان نیشابوری، 
یونس بن عبدالرحمن. و از متاخرین هم محمد بن بابویه قمی )شیخ صدوق( و محمد بن 
یعقوب کلینی و از اصحاب فتوا هم علی بن بابویه قمی و عیاشی سمرقندی می‌باشند. افراد 
مذکور بعضی شان از اهل نظر و اجتهاد و بعض از قبل صدوقین )علی بن بابویه و محمد 

بن بابویه( و عیاشی که اهل فتوا اند.

2- مکتب فقهی قدیمین: مثل )ابن ابی عقیل و ابن جنید( که در زمان استیلای روش 
نقل حدیث بر محیط علمی و مذهبی شیعه، در نیمه‌ی دوم قرن سوم و قسمت عمده‌ای 



196

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

از قرن چهارم پدیدار گشتند که در استفاده از استدلال عقلی در استنباط‌های فقهی نقطه 
مشترک بین آنها وجود داشت. آثار این دو فقیه و تدوین مجموعه‌های مستقل فقهی توسط 

آنان سبب شد که این مکتب را نخستین دوره‌ی فقه اجتهادی به حساب آوریم.

3- مکتب فقهی میانی: که گروهی از فقیهان پا به عرصه‌ی وجود گذاشتند که در مسائل 
از قواعد عمومی  اما روش آن‌ها استخراج احکام جزئی‌تر  بودند،  به اجتهاد  فقهی معتقد 

حدیث و ترجیح یکی از دو طرف، در هنگام تعارض اخبار با یکدیگر بود که از این طریق 
نوعی پویایی فقهی در مسایل مورد ابتلا را به وجود آورد.

4- مکتب فقهی متکلمان: که با مبارزه‌ی سرسختانه‌ی گروهی از متکلمان زبردست 
اهل حدیث سپری شد و  آن‌ها، دوران مکتب فقهی  انتقادهای شدید  تأثیر  شیعه و تحت 
جای خود را به نگرش‌های کلامی - عقلی در فقه شیعی داد. سردسته‌ی این‌ها شیخ مفید 
پرچم‌دار  را که  پیروز شد و محدّثان قم  با روش سطحی‌نگر اهل حدیث  مبارزه  با  بود که 

مکتب اهل حدیث بودند  از صحنه فقاهت خارج ساخت.

5- مکتب فقهی شیخ طوسی: بعد از ارتحال استادش سید مرتضی از سال 436 هجری 
مرجعیت شیعه بر عهده شیخ قرار گرفت. در این زمان بود که وی اساس نوینی برای فقه 
شیعه بنا نهاد که با شیوه‌های رایج پیش از آن کاملا متفاوت بود. شیخ در حقیقت مکتبی 
نهاد.  بنا  حدیث  اهل  مکتب  و  متکلمان  مکتب  قوام‌دهنده‌ی  عناصر  ترکیب  اساس  بر  را 
افزون بر آن، با مقایسه میان مکاتب مختلف فقهی و نقد و بررسی آن‌ها، »فقه مقارن« را 
متن  روش‌های  محکم  مبانی  کرد.  تألیف  زمینه  این  در  را  »الخلاف«  کتاب  و  پایه‌گذاری 
فقهی شیعه  و  بر جوامع علمی  فقهی وی  آرای  قرن  که حدود سه  فقهی شیخ سبب شد 
سیطره داشته باشد؛ به گونه‌ای که تا مدت‌ها کسی به خود اجازه‌ی اجتهاد در برابر آرای وی 

را نمی‌داد و همه راه تقلید را برگزیده بودند.

6- منتقدان مکتب فقهی شیخ: پس از درگذشت شیخ در نیمه‌ی دوم قرن ششم، عده‌ای 
از فقها به نقد و مخالفت با مبانی او پرداخته و با انکار حجّیت خبر واحد، دوباره روش 
اجتهادی شیخ مفید و سید مرتضی را مطر ح نمودند که در این میان به چند چهره‌ی برجسته 
مثل ابن ادریس حلّی، محقق حلّی، علّامه‌ی حلّی و شهیدین بر می‌خوریم. این‌ها با نقد آراء 



197

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

و نظریات شیخ طوسی توانستند، پس از سالها رکود و تقلید، حرکت جدیدی را درفضای 
علمی شیعه بنیان نهند و نقدهای شان باعث شد که روش‌های اجتهادی در میان فقهای 
شیعه دوباره زنده شوند. محقق حلّی با طرح جامع ترتیب و توسعه در بخش معاملات فقه 
شیعه به وجود آورد که قبلا وجود نداشت. یا شهیدین قواعد و اصول فقه شیعی را در کتاب 
»القواعد والفوائد« خود مورد بررسی قرار دادند؛ سپس با به کاربستن آن‌ها در مسایل فقهی 

محتوای آن‌ها را دگرگون و هویت تازه‌ای بخشیدند.

7- مکتب فقهی عصر که حدود سه قرن بر محیط علمی شیعی حکم‌فرما بود.

عرصه‌ی  به  پا  هجری  دوازده  قرن  دوم  نیمه‌ی  در  که  بهبانی  وحید  فقهی  مکتب   -8
وجود گذاشت. ایشان با نبوغ ویژه‌ی خود در استدلال و تفکر به مبارزه‌ی جدی با مذهب 

پرداخت. اخباری‌گری 

9- مکتب فقهی شیخ انصاری که تحول اساسی در فقه شیعه به وجود آورد. وی مباحث 
»اصول عملیه« را گسترش داد و با استفاده از روش‌های رایج در اصول فقه، مباحث مربوط 

به معاملات را مورد بررسی قرار داد.

شاگردان  از  فقاهت  تاریخی  مقطع  که  معاصر  دوران  حاضر:  عصر  فقهی  مکتب   -10
شیخ به بعد است، بیش از یک قرن به درازا کشیده‌است. در این دوران سه مکتب فقهی، 
مکتب  سه  این  از  کدام  هر  گرفتند.  شکل  قم  مکتب  و  سامرا  مکتب  نجف،  مکتب  یعنی 
که  عبادی  فقه  و  خصوصی  فقه  عمومی،  فقه  سیاسی،  فقه  فقه‌،  مختلف  بخش‌های  در 
تازه‌ای برای  ویژگی‌های خاصی دارند، دارای دست‌آورد هستند. در این دوران معیارهای 
استنباط و صدور فتوا مطرح شد که قبلا مطرح نبود. نظریه‌های هم‌چون ویژه‌ی زمان و 
مکان در اجتهاد، اهمیت‌دادن بیشتر به بنای عقلا، تردید در صحت مسایل مورد اتفاق و 
طرح مسایل عرفی نظری نظیر فروش اعضای بدن، مرگ مغزی و القاح مصنوعی. )همان، 
46-58(. پس در دوره‌ی غیبت فرایند احکام در فقه شیعه، سیر صعودی داشته و هیچ گاه 
دچار رکود و یا مشکل جدی نشده‌است. اگر در بعضی از مقاطع تاریخی کم و بیش دچار 
وقفه شده، در اثر تلاش فقهای بزرگ شیعه نه تنها از حالت وقفه بیرون شده، بلکه بیش از 
پیش به رشد و پیشرفت رسیده و مثل دوره‌ی حضور به رشد و بالندگی خود ادامه داده‌است.



198

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

فلسفه و پیدایش علم فقه
از همه‌ی علوم دیگر  تاریخش  از وسیع‌ترین و گسترده‌ترین علوم اسلامی است.  فقه  علم 
معارف  به  عمیق  و  وسیع  صورت  به  سنّت  و  قرآن  در  چنان‌که  است.  قدیمی‌تر  اسلامی 
به تدریج  ندارد. ولی  به قسمت خاص  ودستورهای اسلامی بکار رفته‌است و اختصاص 

یافته‌است. اختصاص  الاحکام«  »فقه  به  »فقه«  کلمه  این  علماء  دراصطلاح 

اقسام تعالیم اسلامی
علمای اسلام، تعالیم اسلامی را به سه قسمت تقسیم کرده اند:

الف( معارف و اعتقادات؛ یعنی اموری که هدف از آن‌ها شناخت و ایمان و اعتقاد است 
که به قلب و فکر مربوط است. مانند مسائل مربوط به مبدأ و معاد، نبّوت، وحی، ملائکه 

و امامت.

انسان  اموری که هدف شان خصلت‌های روحی  یعنی  تربیتی؛  امور  و  ب( اخلاقیات 
و  صبر  سخاوت،  و  جود  عدالت،  تقوا،  مانند،  نباشد.  چگونه  و  باشد  چگونه  که  است 

و... اسقامت  رضایت، 

ج( احکام و مسائلی عملی؛ یعنی اموری که هدف شان عمل خارجی انسان است که 
انسان در خارج عملی خاص انجام دهد و یا عملی که انجام می‌دهد چگونه باشد و چگونه 

نباشد. به عبارت دیگر، » قوانین و مقررات موضوعه«.

مرتبه‌ی علم فقه نسبت به علوم دیگر
در کتاب معالم الدین درباره‌ی مرتبه علم فقه درمیان سایر علوم چنین آمده‌است:

اصل: بدان که برخی علوم نسبت به علوم دیکر تقدم دارند، یا به خاطر تقدم موضوع آن، 
یا به خاطر تقدم غایت و فایده‌ی آن و یا به خاطر اشتمال آن برمبادی علوم متأخر و یا به 
سبب دیگر. مرتبه علم فقه به اعتبار سوم از مرتبه علوم دیگر متأخر است، زیرا علم فقه به 

سایر علوم نیازمند است و سایر علوم از آن ‌بی‌نیاز اند.

1- متأخر بودن علم فقه از علم کلام بدین جهت است که در فقه از چگونگی تکلیف 



199

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

سخن گفته می‌شود و این متوقف است بر شناخت و بررسی خود تکلیف و مکلّف که علم 
باید  ابتدا  فقه است؛ چون  از علم  البته علم کلام شریف‌تر  آن است.  کلام عهده‌دار بحث 
معرفت خدا حاصل شود، سپس عمل به احکام شود که علم فقه در این جهت شریف‌تر از 
سایر علوم است، چون فقه روش زندگی اجتماعی را عرضه می‌کند و نوع  انسانی را به کمال 
می‌رساند. ابن قیّم جوزی نیز در اعلام الموقعین تقریبا به همین ملاک از برتری علم توحید 

)کلام( و علم فقه )احکام افعال اربعه( سخن گفته‌است )همان، 11-10(.

2- دیگر متأخر‌بودن علم فقه از علم اصول فقه نیز روشن است، زیرا علم فقه برای همه 
به استدلال و برهان دارد. علم اصول فقه از  نیاز  کس ضروری و قابل فهم نیست، بلکه 
چگونگی استدلال سخن می‌گو ید و به همین دلیل، تأخر علم فقه از منطق نیز روشن است، 

زیرا منطق از درستی و نادرستی و چگونگی استدلال بحث می‌کند.

3- اما متأخر بودن فقه از علم لغت و نحو و تصریف هم به خاطر این است که مأخذ 
علم فقه کتاب و سنّت است و نیاز فقه به خاطر آن دو به آن سه کاملا هویدا است. اینها 
علومی هستند که دانستن آنها پیش از پرداختن به فقه واجب است )شهید ثانی، 1368: 

.)289-277

دیدگاه فقهای شیعه نسبت به مرتبه‌ی علم فقه
1- فقهای شیعه هم دیدگاه‌های مختلف دارند. از جمله شهید ثانی دانش فقه را متوقف بر 
دانش های 12 گانه‌ی زیر می‌داند: علم تصریف، نحو، لغت اشتقاق، معانی، بدیع، اصول 

فقه، منطق، رجال، حدیث و تفسیر آیات الاحکام )همان، 141(.

2- فاضل تونی مجتهد را نیازمند دانش‌های 9 گانه می‌داند: لغت، صرف، نحو )از علوم 
ادبی(، اصول فقه، کلام، منطق )از علوم عقلی(، تفسیر آیات الاحکام، احادیث و علم رجال 

)از علوم نقلی(.

عرب،  ادبیات  است،  علم  سه  بر  متوقف  تنها  اجتهاد،  می‌گویند:  معاصر  فقهای   -3
.)32-31  :1384 )اسلامی،  فقه  اصول  و  رجال  دانش 



200

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

برتری و فضلیت علم فقه بر سایر علوم
از برتری و فضلیت علم فقه بر سایر علوم می‌گوید: چون ثابت شد که  باز صاحب معالم 
کمال علم در پرتو عمل به آن حاصل می‌شود، این نکته به روشنی قابل درک است که علم 
فقه پس از معرفت )بارتعالی( شریف‌ترین و برترین علوم است؛ زیرا رابطه‌ی علم فقه نسبت 
به اعمال و رفتار مردم از هر علم دیگری بیشتر و نیرومند‌تر است. چه به وسیله‌ی علم فقه 
است که اوامر و دستورات خداوند شناخته و امتثال می‌شوند و نواهی او شناخته و اجتناب 
می‌گردند. و نیز آن‌چه به وسیله‌ی فقه دانسته می‌شود یعنی احکام و قوانین الهی، پس از 
معرفت، برترین معلومات است. در عین حال این فقه است که امور زندگی مردم را سامان 
دانشمندان  که  بدین جهت است  و  انسان است  نوع  پیشرفت  و  مایه‌ی کمال  و  می‌بخشد 
اسلامی علم توحید را شریف‌ترین علم و علم فقه را سودمندترین علم شناخته اند )فیض، 

.)140 :1390

فایده علم فقه چیست
علم فقه با بخش‌های مختلف خود ـ که همه‌ی زمینه‌های زندگی فردی، اجتماعی، سیاسی 
تزکیه‌ی  و  تربیت  و  اصلاح  می‌گیرد- هدفی جز  فرا  را  انسان  دنیوی  و  دینی  اقتصادی،  و 
فرد و جامعه را در بر ندارد. طوری‌ که همواره مصلحت‌های فردی و اجتماعی در احکام 
فقهی مراعات شده و هرگاه این دو مصلحت در یکجا باهم اصطکاک پیدا کرده، مصالح 
عمومی بر مصالح فردی ترجیح دارد. به قول غزالی، احکام برای حفظ و نگهداری از پنج 
مصلحت است که مجموعه نیازهای روحی و جسمی افراد، در آن پنج مصلحت خلاصه 
می‌شوند: 1-مصلحت دین؛ 2- مصلحت نفس؛ 3- مصلحت عقل؛ 4- مصلحت ناموس؛ 
5- مصلحت مال. سراسر فقه را که از نظر بگذرانید، همه‌ی احکام و مقررات آن ضامن 
حفظ و بقای این مصلحت‌هاست. هیچ قانون را در جهان نمی‌توان یافت که این همه فراگیر 
و گستردگی داشته‌باشد. چنان‌که حدیثی از حضرت رسول مروی است که می‌فرماید: برادرم 
موسی با چشم چپ خود به دنیا می‌نگریست و برادرم عیسی با چشم راست خود به دنیا نگاه 
می‌کرد و من دارای دو چشم هستم. این بیان، ناظر به جنبه‌های مختلف و شامل تمام احکام 
و قوانین اسلامی است که در هیچ قانون و دین دیگری سابقه نداشته و هرگز تحقق نخواهد 



201

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

نیازهای  دارند می‌تواند  انعطافی که  و  این گستردگی و کمال  با  این احکام  یافت. چرا که 
جوامع بشری را در هر دوره و زمان برآورده سازد )همان، 138-137(.

کلمه‌ی فقها از چه زمان اطلاق شده‌است؟ پاسخ این پرسش درست معلوم نیست، ولی 
از  نفر  است. هفت  می‌شده‌  اطلاق  عده‌ای  بر  عنوان  این  تابعین،  زمان  از  که  است  مسلّم 
حضرت  فوت  سال  که  هجری   94 سال  می‌شدند.  خوانده  سبعه«  »فقهای  نام  به  تابعین 
علی بن الحسین است و در آن سعید بن مسیّب و عروه بن زبیر از فقهای سبعه و سعید بن 
جبیر و برخی دیگر از فقهای مدینه درگذشتند، به نام »سنة الفقهاء« نامیده شد. از آن پس 
دوره‌ به‌دوره به علمای عارف به اسلام - خصوصا احکام اسلام - »فقهاء« اطلاق می‌شد. 
ائمه‌ی اطهار مکرر این کلمه را به کار برده‌اند؛ بعضی از اصحاب خود را امر به تفقّه کردند 
و یا آن‌ها را »فقیه« خواندند. شاگردان مبرز ائمه در همان عصر به عنوان »فقهای شیعه« 
شناخته می‌شدند )مطهری، 1389: 64-65(. ابن خلدون معتقد است که همه‌ی اصحاب 
رسول خدا اهل نظر و فتوا نبودند، بلکه این امر به حافظان قرآن اختصاص داشت که آنان 
را )قرّاء( قاریان می‌نامیدند و تخصص شان تلاوت قرآن بود ـ مانند ابن عباس و انس بن 
به دلیل  یافتند، بی‌سوادی  از چندی شهرهای اسلامی توسعه  مالک. وی می‌افزاید: پس 
خواندن کتاب خدا کم و استنباط امکان‌پذیر شد و فقه، جامه‌ی کمال پوشیده و در زمره‌ی 
علوم و فنون به شمار آمد. در آن زمان، نام حافظان قرآن تغیر کرد و به جای قرّاء، آنان را 
عالمان یا فقیهان خواندند. وقتی علم فقه در ابعاد و جوانب گوناگون رشد کرد و پایه‌های 
کمال آن استوار شد، واژه »فقیه« به میان آمد و از آن پس »قرّاء« را »فقها« نامیدند )ابن 

خلدون، بی‌تا: 565-564(.

علمی  و  فرهنگی  فضای  در  دین«  عمیق  »شناخت  معنای  در  »فقه«  واژه‌ی  کاربرد 
این  که  می‌شود  استفاده  نقل‌ها  برخی  از  حتا  داشت.  رواج  اسلامی  جامعه‌ی  و  متدّینان 
وضعیت تا عصر امام صادق، شافعی و ابوحنیفه ادامه داشت؛ زیرا تا آن زمان، علوم شرعی 
)علم کلام( اخلاق و احکام از هم جدا نبود و عالم و فقیه دینی به کسی گفته می‌شد که 
گاهی داشته باشد )مکارم شیرازی، 1387:  هم‌زمان از اعتقادات، اخلاقیات و فروع فقهی آ
36(. و در چنین زمانی است که علوم اسلامی به دلیل گسترش و تکاملی که یافته بود، از 



202

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

هم جدا می‌شود. امام صادق در هر علمی از علوم دینی، شاگردان خاصی تربیت می‌کرد؛ 
مانند زراره و محمد بن مسلم... واژه‌ی فقه در زبان روایات و نیز متشرّعان به دلیل کاربرد 
قدر  پس   .)37 )همان،  می‌یابد  دیگری  حقیقت  تدریج  به  فرعی،  احکام  قلمرو  در  زیاد 

متیقن این است که کلمه‌ی فقه از زمان تابعین و ائمه پیدا شده است.

کیستی فقیه
فقیه صفت مشبّهه و یا صغه‌ی مبالغه از ماده‌ی »فقه« است. با توجه به تعریف فقه، فقیه در 
گاهی دارد )گرجی،  اصطلاح کسی است که به احکام شرعی از روی ادلّه‌ی تفصیلی آنها آ
از نظر قرآن، فقیه کسی است که فهم دقیق و بصیرت لازم در مجموعه‌ی   .)13 :1379
از  باشد.این معنا  رفتاری و ظاهری( داشته  یا مسائل  اعتقادی، اخلاقی  دین )در مسائل 
آیه‌ی 122 سوره‌ی توبه و کاربردهای دیگر قرآنی )حدود 19 مورد دیگر( به روشنی فهمیده 

می‌شود.

آشنایی  شرعی  احکام  با  تنها  که  نمی‌شد  گفته  کسی  به  فقیه  اسلام  پیامبر  زمان  در 
و  فقیه   ،)371  :1413 ثانی،  )شهید  فقه  عنوان  بلکه   ،)29  :1374 )جناتی،  باشد  داشته 
کار  به  مواردی  در  پیامبر  کلام  در   )24 :1419 و سبحانی،   200  ،8  :2009 )بخاری،  فقها 
می‌رفت که شخص در همه‌ی معارف دین بصیرت و فهم عمیق داشته باشد. هم‌چنین از 
فقیه در کلام معصومین نیز این شمولیت معنایی مشاهده می‌شود؛ به خصوص با ملاحظه‌ی 
روایات فریقین که ویژگی‌هایی را برای »فقیه« بیان می‌کنند و نشانه‌هایی را برای »فقیه« بر 
می‌شمرند )غزالی، بی‌تا: 1، 56؛ سبحانی، همان، 24-25 و مکارم شیرازی، 1427: 35-
36(. ویژگی‌ها و نشانه‌هایی که فقط با آشنایی با احکام حلال و حرام و تفریع‌های طلاق، 
لعان، بیع و اجاره و بدون فراگیری معارف و معیارهای اخلاقی به دست نمی‌آید‌ ‌)غزالی، 

.)56-55 همان، 

اصطلاح فقه و فقها در علم فقه
فقهای اسلامی، کلمه‌ی »فقه« را در مورد قسم اخیر اصطلاح کردند؛ شاید از آن نظر که در 
صدر اسلام آن‌چه بیشتر مورد توجه و پرسش مردم بود، مسائل عملی بود. از این رو کسانی 



203

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

که تخصّص شان در این رشته بود، به عنوان »فقهاء« شناخته شدند )مطهری، همان، 65-
66(. بنابراین، اساسا »فقیه« به کسی گفته می‌شد که قدرت فهم و دریافت معارف اسلامی 
گاه به احکام اسلامی بود. کلمه‌ی »فقه« و مشتقات آن در قرآن کریم و روایات  را دارا و آ
رسیده از پیامبر اکرم نیز به همین معناست. کاربرد فقه بدین معنا تا سال‌ها رواج داشت؛ 
چنان‌که ابوحنیفه علم کلام را »فقه اکبر« می‌نامید )اسلامی، 1384: 1، 5 و شهید صدر، 
1388: 1، 5 ]حلقه‌ی اول[(. اما بعدها به تدریج با گسترش علوم اسلامی و تخصّصی‌شدن 
حوزه‌های مختلف آن، سه بخش اصول دین، احکام عملی و اخلاق از یکدگر جدا شده به 

ترتیب سه علم )کلام، فقه، و اخلاق( عهده‌دار بررسی هر بخش گردیدند.

بدین ترتیب، واژه‌ی »فقه« که حدود یک قرن در مورد همه‌ی معارف اسلامی به کار 
به بعد معنای محدودتری یافت و در مفهوم »فهم دقیق و استنباط  می‌رفت، از قرن دوم 
این مفهوم  به کار گرفته‌شد )همان(. در  از منابع مدارک مربوط«  عمیق مقررات اسلامی 
»فقیه« به کسی گفته می‌شود که با قدرت علمی مهارت خود بتواند احکام و مقررات عملی 
فقه  تعریف علم  این اساس در  بر  احادیث استخراج کند.  مانند قرآن و  دینی،  منابع  از  را 
گفته‌اند: »فقه« عبارت است از علم به احکام فرعی شرع از روی منابع و ادلّه تفصیلی آن 

)همان(.

چیستی استنباط 
الفقه هو علم استنباط الاحکام  تعریف کرد: »علم  این‌گونه  را  فقه  درنتیجه می‌توان دانش 
الشرعّیه« )همان(. کلمه‌ی استنباط برگرفته از »نبط« به معنای ظهور بعد از خفاء است و 
بدین جهت، خارج‌کردن آب از ژرفای زمین را »نبط« گویند و به همین لحاظ به استخراج 
و کشف احکام شرعی از منابع معتبر که محتاج نوعی فکر و نظر و اقامه‌ی استدلال است، 
و  شرعی  مقررات  و  احکام  به  دستیابی  دانش  »فقه«  سخن،  دیگر  به  گفته‌اند.  استنباط 

وظیفه‌ی عملی انسان‌ها در زندگی فردی و اجتماعی است.

پس می‌توان دانش »فقه« را به اختصار »علم استنباط« هم معرفی کرد؛ ولی از سوی 
دیگر، باید استنباط را معنا کنیم؛ چون فقه و استنباط هیچ‌گاه از یکدیگر جدا نبوده‌اند.



204

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یخی پیدایش مبادی اجتهاد پیشنیه تار
شرع و قوانین کلّی آن بعد از هجرت رسول خدا به مدینه توسط جبرییل بر پیامبر به مدینه 
وحی شد. نخست باید گفت که زمینه‌ی اجتهادی و مبادی و به کارگیری آن پیش از هجرت 
پیامبر اسلام در مکه وجود نداشت و بدین خاطر اصل اجتهاد در آن زمان نیز منتفی بود. 
زیرا این عنوان )اجتهاد( با مطرح‌شدن اصول احکام و در یک کلام، درطول 23 سال رسالت 
پیامبر گذشت. اصول فقه اجتهادی، در ضمن آیات قرآن کریم بر او نازل می‌شد. گرچه دو 
تنها در  بیان‌گر اصول اعتقادی است و  آیات که در مکه نازل شده، بخش زیاد شان  سوم 
حدود یک سوم آیاتی که در مدینه نازل شده درباره‌ی اصول احکام اجتهادی و قواعد کلی 
روابط  قضا،  سیاسات، حکومت،  احوال شخصیه،  معاملات،  عبادات،  از  )اعم  استنباط 
و  علما  به عهده‌ی  این‌ها  کاربست  ولی  می‌باشد؛  و...(  کیفری  مدنی،  بین‌الملل، حقوق 
دانشمندان آن روز بودند و طبعا اجتهاد و استنباط در زمینه‌ی احکام هم به عهده‌ی عالمان 

و قاریان بودند، نه این‌که خود پیامبر اجتهاد کرده باشد.

یان و عالمان وجود اجتهاد برای قار
برای اجتهاد در بین علمای اسلامی دو اصطلاح متفاوت وجود دارند:

اصطلاح اول، عبارت است از استنباط احکام شرعیِ حوادث، واقعات و رویدادهای 
تازه از راه رأی و تفکر شخصی در مواردی که مجتهد نص خاصّ از کتاب و سنّت نیابد. 
اجتهاد به این معنا نزد اهل‌سنت، یک دلیل مستقل در ردیف کتاب و سنّت، اجماع و عقل 

قرار دارد.

شرعی  معتبر  منابع  از  فرعی  شرعی  حکم  استنباط  از  است  عبارت  دوم،  اصطلاح 
شیعه  علمای  نزد  اجتهاد  اصطلاح،  این  طبق  عقل(.  و  اجماع  سنت،  کتاب،  )یعنی 
یک منبع مستقل در کنار کتاب و سنّت به شمار نمی‌آید، بلکه صرف وسیله‌ است برای 
اسلام(  پیامبر  زمان  )در  اول  دوره‌ی  در  معنا،  بدین  اجتهاد  برابر  در  و  احکام  استنباط 
مجتهدین  که  صحابه  از  عالمان  و  قاریان  روی  به  آن  دروازه‌ی  و  نبوده  مانعی  هیچ‌گونه 
با نزول اصول احکام و قواعد کلی و مایه‌ی  یرا  آن دوره به حساب می‌آمدند، باز بود. ز
اصلی اجتهاد در مدینه، هم‌زمان خداوند اجتهاد را مانند چشمه‌ی جوشان در دل آن‌ها 



205

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

قرار داد و بدین طریق اجتهاد در این دوره برای عالمان و قاریان و برای کسانی که در 
اطراف مدینه و نواحی دوردست مثل کسانی که به حبشه مهاجرت کرده و یا آنان که قبل 
از هجرت پیامبر در مدینه زندگی می‌کردند و به طور کلی مسلمانان که به پیامبر دسترسی 
نداشته و دور بودند، باز بود. منتها نیاز چندان به استفاده از اجتهاد نبوده‌است. اما بعضی 
بر این بینش و اعتقادند که اجتهاد از راه رأی برای قاریان و عالمان در این دوره، مصطلح 
توسط  یمن  طرف  والی  عنوان  به  معاذ  فرستادن  داستان  نمونه،  عنوان  به  بوده.  رایج  و 
چگونه  رفتی  یمن  به  وقتی  گفت:  معاذ  به  خدا  رسول  رفتن  هنگام  که  است  خدا  رسول 
قضاوت می‌کنی؟ معاذ گفت: بر اساس کتاب خدا. اگر نبود، بر اساس سنّت و اگر آن هم 
نبود، قال: »اجتهد رأی«. این حدیث از چند جهت دارای اشکال است: نخست این‌که 
سندش ضعیف است؛ دوم این‌که در خصوص باب قضاوت وارد شده و نمی‌توان آن را در 
از سوی رسول  معاذ  رأی  اجتهاد  پذیرش  این‌که محتمل است  داد؛ سوم  تعمیم  فتوا  باب 
بنابراین اجازه‌ی  خدا به جهت خصوصیتی بوده که حضرت در شخص معاذ دیده‌است. 
رسول خدا را نمی‌توان بر همگان تعمیم داد. چهارم این‌که معنای اجتهاد به رأی منحصر 
به معنای اصطلاحی فعلی آن که شناخت از طریق رأی و تفکر شخصی است نمی‌باشد؛ 
نگرفته‌بود  شکل  فقه  در  هنوز  اصطلاحی  چنین  رفت،  یمن  طرف  معاذ  که  هنگامی  یرا  ز
)جناتی، 1372: 51(. پس اجتهاد در زمان پیامبر بوده، ولی فقط برای قاریان و عالمان 
آن هم بر اساس منابع معتبر شرعی؛ اما نه اجتهاد از طریق رأی که بعضی ادعا کرده‌اند. 
امر  و  معتبر  منابع  از  احکام  کشف  معنای  به  که  »اجتهاد«  اصطلاح/کلمه‌ی  این  حالا 
مطلوب است، از چه زمان آغاز شد؟ این کلمه قبلا، در میان فقهای شیعه، یک کلمه‌ی 
مذموم بود؛ طوری که برخی از فقهای نام‌دار شیعه آن را مذّمت کردند. علت این اقدام را 
می‌توان تفاوت معنای »اجتهاد« در فرهنگ شیعه و سنّی جست‌وجو کرد. علّت این‌که 
واژه‌ی »اجتهاد« ابتداء در معنای مذموم به کار می‌رفته این بود که هرگاه یکی از صحابه 
اهل‌سنت  می‌کرد،  حلال  را  حرام  یا  حرام  حلالی  خود  شخصی  نظر  استناد  به  تابعان  یا 
راه  توجیه،  این  با  کرده‌است.  اجتهاد  و  تأویل  وی  می‌گفتند:  خود  کار  این  توجیه  برای 
حتا  و  معذور  کند  خطا  خود  اجتهاد  در  مجتهد  اگر  یرا  ز می‌بستند؛  را  اعتراض  هرگونه 
و  شد  تأمین  صحابه«  »عدالت  نظریه  پشتوانه‌ی  که  بود  طریق  همین  از  است.  مأجور 



206

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

را  سنّت  اهل  تلقی  این  هیچ‌گاه  شیعه  اما  گرفت.  قرار  سنّت  و  کتاب  کنار  در  اجتهاد 
نپذیرفت و همواره آن را رد کرد.

بدین ترتیب واژه‌ی »اجتهاد« نزد شیعه مذمومیت داشت و بزرگان شیعه از »مجتهد« 
»فقیه«  را  می‌پرداختند  احکام  بررّسی  به  که  علمایی  لذا،  می‌کردند.  پرهیز  خود  نامیدن 
می‌خواندند. مقابله‌ی دانشمندان شیعه با اجتهاد ناپسند به حدّی بود که کتاب‌ها نوشته 
اجتهاد  فی  جنید  ابن  علی  »النقص  کتاب  مفید  شیخ  چهارم،  قرن  وسط  در  شدند. 
شیخ  والانتصار«،  الشریعة  اصول  الی  یعه  »الذر در  مرتضی  سید  یا  نوشت.  را  والرأی« 
طوسی در »عدة الاصول« و ابن ادریس در قرن ششم در کتاب »السرائر« اجتهاد مورد 
کلمه‌ی  پس، صرف   .)47  ،1  :1388 )شهید صدر،  کردند  را مخدوش  اهل سنّت  نظر 
فقهای  که  بود  مذمّت  مورد  ناپسند  اجتهاد  اصل،  در  بلکه  نداشت،  مذمومیت  اجتهاد 

داشتند. اعراض  آن  از  شیعه 

مقبولیت واژه‌ی اجتهاد
بعد از مدت‌ها مذمومیت، در قرن ششم معنای این واژه به تدریج تغییر یافت و اصطلاح 
جدید پدیدار شد که مورد تأیید شیعه قرار گرفت. قدیم‌ترین نصّی که به این تحول معنایی 
اشاره می‌کند عبارت محقق حلّی )متوفای 676ق( است که می‌گوید: »الاجتهاد... و هو 
فی عرف الفقهاء بذل الجُهد فی استخراج الاحکام الشرعیه، و بهذا الاعتبار یکون استخراج 
الاحکام من ادلة الشرع اجتهادا؛ لانها )تبتنی( علی اعتبارات نظریه لیست مستفادة من 
ظواهر النصوص فی الاکثر، و سواء کان ذلک الدلیل قیاسا او غیره، فیکون القیاس علی 
ان یکون الامامیه من اهل الا  یلزم علی هذا  فان قیل:  اقسام الاجتهاد.  التقریر أحد  هذا 
جتهاد، قلنا: الامر کذلک؛ لکن فیه )ایهام( من حیث أن القیاس من جملته الاجتهاد؛ فاذا 
استثنی القیاس کنّا من اهل الاجتهاد فی تحصیل الاحکام بالطرق النظریه التی لیس احدها 
القیاس« )علامه حلّی، 1403: 179-180(. در منابع فقهی متأخرین هم آمده: »یجب علی 
کلّ مکلّف فی عباداته و معاملاته أن یکون مجتهدا او مقلّدا او محتاطا« )اعرافی، 1393: 
2، 222-223(. پس اصطلاح اجتهاد دربین علمای شیعه از قرن ششم رایج شد و قبل از 

آن به نام فقیه یاد می‌شد، ولی این معنا منظور نبود.



207

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

واژه‌شناسی اجتهاد
واژه‌ی اجتهاد از ماده‌ی »جهد« )به ضّم یا به کسر( گرفته شده‌است. در لغت به معنای 
تلاش و کوشش و به کارگیری تمام توان برای انجام‌دادن کار دشوار است. اما در اصطلاح، 
اجتهاد نوعی خاص از تلاش و کوشش است و آن تلاش برای شناخت احکام شرعی بر 
اساس ادلّه شرعی است. اجتهاد بدین معنا مترادف با استنباط است. مثلن برای شناخت 
حرمت، یا حلّیت بیع ربوی و نیز صحت یا بطلان آن، مجتهد باید به ادلّه‌ی شرعی ـ مانند 
آیات یا روایات ـ مراجعه کند و بر اساس آن حکم شرعی را به دست آرد. بنابراین اجتهاد را 
باید مانند کار‌های دیگر تخصّصی دانست که بدون فراهم‌آوردن مقدمات لازم، به نتیجه‌ی 
مطلوب نخواهد رسید. همان‌گونه که طبیب باید در مرحله‌ی تشخیص بیمار و تطبیق قواعد 
کلّی طبی بر نشانه‌های خاص که در بیمار مشاهده می‌کند مهارت یابد، مجتهد نیز برای 
دست‌یافتن به حکم شرعی، باید بداند در هر موضوع جزئی کدام یک از قواعد کلی بیان‌شده 

در قرآن و سنّت و دیگر منابع به کار می‌آید.

در میان فقهاء از اجتهاد به »رّد فرع بر اصول« تعبیر شده‌است. این تعبیر برگرفته از 
احادیث است که ائمه اصحاب خود را به تفریع و اجتهاد فرا می‌خواندند. از امام صادق نقل 
شده‌است: »انّما علینا أن نُلقی إلیکم الاصول و علیکم ان تَفّرَعوا« واز امام رضا نیز شبیه 
همین حدیث آمده است: »علینا إلقاءالاصول و علیکم التفریع« )محدّث قمی، بی‌تا: ج 
18، ب 6(. از این رو میرزای قمی در تعریف اجتهاد مصطلح گفته است: »الاجتهاد هو 
استفراغ الوسع فی تحصیل الحکم الشرعی الفرعی من ادلّه لمن عرف الادلّه و احوالها و 
کان له قوّة القدسیه التی یتمکّن عن مطلق رد الفرع ألی الاصل« )اسلامی، همان، 21-20(. 
پس اجتهاد عبارت است از: نوعی خاص از تلاش و کوشش است و آن تلاش برای شناخت 
احکام شرعی بر اساس ادله‌ی شرعی است و اجتهاد بدین معنا مترادف با استنباط است؛ 
یعنی مجتهد با مراجعه به ادله‌ی شرعی، مانند آیات و روایات، صحت و بطلان را تشخیص 

داده و حکم شرعی را به دست می‌آورد.

آیا پیامبر هم اجتهاد می‌کرد؟
اهل سنّت معتقدند که پیامبر در پاره‌ای از مسائل اجتهاد می‌کرد و از این راه حکم برخی از 



208

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مسائل را بازگو کرده‌است. ابن قیم جوزی )متوفای 571ق( در کتاب »اعلام الموقعین« 
بابی در مورد اجتهاد پیامبر گشوده و تحت عنوان فتاوای امام‌المفتین، 720 فتوای پیامبر را 
در محورهای اعتقادی، فقهی و اخلاقی نقل کرده‌است. مقصود وی از اجتهادات پیامبر، 
و  احکام  اعتقادی،  مباحث  در  مختلف،  مناسبت‌های  در  مردم  که  سوألاتی‌است  پاسخ 
اخلاق از پیامبر می‌پرسیدند )همان، 29(. اما بعض علمای اهل‌سنت مخالفت کرده‌اند. از 
جمله فخر رازی می‌گوید: »مسأله قال الشافعی یجوز ان یکون فی احکام الرسول ما صدر 
عن الاجتهاد و هو قول ابی یوسف و قال ابو هاشم: انه لم یکن متصدا به و قال بعضهم: 
کان له ان یجتهد فی الحروب و اما فی احکام الدین فلا و توقف اکثر المحقیقن فی ذلک« 

)همان(.

اما شیعه و ظاهریه وقوع اجتهاد برای پیامبر را انکار کرده و آن را متناسب با مقام نبّوت 
ندانسته‌اند. شیعه برای مدعای خود به دلایل ذیل استناد کرده‌است:

1- پیش‌فرض اجتهاد جهل به حکم است که با تلاش فکری فرجام آن گمان به حکم 
شرعی خواهد بود؛ زیرا در تعریف اجتهاد گفته شده که اجتهاد عبارت است از به کارگیری 
پیامبر  برای  به حکم شرعی. طبیعی است که چنین فرضی  برای تحصیل ظن  تمام تلاش 

نیست. معقول 

2- در اجتهاد احتمال خطا و نرسیدن به حکم شرعی وجود دارد که این امر با مقام نبوت 
سازگاری ندارد.

الّا وحی  هو  ان  الهوی  عن  ینطق  ما  »و  شریفه  آیه‌ی  به  پیامبر  اجتهاد  به  اعتقاد   -3
دارد. مخالفت  یوحی« 

4- اجتهاد با ظن و گمان پیوستگی دارد؛ درحالی‌که در آیه‌ی »و انّ الظّن لایُغنی من 
اهل‌سنت، چنان‌که  ادعای  این  لذا  گرفته‌است.  قرار  نهی  مورد  ظّن  و  گمان  شیئا«  الحق 

از واقعیت است. بدور  بی‌بنیاد و  دانشمندان خود‌شان هم مخالفت کرده‌اند،  از  بعضی 

شیخ طوسی، از علمای شیعه )متوفای 460ق( در مورد این نظریه می‌گوید: »اگر مقصود 
از اجتهاد عمل به وجوه ظن غیر معتبر مانند قیاس، استحسان و مصالح ظنی باشد، این کار 
بدون اشکال، حتا برای غیر پیامبر نیز جایز نیست، چه برسد به پیامبر. و چنان‌چه مقصود 



209

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

از اجتهاد عمل به طرق و امارات معتبر باشد، این بدون شک در حق غیر پیامبر جایز است 
اعم از این‌که در حضور پیامبر بوده و به ایشان دسترسی داشته باشند یا خیر؛ مگر این‌که دلیل 
حجیت آن‌ها را به غیر متمکن از تحصیل علم منصرف بدانیم. لکن نسبت به پیامبر چه بسا 
با عنوان رسول، نبی و غیره سازگار نباشد و به علاوه به خلاف ظواهر برخی آیات از جمله 
آیه‌ی مبارکه »ما ینطق عن الهوی ان هو الّا وحی یوحی« )شیخ طوسی، 1983: 2، 294(. 
البته ناگفته نماند که پیامبر در موضوعات احکام، حکومت، داوری میان دو نفر متشاکی 
به طرق و امارات معتبر استناد نموده است؛ ولی آن را نمی‌توان اجتهاد مصطلح نامید. پس 

پیامبر به هیچ وجه اجتهاد نمی کرده است.

مناهج فقهی صحابه بعد از رحلت پیامبر
پس از وفات پیامبر گرامی اسلام، فقه در عصر صحابه - از سال 11 تا 41 ق )صلح امام 
حسن (- وارد دوره‌ی جدید شد؛ زیرا نخستین اختلافی که میان امت اسلامی واقع شد، بر 
سر جانشنی پیامبر بود که عده‌ای از صحابه قایل به جانشینی حضرت علی بودند و عده‌ای 
دیگر تکفین و تجهیز پیامبر را رها کرده، در سقیفه‌ی بنی‌ساعده جمع شده و ابوبکر را به 
خلافت انتخاب نمودند )همان، 31(. اختلاف بر سر جانشنی موجب شد که مسلمانان به 

دو گروه عمده تقسیم شدند.

از  دوم  گروه  و  شدند  علی  حضرت  شیوه‌ی  و  منهج  پیرو  دینی  مباحث  در  اول  گروه 
شیوه خلفاء پیروی نمودند. ریشه و منشأ اختلاف به این بر می‌گردد که آیا کتاب و سنّت 
پاسخگوی تمام مشکلات و حوادث زندگی هست یا نیست؟ و به ناچار، می‌باید دربارۀ آنها 
به منبع دیگری به نام رأی و اجتهاد مراجعه کرد یا خیر؟ اهلبیت معتقد بودند که تمام آن‌چه 
بشر به آنها نیاز دارد، در کتاب و سنّت یافت می‌شوند و در آن‌ها قواعد و عمومات هست 
که حکم مصادیق و وقایعی را که اتفاق می افتد، بیان می‌نماید. امام علی با به‌‌کار گیری رأی 
در دین به شدت مخالفت می‌کرد و معتقد بود که به‌کار گیری رأی در سنّت موجب تضییع 

دین می‌شود.



210

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آغاز و انجام مرجعیت در مکتب اسلام

1ـ اهل‌سنت
همان‌طور که ذکر شد، اهل سنّت معتقدند که پیامبر هم اجتهاد می‌کرد؛ ولی اهل تشیع و 
نیست،  درست  ادعا  این  عقیده هستند.  این  مخالف  اهل سنّت  علمای  بعضی  همین‌طور 
چنان که جواب داده شد. اما بعد از پیامبر، وقت حکومت به دست اهل سنّت افتاد، علمای 
جهان  جدید  مسایل  گستردگی  دلیل  به  آخر  این‌که  تا  کردند  اجتهاد  به  شروع  سنّت  اهل 
اسلام، اختلاف لجام‌گسیخته در زمینه‌ی فتاوای فقهی پدید آمد؛ لذا مذاهب هم رونق و 
شکوفایی ویژه‌ای پیدا کردند و هر فرد از مذهب معین از مذاهب که مشهور بودند پیروی 
می کرد و به سلیقه و روش صحابه یا تابعان به اجتهاد می پرداخت. در مقابل کمال آزادی 
که در عصر تقلید داشتند، می‌توانستند با ابزار کارآمد اجتهاد، مسایل فقهی نوآمد را پاسخ 
دهند؛ اما از آن‌جا که ضابطه و قانون خاصی برای اجتهاد در جامعه‌ی اهل سنّت تدوین 
نشده بود یا مورد قبول واقع نشده بود، اختلافات شدیدی درگرفت که در نتیجه حکومت در 
مسایل قضایی دچار سردرگمی شدید می‌شد. این زمینه‌ای شد برای بسته‌شدن باب اجتهاد.

دیدگاه‌ها در مورد بسته‌شدن باب اجتهاد در اهل سنت
در این باب دو دیدگاه وجود دارد: دیدگاه نخست ـ که بسیاری از محققان اهل سنّت برآنند ـ 
این است که وقتی در قرن چهارم قادر بالله عباسی در سال 381 ق به قدرت رسید، دستور 
داد که مردم تنها از چهار مذهب حنفی، شافعی، مالکی و حنبلی که در آن روزگار پیروان 
بیشتر داشتند تقلید کنند. در این رابطه، قبلا از همه‌، از چهار مذهب مذکور خواست که 
ابوحسین قدوری  بدین جهت  نمایند.  بر طبق مذهب‌شان کتاب مختصر تدوین  هر کدام 
مطابق مذهب حنفیه، ابو محمد عبدالوهاب مطابق مذهب مالک، ماوردی مطابق مذهب 
محمد بن ادریس شافعی و ابوالقاسم فرقی مطابق مذهب احمد بن حنبل مروزی شیبانی 
مذاهب  طبق  فقط  این  از  بعد  مردم  که  نمود  صادر  فرمان  بعد  نمودند.  تنظیم  رساله‌هایی 
مذکور عمل نمایند.‌  قادر باالله از سید مرتضی، عالم بزرگ شیعی آن زمان، نیز بها خواست 
تا ـ همان‌گونه که به عمل بر طبق مذاهب چهارگانه فرمان صادر نموده‌بود- بر لزوم عمل 



211

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

مطابق مذهب تشیع فرمان صادر کند؛ ولی سید مرتضی توانایی پرداخت آن مبلغ را نداشت 
)ضمیری، 1385: 66-67( و متأسفانه مذهب تشیع ثبت نشده و غیر رسمی باقی ماند. 
خلاصه، از آن هنگام بود که باب اجتهاد در بین اهل سنّت بسته شد و در این دوره، توسط 
حنبلیه  و  شافعیه  مالکیه،  حنفیه،  معروف  مذهب  چهار  به  مذاهب  عباسی،  بالله  القادر 
منحصر شد. از اینجا فهمیده می‌شود که رسمیت چهار مذهب مذکور به زور پول و حکومت 

بوده است، نه به علت دیگر.

از دیدگاه دوم، عقیده بر این است که قرن هفتم آغاز انحصار مذاهب فقهی در چهار 
آقا بزرگ تهرانی معتقد است که انحصار مذاهب اسلامی وقتی آغاز  مذهب است. شیخ 
شد که یکی از عباسیان به نام احمد بن علی با دعوت بیبرس به مصر آمد و با عنوان حاکم 
بامرالله در سال 661 در قاهره به خلافت نشست. سپس، وی به عنوان حاکم بامرالله، در 
با موافقت پادشاه ظاهر، در دیار مصر و دمشق چهار قاضی حنفی، مالکی،  سال 663، 

شافعی و حنبلی منصوب نمود )همان، 68-65(.

خلاصه از قرن چهارم و یا هفتم به بعد بود که باب اجتهاد در میان اهل سنت بسته و همه 
مجبور شدند از چهار مجتهد معروف آن روز )ابوحنیفه، انس بن مالک، شافعی و احمد 
بن حنبل( تقلید کنند. از آن روز به بعد، تمام فقهایی که پس از آن‌ها آمدند، حق خروج از 
این چهار مذهب را به خود راه نمی‌دهند و تنها به ترجیح اقوال در مذهب و یا تخریج آن‌ها 

می‌پردازند )همان، 171(.

2- اهل تیشع
کلمه‌ی اجتهاد در جهان شیعه، اما، همان‌طور که در بالا تذکر داده شد، از اول به خاطر 
قراردادن آن کلمه در کنار کتاب و سنّت توسط اهل سنّت، مورد پسند واقع نشده و مذموم 
واقع شد. بزرگان شیعه از مجتهد‌نامیدن خود پرهیز کرده و خود را فقیه می‌خواندند و فقیه، 
که در واقع همان مجتهد و مرجع تقلید امروز می‌باشد؛ یعنی همان کسی که با قدرت علمی 
و مهارت خود بتواند احکام و مقررات عملی را از منابع معتبر دینی )کتاب و سنت و...( 
استخراج کند. و بدین ترتیب، از قرن ششم به بعد بود که کلمه‌ی اجتهاد مورد تأیید شیعه 

قرار گرفت.



212

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یزی مرجعیت آغاز پی‌ر
امویان سقوط و خلافت  که حکومت  آغاز شد  زمانی  از  پی‌ریزی رسمی مرجعیت شیعه 
این حدّ فاصل میان دو حکومت، فرصت استثنایی پیش آمد  افتاد. در  به دست عباسیان 
را  را نشر داده و فقه، کلام، تفسیر و سایر علوم  بیت  امام صادق معارف اهل  که حضرت 
به جامعه‌ی اسلامی عرضه نماید. حضرت در این مدت زمان شاگردان فرهخیته‌ای مانند 
زراره، ابوبصیر، محمد بن مسلم و برید بن معاویه را پرورش داد. مردم را در مسائل شرعی 
به آنان ارجاع می‌داد و به تدریج به شیعیان تفهیم می‌کرد که می‌بایست شاگردان حضرت 
به عنوان مرجع پاسخ‌گوی احکام دینی تلقی شوند. در همین راستا، وقتی یکی از شیعیان 
گفت، وقتی سوال پیش می‌آید به چه کسی مراجعه کنم؟ حضرت در جواب فرمود: به سراغ 
اسدی )ابوبصیر( برو. از این‌جا فهمیده می‌شود که گرچه در اوائل به دلیل حضور ائمه‌ی 
معصومین و دسترسی مستقیم مردم به معصومین مثل زمان پیامبر، اجتهادی در کار نبود؛ 
به  ولی بعدها کم‌کم، به خاطر زیاد‌شدن شعیان درمناطق دورافتاده و عدم دسترسی شان 
امامان معصوم، آن‌ها به افراد نخبه و شاگردان برجسته ی شان اجازه می‌دادند که اجتهاد 
کنند. چنان‌که امام صادق مردم را به شاگردانش ارجاع می‌داد. این اجتهاد از آن روزی که 
آغاز شد ـ برخلاف اهل‌سنت ـ تا کنون نه تنها باب آن مسدود نشده؛ بلکه روز‌به‌روز، در 
پرتو این اجتهاد پویا، به حوادث نوظهور پاسخ داده شده و حکم آن ها به وسیله‌ی سازوکار 

اجتهادی به دست آید.

جمع‌بندی
این بود آغاز و انجام و فراز و نیشب‌های  فرآیند فقه،  فقاهت و مرجعیت در طول تاریخ 
جهان اسلام تا کنون. روی هم‌رفته، اجتهاد در جهان اهل‌سنت بیشتر از همه دچار نوسانات 
بوده‌است؛ طوری که از اول اجتهاد بسیار رونق داشته و حتا معتقد بوده‌اند که خود پیامبر 
هم اجتهاد می کرده؛ ولی در پایان، در اثر تنوع مذاهب، حکومت در مسایل قضایی دچار 
سردرگمی شد و لذا جز چهار مذهب معروف مذکور، بقیه‌ی مذاهب را تعطیل کردند. در 
مذهب شیعه، اما، که از اول به دلیل دسترسی به پیامبر و پس از وی، به امامان معصوم نیاز 
به اجتهاد نبود، در آخر، در اثر گسترش مسائل و زیادشدن جمعیت و عدم دسترسی مردم به 



213

یت
جع

 مر
ت و

قاه
ه، ف

ی فق
یخ

تار
ه‌ی 

شین
/ پی

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

پیامبر و امامان معصوم، با اتکاء به منابع معتبر )قرآن و سنت و...( دست به اجتهاد زدند 
و تا حال ادامه دارد.

سرچشمه‌ها
ابن جوزی، )1422ق(، اعلام الموقعین، چاپ اول، دارالکتاب العربی، بیروت.

ابن خلدون، )بی‌تا(، فی تاریخ العرب؛ الفصل السابع فی علم الفقه و ما یتبعه من الفرائض، 
بی‌نا، بی‌جا.

اسلامی، رضا )1384(، درآمد برفقه اسلامی، مرکز مدیریت حوزه علمیه، قم.
اعرافی، علی‌رضا )1393(، فقه تربیتی، چاپ دوم، مؤسسه‌ فرهنگی هنری اشراق و عرفان، 

قم.
والشئون  الاوقاف  وزارت  دوم،  چاب  الفقهیه،  الموسوعه   ،)1983( محمدعلی  انصاری، 

الکویت. الاسلامیته، 
ایروانی، باقر، )بی‌تا(، دروس تمهدیه فی الفقه الاستدلالی، بی‌نا، بی‌جا.

این منظور، )1414ق(، لسان العرب، بی‌نا، بیروت.
ششم،  چاپ  الطائف،  غزوه  باب  المعازی  کتاب  البخاری؛  صحیح   ،)2009( بخاری، 

بیروت. العلمیه،  دارالکتب 
جلالی، سیدمحمود، )بی‌تا(، المحصول فی علم اصول الفقه؛ تقریرات درس خارج آیت‌الله 

جعفر سبحانی، بی‌نا، بی‌جا.
جناتی، محمدابراهیم )1372( ادوار اجتهاد از دیدگاه مذاهب اسلا می، چاپ اول، مؤسسه 

کیهان، بی‌جا.
جناتی، محمدابراهیم، )1374(، ادوار فقه و کیفیت بیان آن، چاپ اول، مؤسسه‌ی کیهان، 

بی‌جا.
حر عاملی، )بی‌تا(، وسائل الشیعه؛ ابواب صفات قاضی، دار احیاء التراث العربی، بیروت.

حسن بن زین الدین )بی‌تا(، معالم الدین، بی‌نا، بی‌جا.
خوانسار، محمدباقر )بی‌تا(، روضات الجنات، بی‌نا، بی‌جا.

زحیلی، )1418(، الفقه الاسلامی و ادلته، دارالفکر، چاپ چهارم، دمشق السوریه.



214

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

زمخشری، )بی‌تا(، اساس البلاغه، بی‌نا، بی‌جا.
سبحانی، جعفر، )بی‌تا(، تاریخ الفقه الاسلامی و ادواره، بی‌نا، بی‌جا.

شهابی، محمود، ) 1424 ه‍(، مقدمه فوائدالاصول، چاپ هشتم، اسلامی، قم.
شهابی، محمود، )1417ق(، ادوار فقه، بی‌نا، بی‌جا.

شهید ثانی، )1368(، منیة‌المرید فی آداب المفید والمستفید، بی‌نا، بی‌جا.
شهید صدر، )1388(، دروس فی علم الاصول، روح، قم.

شیخ طوسی، )بی‌تا(، عدة الاصول، بی‌نا، قم.
ضمیری، محمدرضا، )1385(، جستار در اندیشه‌ی فقهی مذاهب، گلستان معرفت، تهران.

عسکری، سیدمرتضا، )بی‌تا(، معالم المدرستین، بی‌نا، بی‌جا.
علامه حلی، )1403ق(، معارج الاصول؛ المسئله الاولی فی حققیته الاجتهاد، چاپ اول، 

مؤسسه‌ی آل‌البیت)ع(، بی‌جا.
علامه حلی، )بی‌تا(، تحریرالاحکام الشرعیه علی مذهب الامامیه، بی‌نا، بی‌جا.

غزالی، )بی‌تا(، احیاء علوم الدین، دار المعرفة للطباعه والنشر، بیروت.
فیض، علی‌رضا، )1388(، مبادی فقه و اصول، مؤسسه‌ی انتشارات دانشگاه تهران، تهران.
قافی، حسین و شریعتی فرانی، سعید )1384(، اصول فقه کاربردی، چاپ دوم، زیتون، 

قم.
گرجی، ابوالقاسم، )1375(، تاریخ فقه و فقها، چاپ اول، مهر، قم.

محدث قمی، )بی‌تا(، سفینة البحار، بی‌نا، بی‌جا.
و  اخلاق  تحقیقات  مرکز  اول،  پزشکی، چاپ  فقه  داماد، سیدمصطفی، )1389(،  محقق 

بی‌جا. پزشکی،  حقوق 
محمود، عبدالرحمن، )بی‌تا(، معجم المصطلحات والالفاظ الفقهیه، بی‌نا، بی‌جا.

مطهری، مرتضا، )بی‌تا(، کلیات اسلامی، بی‌نا، بی‌جا.
مطهری، مرتضی، )بی‌تا(، اصول فقه در کلیات علوم اسلامی، بی‌نا، بی‌جا.

مکارم شیرازی، ناصر، )1387(، دائرة المعارف فقه مقارن، چاپ دوم، انتشارات امام علی 
بن ابی طالب)ع(، بی‌جا.

میرزای قمی، )بی‌تا(، قوانین الاصول، بی‌نا، بی‌جا.



 نگاه اجمالی به مفهوم
 تقوا و آثار دنیوی آن

 عزیزالله علیزاده مالستانی

مقدمه
یکی از موضوعات خیلی مهم در حوزه‌ی معارف اسلامی، تقوای دینی است؛ زیرا با وجود 
ملکه‌ی تقوا، شخص و جامعه، خود را از هرگونه رذایل خلقی و رفتاری حفظ می‌کنند و 
هر کسی خود را در فضای انسانی به دور از کینه و عداوت می‌بینند و فضای زندگی، فضای 
اعتماد و اطمینان می‌شود و هرکسی با آرامش و بدون ترس از یکدیگر، برای زندگی خود 
تلاش می‌کنند. طبیعی است که در چنین فضایی، زندگی شیرین و معنادار است؛ بر عکس 
می‌یابد،  رواج  اخلاقی  رذایل  می‌شود،  جایز  هرکاری  نباشد،  حاکم  تقوا  جامعه،  در  اگر 
اعتماد و اطمینان از همدیگر سلب می‌شود و در نتیجه، زندگی در کام همه تلخ می‌گردد. در 
این مقاله سعی شده است که مفهوم اصلی تقوا، یعنی تقوای سازنده، شناسایی و تبیین شود 

و به تعدادی از آثار دنیوی تقوا -به صورت اختصار- اشاره گردد.

noname
New Stamp_3



216

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مفهوم تقوا
تقوا که در اصل »وَقوَی« است، »تا« بدل از »واو« آورده شده؛ مانند »تُراَث« که در اصل 
در  اصفهانی  راغب  آنچه  به  تقوا  تعریف  در  است.  »واو«  از  بدل  »تا«  و  است  »وُراَث« 
»مفردات القرآن« پرداخته است، بسنده می‌شود. ایشان در مورد تقوا به صورت عام فرموده 
رُهُ« تقوا که متخذ از »وقایه« است، حفظ  وَ یَضُّ یُؤذِیهِ  ا  مِمَّ یءِ  است: »اَلوِقاَیَةُ: حِفظُ الشَّ

کردن شی را است از هر چیزی که آن را اذیت کند و ضرر برساند.

ذینَ آمَنُوا قُوا  یهَا الَّ
َ
در قرآن کریم نیز همین معنا برای تقوا به کار رفته است؛ مانند: »یا أ

اسُ وَ الْحِجارَة«؛ اى كسانی‌که ایمان آورده‏اید خود و اهل  هْلیكُمْ ناراً وَقُودُهَا النَّ
َ
نْفُسَكُمْ وَ أ

َ
أ

خود را از آتشىیك‌ه آتش گیره‏اش مردم و سنگ‌ها است حفظ كنید. آنگاه در مورد تقوا در 
فسِ فِی ِوقاَیَةٍ مِمّاَ یَخَافُ«؛ تقوا این است  قوَی جَعلُ النَّ مورد پدیدۀ زنده، گفته است: »وَ التَّ
تقوا  بعد گفته است گاهی خوف  از چیزهای که می‌ترسد در وقایه قرار دهد.  را  که نفس 
نامیده می‌شود و تقوا، خوف نامیده می‌شود و این از باب این است که تقوا اقتضای خوف 
را می‌کند و یا خوف اقتضای تقوا را می‌کند. یعنی تقوا با خوف لازم و ملزوم است، نه اینکه 

خوف، معنای اصلی تقوا باشد.

تقوا از نظر شرع
فسِ مِمّاَ یُوثَمُ وَ ذَلِکَ بِتَرکِ المَحظُورِ«؛  تقوا  تقوا در عرف شرع، عبارت است از: »حِفظُ النَّ
حفظ کردن نفس است از گناه و آن به سبب ترک ممنوعات تحقق می‌یابد. »تقوی الله« به 
معنای خود نگهداشتن و حفظ کردن از داخل شدن در حریم الهی است که موجب خشم 
و غضب الهی می‌شود. یعنی دوری از اموری که موجب عذاب می‌شود. در واقع تقوا یعنی 

دوری از محرمات و انجام واجبات.

جناب عمر، خلیفۀ مسلمانان از کعب الاحبار معنای تقوا را سؤال می‌نماید. هر چند 
کعب الاحبار، یهودی خائن و یکی از جعالان حدیث بوده، ولی عرب بومی و اهل لسان 
الفاظ عرب و ریشه‌های آن‌ها را می‌فهمیده است. کعب الاحبار در جواب  بوده و معانی 



217

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
می‌گوید: کدام وقتی از مسیری که درخت و جنگل خاردار داشته باشد، عبور کرده ای؟ 
خلیفه می گوید: بلی. کعب سؤال می کند: چه کار میکردی؟ خلیفه می گوید: دامن و لباس 
خود را جمع میکردم تا خار؛ به لباس و بدنم فرود نرود. کعب می‌گوید: تقوا همان است. 

یعنی تحفظ و خود نگهداشتن از چیزی که خطر و ضرر داشته باشد.

قَی  نُوبَ صَغِیرَهاَ / وَ کبَیِرَهاَ فَهُوَ التَّ در شعر نیز این معنی منعکس شده است: »خَلِّ الذُّ
مِنَ  الجِباَلَ  اِنَّ  صَغِیرَةً /  لَتَحقِرَنَّ  ماَیَرَی /  یَحذَرُ  وکِ  الشَّ اَرضِ /  فَوقَ  کَماَشٍ  وَاصنَع   /

اَلحِصَی«.

خود را از گناهان بزرگ و کوچک، حفظ کن که تقوا همان است؛ مانند کسی‌که از راه 
خاردار عبور می‌کند و خود را از خار حفظ می‌کند. گناه کوچک را کوچک مشمار برای 
تشکیل  آن  از  کوه‌ها  که  ریگ همان سنگ‌ریزه‌هاست  است،  ریگ  از  متشکل  کوه  اینکه 

می‌یابد. گناهان کوچک هم اگر ترک نشود کم کم به صورت کوه‌گناه، درست می‌شود.

در این قسمت شعر که گفته گناه کوچک را حقیر مشمار که کوه متشکل از ریگ‌هاست، 
اشاره است به فرمایش رسول الله که همرا یاران خود در یک زمین صافی که گیاه و خار 
نداشت فرود آمدند و فرمود: هر یکی از شما مقداری هیزم بیاورید عرض کردند: یا رسول 
الله در این زمین خشک و صاف هیزم دیده نمی‌شود. فرمود: هر کسی هرچه توان دارد هیزم 
بیاورد. همۀ اصحاب، کم کم هیزم آوردند و پیش روی حضرت انداختند و تلی از هیزم شد. 
آنگاه حضرت فرمود: گناهان نیز این چنین کم کم جمع می‌شود. بعد فرمود از حقیر شمردن 

گناهان کوچک بپرهیزید.

نگاه نقادانه به برخی معانی تقوا
بعضی تقوا را پرهیز معنا کرده است و بعضی خوف معنا کرده است. اگر تقوا به معنای پرهیز 
و دور بودن از گناه باشد، اگر کسی در خآن‌هاش بنشیند که نه زمینۀ غیبت و تهمت فراهم 
است، نه زمینۀ شهوت‌رانی و فساد و فحشاء فراهم است و نه زمینۀ ظلم و رشوه‌خواری 
فراهم است، تقوا صدق می‌کند؛ چون از گناهان پرهیز شده است. این گونه معنا، یک تفسیر 
منفی از تقوا است و سازنده نیست. یعنی اگر کسی می‌خواهد تقوا داشته باشد باید عزلت و 



218

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

تنهایی، اختیار کند و از اجتماع و مردم دور باشد و حتی تقوا به این معنی برای کسیکه در 
خواب است نیز صدق می‌کند چون از گناه دور بوده است.

اما اگر تقوا به معنای تحفظ و خودنگه‌داشتن باشد، بدین معنی است که زمینۀ غیبت و 
تهمت برای کسی فراهم است و نفسش از غیبت‌گفتن و غیبت‌شنیدن، لذت می‌برد، ولی او 
غیبت نمی‌گوید و با خواهش نفس خود در حال مبارزه است. زمینۀ شهوت‌رانی و فسق و 
فجور برایش کاملا فراهم است اما با خواسته‌های نفسانی مبارزه می‌کند و دست به فسق و 
فجور نمی‌زند، زمینۀ ظلم و تجاوز به حقوق دیگران برایش مهیاست ولی خود را از ظلم و 
تجاوز، حفظ می‌کند و خلاصه زمینه‌ای هرگونه گناه و آلودگی برایش میسر و فراهم است، 
اما دست به گناه نمی‌زند و خود را حفظ می‌کند، این را می‌گویند تقوا. یعنی انسان متقی، 

همیشه در حال مبارزه با کشش‌ها و خواسته‌های نفسانی و ارتکاب گناه است.

اما اگر تقوا را به معنای ترس بگیریم نیز در بعض موارد درست نمی‌باشد، مثلا خداوند 
كُمْ  ذِینَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّ یامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّ ذِینَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَیكُمُ الصِّ یهَا الَّ

َ
فرموده است: »یا أ

قُونَ«؛  ای ایمان آورندگان! بر شما روزه واجب شده است آنچنانکه بر امت‌های پیشین،  تَتَّ
واجب شده بود، باشد که بترسید.

مگر روزه گرفتن، ترس می‌آورد؟ در واقع، روزه گرفتن، اراده و نیروی باطنی انسان را 
در مقابل هوا و هوس، قوی و نیرومند می‌سازد. در مدت یک ماه، نفس انسان، نان و آب 
می‌خواهد و لذت‌های جسمانی می‌خواهد ولی انسان در مقابل این خواسته‌های سرکش 

می‌ایستد و مبارزه و مجاهدت می‌کند.

تقوا در آیات قرآن
در قرآن کریم، واژۀ تقوا، هفده بار و مشتقات آن بیش از دوصد بار آمده است. بررسی موارد 
کاربرد این کلمه، نشان می‌دهد که تقوا در قرآن به چند معنا به‌کار رفته است ابتدایی‌ترین 
قی در زبان آنان  معنای این واژه به کاربرد آن در میان عرب پیش از اسلام بر می‌گردد. فعل إتَّ
لزوماً معنای دینی یا اخلاقی نداشته و در زمینۀ عرفی به این معنا بوده که شخص میان خود 

و چیزی که از آن می‌ترسد، حایل و مانعی مادّی قرار دهد تا از گزند آن حفظ شود.

در قرآن فعل اتّقی، بارها به معنای حفظ به کار رفته است، از جمله:



219

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
الْقِیمَةِ ...«؛ آیا آن کسکه با چهرۀ خویش،  یَوْمَ  الْعَذابِ  بِوَجْهِه سُوءَ  قی  یَتَّ فَمَنْ  ۱. »اَ 
عذاب سخت روز قیامت را از خود باز می‌دارد. یعنی در روز قیامت، دسته‌ای انسان گناهکار 
-که ابتدایی‌ترین سپر دفاعی او در برابر آسیب‌هاست- چنان بسته است که او برای حفظ 
قیَ« نه  خود باید چهره‌اش را، که شریف‌ترین عضو اوست، حایل قرار دهد.  این کلمه »یُتَّ

به معنای پرهیز است و نه به معنای ترس.

عَلَیكُمْ  نِعْمَتَهُ  یتِمُّ  لِكَ  كَذَٰ  سَكُمْ 
ْ
بَأ تَقِیكُمْ  وَسَرَابِیلَ  الْحَرَّ  تَقِیكُمُ  سَرَابِیلَ  لَكُمْ  »وَجَعَلَ   .۲

كُمْ تُسْلِمُونَ« ؛ خداوند لباسی که شما را از گرمای آفتاب )و سرمای زمستان( بپوشاند  لَعَلَّ
خلق کرد و نیز برای آنکه در جنگ محفوظ بمانید لباسی )از آهن( مقرّر گردانید. این چنین 
نعمت‌های خود را بر شما تمام و کامل می‌کند تا مگر )منعم را بشناسید و( مطیع و تسلیم 

)امر او( باشید.

لِكَ خَیرٌ ۚ  قْوَىٰ ذَٰ ۖ وَلِبَاسُ التَّ نْزَلْنَا عَلَیكُمْ لِبَاسًا یوَارِی سَوْآتِكُمْ وَرِیشًا 
َ
۳. »یا بَنِی آدَمَ قَدْ أ

رُونَ«؛ ای فرزندان آدم، محققاً ما لباسی‌که ستر عورات شما  كَّ هُمْ یذَّ هِ لَعَلَّ لِكَ مِنْ آیاتِ اللَّ ذَٰ
کند و جامه‌هایی که به آن، تن را بیارایید برای شما فرستادیم، و لباس تقوا نیکوترین جامه 

است این سخنان، همه از آیات خداست )که به بندگان فرستادیم( شاید خدا را یاد آرند.

این آیه نیز معنای تحفظ را می‌رساند زیرا لباس، پوشش و حایلی است که تن آدمی را 
از گرما و سرما حفظ می‌کند. و لباس تقوا نیز حائل است بین انسان و آنچه که موجبات 
هلاکت و عذاب  اخروی است فاصله و حایل ایجاد می‌نماید. در »لباس التقوی« استعاره 
است. یعنی تقوا، تشبیه به لباس شده است در حفظ کردن، آنگاه لباس که مشبه به است، 
مقدم به تقوا که مشبه است اضافه شده است. یعنی ما دو نوع لباس داریم، یک لباسی که 
آن را می‌پوشیم تا بدن ما را از گرما و سرما و آسیب حفظ نماید و نوعی دیگری از لباس که 

انسان را از هلاکت و عذاب الهی حفظ می‌نماید که نامش تقوا است.

اهُمْ نَضْرَةً وَ سُرُوراً«؛ پس خداى ایشان را از بدى  هُ شَرَّ ذلِكَ الْیوْمِ وَ لَقَّ ۴. »فَوَقاهُمُ اللَّ
و سختى آن روز، نگاه دارد و ایشان را تازگى و شادمانى پیش آرد. که )وقاهم( به معنای 

است. حفظ 



220

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ارِ«؛ پرودگارا، ما را در  نْیا حَسَنَةً وَ فِی الخِْرَةِ حَسَنَةً وَ قِنا عَذابَ النَّ نا آتِنا فِی الدُّ ۵. »رَبَّ
این جهان نیكویى )نعمت( ده و در آن جهان نیز نیكویى، عطا کن و ما را از عذاب آتش 

دوزخ نگاه دار. که )قنا( به معنای حفظ است.

یئاتِ یوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَ ذلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظیم«؛ و از  یئاتِ وَ مَنْ تَقِ السَّ ۶. »وَ قِهِمُ السَّ
بدی‌ها )كیفر گناهان( نگاه شان دار، و هركه را در آن روز )رستاخیز( از بدی‌ها، نگاه دارى 
پس همانا بر او رحمت آورده‏اى، و این است رستگارى و كامیابى بزرگ که )قِهِم( به معنای 

حفظ است. البته پرهیز از گناه و ترس از خدا از لازمۀ تقوا است، نه معنای تقوا.

معنای تقوا در احادیث
در حدیث از حضرت رسول خدا  می‌خوانیم: »مَنْ وُقِی شَرَّ قَبْقَبِهِ وَ لَقْلَقِهِ وَ ذَبْذَبِهِ فَقَدْ وُقِی 
بْذَبُ  سَانُ وَ اَلذَّ قْلَقُ اَللِّ هُ«، و در نهایه ابن اثیر معنا کرده است: »وَ اَلْقَبْقَبُ اَلْبَطْنُ وَ اَللَّ رَّ كُلَّ اَلشَّ
اَلْفَرْجُ«؛  کسیکه خود را از شر زبان و حلق و عضو اسفل، حفظ کند، خود را از همۀ شرور، 

حفظ کرده است. این سه عضو، ریشه‌های ضرر و بدی است.

از بیانات حضرت علی در نهج البلاغه نیز استفاده می‌شود که تقوا به معنای حفظ و خود 
ة«؛ُ بی‌تردید که تقوا در دنیا، سبب  الْجُنَّ وَ  الْحِرْزُ  الْیوْمِ  قْوَى فِی  التَّ نگهداشتن است: »فَإِنَّ 
حفظ و سپر است سپر در جنگها انسان را از ضربۀ دشمن حفظ می‌کند و سبب می‌شود 
زندگى  و  یابد  رهایى  آن  دردناک  عواقب  و  گناه  پرتگاه  در  از سقوط  این جهان  در  انسان 

شیرین توأم با آرامش و سعادت داشته باشد.

ةِ« تقوا در آخرت و فرداى قیامت، مسیر انسان را به سوی  یقُ إِلَى الْجَنَّ رِ »وَ فِی غَدٍ الطَّ
قْوَى«؛  و زاد و توشه  ادِ التَّ دُوا فَإِنَّ خَیرَ الزَّ بهشت باز می‌نماید زیرا قرآن فرموده است: »وَ تَزَوَّ
تهیه کنید که بهترین زاد و توشه خویشتن‌داری است. یعنی راه به سوی بهشت، همان راه 

تقوا است.

حضرت در یکی دیگر از کلمات خود در مورد تقوا فرمایشی دارد که همان معنای تحفظ 
بندگان خدا،  مَحَارِمَهُ«؛ اى  هِ  اللَّ وْلِیاءَ 

َ
أ حَمَتْ  هِ  اللَّ تَقْوَى  إِنَّ  هِ،  اللَّ تأیید می‌نماید: »عبَادَ  را 

تقوا، دوستان خدا را از ارتكاب حرام‌ها نگه می‌دارد. انسان در سفرهاى طولانى و پر خوف 
و خطر، نیاز به زاد و توشۀ کافى و منزلگاه‌هایى که او را از خطرات حفظ کند. همان گونه 



221

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
قْوى«؛ زاد و توشه برگیرید و بهترین  ادِ التَّ که قرآن مجید می‌فرماید: »وَ تَزَوّدوُا فَإنَّ خَیرَ الزَّ

زاد و توشه، تقواست.

در داستان حضرت یوسف هنگامى که بر لب پرتگاه گناه قرار گرفت، از نیروى تقوا براى 
حفظ و نجات خود، استفاده کرد و گفت: »قَالَ مَعَاذَ اللهِ«؛  به خدا پناه می‌برم  و راستى 
تقوا پناه‌گاهى است، مطمئن و محکم، در برابر سیل خروشان هواى نفس و وسوسه‌هاى 
شیاطین و پناه‌گاهى است براى نجات از آتش دوزخ در قیامت و بهترین زاد و توشه ها براى 

این سفر پرخوف و خطر است.

شان  دل‌های  در  را  خدا  از  ترس  و  مَخَافَتَهُ«؛  قُلُوبَهُمْ  لْزَمَتْ 
َ
أ »وَ  می‌فرماید:  ادامه  در 

نشانده است، وقتی ملکۀ تقوا در وجود انسان نهادینه شود، ترس از موجبات عذاب خدا 
نیز در دل‌های آنان جای می‌گیرد؛ چرا که ترس از موجبات عذاب الهی از لازمۀ تقوا است. 
تْ هَوَاجِرَهُمْ«؛ به گونه‌اى كه، شب‌ها بیدارشان م‌ىدارد و آن‌ها 

َ
ظْمَأ

َ
سْهَرَتْ لَیالِیهُمْ وَ أ

َ
ى أ »حَتَّ

ی  صَبِ وَ الرِّ احَةَ بِالنَّ خَذُوا الرَّ
َ
را وا م‌ىدارد كه روزهاى گرم را در تشنگى سپرى سازند. »فَأ

مَإِ«؛ اینان رفاه و آسایش آخرت را با تحمل رنج و مشقت این جهان به دست می‌آورند  بِالظَّ
و اگر در این سراى، تشنه‌اند، در آن سراى، سیراب خواهند شد. افراد متقی »وَ اسْتَقْرَبُوا 
جَلَ«؛ مرگ را نزدیک می‌شمارند کسی 

َ
مَلَ، فَلَحَظُوا الْ

َ
بُوا الْ جَلَ، فَبَادَرُوا الْعَمَلَ وَ كَذَّ

َ
الْ

که مرگ را نزدیک خود بداند در اعمال و رفتار خود دقت بیشتری به خرج خواهد داد ازین 
رو فرموده است که  به انجام دادن اعمال نیك، مبادرت ورزیده و آرزوها را دروغ می‌شمارند 

و مرگ را از نظر دور نمی‌کنند.

از این بیان، و بیانات امامان معصوم می‌فهمیم که تقوا؛ به معنای خود نگه‌داری، مراقبت 
راحت  از  عدّه‌ای  که  پرهیزکاری  معنای  به  نه  است،  اماره  نفس  بر  تسلّط  و  حاکمیت  و 
طلبان منزوی، شعار خود، قرار داده و تقوای اسلامی را که با ستیز و نبرد، همراه است، به 

کناره‌گیری و پرهیز از جامعه و امت اسلامی توجیه و تأویل می‌کنند.

عوامل تحصیل تقوا
ملکۀ تقوا در اثر تعبد و تهجد مستمر و خود نگه‌داری مداوم از منکرات حاصل می‌شود؛ هر 
چه مبارزه با نفس، شدت پیدا کند ملکۀ تقوا نیز قوت پیدا می‌کند، تا جایی که سپر محکم 



222

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

برای انسان می‌شود و او را از ارتکاب منکرات و معاصی و انجام واجبات حفظ می‌نماید؛ 
چنان که حضرت علی بن ابی‌طالب  در بیان معجزه‌نشان خود به خوبی این معنا را منعکس 
ضْمِرُوا بُطُونَكُمْ« شب‌ها چشمان‌تان را با تفکر و نماز شب 

َ
سْهِرُوا عُیونَكُمْ وَ أ

َ
می‌نماید: »أ

با روزه گرفتن و ریاضت کشیدن، گرسنه و لاغر  بیدار دارید، و شکم‌هایتان را،  خواندن، 
اسْتَعْمِلُوا  »وَ  می‌شود.  میسر  سرکش،  نفس  بر  آوردن  فشار  و  ریاضت  با  تقوا  نگهدارید. 
به کار  انفاق کنید.  را  اموال‌تان  به‌کار گیرید و  را  پاهای‌تان  مْوَالَكُمْ«؛ و 

َ
أ نْفِقُوا 

َ
أ وَ  قْدَامَكُمْ 

َ
أ

گرفتن پاها، بدین معناست که به سوی نماز و هر عمل خیر بشتابید و اموال خود را در راه 
نْفُسِكُمْ وَ لَ تَبْخَلُوا بِهَا عَنْهَا«؛ 

َ
جْسَادِكُمْ فَجُودُوا بِهَا عَلَى أ

َ
خدا انفاق نمایید. »وَ خُذُوا مِنْ أ

و از جسم‌های تان بگیرید و به جان‌های‌تان ببخشید و از این کار، بخل و دریغ نورزید. 
یعنی اجساد خود را برای عبادت و کارهای نیک در رنج قرار دهید، خواب و راحتی را نادیده 
گیرید و نتیجه‌ای آنرا برای آسایش روح خود، بخشش کنید و دراین کار، بخل نورزید. آدم 

ش خوردن و خوابیدن و راحت طلبی باشد. نباید مانند حیوان باشد که هم و غمَّ

رُ قَلبَهُ  فكُّ تَقِیةَ ذِی لُبٍّ شَغَلَ التَّ  ِ قُوا اللّه َ عِبادَ اللّه  و نیز آن حضرت فرموده است: »اِتَّ
ظَلَفَ  و  یومِهِ،   هَواجِرَ  جاءُ  الرَّ  

َ
أظمَأ و  نَومِهِ،  غِرارَ  دُ  هَجُّ التَّ أسهَرَ  و  بَدَنَهُ  الخَوفُ  أنصَبَ  و 

نمایید؛ خودداری  از خشم و غضب خدا، خود داری  بندگان خدا!  شَهَواتِهِ«؛ اى  هدُ  الزُّ
کردنِ تیزهوشى كه اندیشیدن دل او را مشغول ساخته و ترس )از خدا و عذاب( پیكرش 
را رنجور داشته و عبادت شبانه خواب اندكش را گرفته و امید )به خدا و پاداش( او را در 
روزهاى داغ، به تحمّل تشنگى )روزه دارى( واداشته و ب‌ىتوجّهى به دنیا از شهوت‌هایش 

باز داشته است.

آثار دنیوی تقوا 
تقوا و خودنگه‌داری از گناهان و معاصی، علاوه بر آثار اخروی که همانا نجات از آتش جهنم 

است در دنیا نیز آثاری فراوانی دارد که به ذکر چند مورد بسنده می‌شود:

۱. تقوا سبب بیرون رفت از تنگ‌ناها
هَ یجْعَلْ لَهُ مَخْرَجا وَ یرْزُقْهُ مِنْ حَیثُ لا یحْتَسِبُ«؛ و هر كسی که از خدا پروا  قِ اللَّ »مَنْ یتَّ



223

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
كند براى او راه بیرون شدن )از هر دشوارى و اندوهى( پدید آرد و خدا از جاهای که گمانش 
نمی‌رود روزی او را می‌رساند. بد فهمی نشود منظور این نیست که تقوا، جای کار و تلاش 
را می‌گیرد و منظور از روزی، تنها روزی مادی نیست، صحت و سلامتی، روح آرام، اولاد 
صالح، توفیقات، قرارگرفتن در مسیر الهی، اراده و اطمینان، صبر و قناعت و ...، همه از 

جملۀ نعمت‌های الهی و روزی خداوند هستند که در سایۀ تقوا میسر است.

۲. تقوا سبب آسانیکارها
مْرِهِ یسْراً«؛ و هر كسی که از خداى پروا كند ) از او طاعت 

َ
هَ یجْعَلْ لَهُ مِنْ أ قِ اللَّ »وَ مَنْ یتَّ

نماید( در كارش آسانى پدید آرد. انسان با تقوا صبر و تحملش در برابر مشکلات بیشتر و 
قویتر است، با پشت‌کاری و تحمل، کارها آسان می‌شود و مورد امدادهای غیبی نیز قرار 

می‌گیرد.

۳. تقوا سبب باطن بینی
هَ یجْعَلْ لَكُمْ فُرْقا«؛ اى كسانى كه ایمان آورده‏اید، اگر از خدا  قُوا اللَّ ذینَ آمَنُوا إِنْ تَتَّ یهَا الَّ

َ
»یا أ

پروا داشته باشید براى شما مایۀ تمیز )میان حق و باطل‏( قرار م‏ىدهد. بلی تقوا برای انسان 
قوۀ تشخیص حق و باطل می‌دهد؛ چون تقوا زنگ دل را صاف و پاک می‌کند؛ دل که صاف 
و شفاف شد، نور تشخیص به آسانی به آن می‌تابد. اغلب گرفتاری‌هایی كه برای انسان پیش 
می‌آید از خارج نیامده، خودمان برای خودمان درست كرده‌ایم. با توجه به مطالب یاد شده 
روشن و واضح می‌شود كه سلاح تقوا چه اندازه مؤثر است در اینكه انسان را از فتنه‌ها دور 

نگه دارد و به فرض اینكه در فتنه واقع شد تقوا او را نجات می‌دهد.

هُمْ  فَإِذا  رُوا  تَذَكَّ یْطانِ  اَلشَّ مِنَ  طائِفٌ  هُمْ  مَسَّ إِذا  قَوْا  اِتَّ ذِینَ  اَلَّ »إِنَّ  می‌فرماید:  كریم  قرآن 
را  آن‌ها  و جان  بگذرد  آن‌ها  بر  از شیطان  احیاناً خیالی  اگر هم  باتقوا  مردمان  مُبْصِرُونَ«؛ 
لمس كند و روح آن‌ها را تاریك نماید تذكر پیدا كرده و به یاد خدا می‌افتند و بصیرت خود 

می‌یابند. باز  را 

به همین دلیل است كه تقوا روشن بینی و ازدیاد بصیرت را به دنبال خود داشته و نجات 
از مهالك و مضایق را همراه دارد. گرفتاری‌ها و شداید در تاریكی پیدا می‌شود: تاریكیِ غبارِ 



224

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

معاصی و گناهان و هواها و هوسها. وقتی كه نور تقوا پیدا شد، راه از چاه تمیز داده می‌شود 
و انسان كمتر گرفتار می‌شود و اگر گرفتار شد در روشنی تقوا بهتر روزنۀ بیرون رفتن را پیدا 

میك‌ند.

۵. تقوا سبب نزول برکات آسمانی و رویش زمینی
مَآءِ وَالْارْضِ«؛ اگر مردمى که  نَ السَّ قَوْا لَفَتَحْنَا عَلَیْهِمْ بَرَکَات مِّ هْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَ اتَّ

َ
نَّ أ

َ
»وَ لَوْ أ

در شهرها و آباد‌ىها زندگى م‌ىکنند ایمان م‌ىآوردند و تقوا پیشه م‌ىکردند، درهاى برکت را 
از آسمان و زمین به رویشان باز می‌کردیم.

برکت به معنای خیر کثیر و زیادی کیفی است؛ یعنی مال انسان خیلی زیاد نیست که 
همیشه گرفتار آن باشد از نظر کمی؛ مال و ثروت زیادی ندارد، اما این مال و دارایی کم 
او، برکت دارد، کفایت زندگی او را می‌کند، محتاج به کسی نیست، مالش بیهوده مصرف 

نمی‌شود و به زندگی خود قانع و از آن راضی است.

۷. تقوا سبب نجات از فتنه‌ها  
حضرت امیرمؤمنان در نهج البلاغه در یکی از کلمات خود به آثار تقوا پرداخته، می‌فرماید: 
لَمِ«؛ بدانید كه هر كس  هَ یجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً مِن الفِتَنِ ، و نُورا مِن الظُّ قِ اللَّ هُ مَنْ یتَّ نَّ

َ
»وَ اعْلَمُوا أ

از خدا پروا كند خداوند برایش راه خروجى از فتنه‌ها و نورى در تاری‌ىكها قرار دهد.

تأملی در معنی فتنه 
فتنه در لغت: اصل و ریشۀ این واژه، از »فتن، یفتنُ« به معنای آزمایش و امتحان است که 
به صورت‌های مختلف انجام می‌گیرد. وقتی طلا را در آتش می‌نهند و می‌گدازند تا خوبی 
به آتش  به معنای  نیز  فتنه گفته می‌شود. و  این کار،  به  و بدی و عیار آن مشخص گردد، 

انداختن انسان نیز به کار رفته است که با عنایت به همین معنا است.

قتل،  آتش، عذاب،  با  کفر، سوزاندن  آزمایش، شرک،  به  و سنت  قرآن  در  فتنه  کلمۀ 
جنگ، بازداشتن از راه خدا، محنت و بلای شدید، مرگ و میر، به کار رفته است. تقوا در 

متون دینی بیشتر به سه معنا به کار فته است:



225

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
 الف( امتحان الهی

ا وَ هُمْ لا یفْتَنُونَ وَ لَقَدْ  نْ یقُولُوا آمَنَّ
َ
نْ یتْرَكُوا أ

َ
اسُ أ  حَسِبَ النَّ

َ
در سوره عنکبوت آمده است: »أ

ذینَ صَدَقُوا وَ لَیعْلَمَنَّ الْكاذِبین«؛ آیا مردم گمان كردند به  هُ الَّ ذینَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَیعْلَمَنَّ اللَّ ا الَّ فَتَنَّ
حال خود رها شده و آزمایش نخواهند شد؟ اما كسانى را كه پیش از اینها بودند آزمودیم و 
این‌ها را نیز امتحان مك‏ىنیم باید علم خدا در مورد كسانى كه راست م‏ىگویند و كسانى كه 

دروغ م‏ىگویند تحقق یابد.

قرآن کریم خیر و شر و مال و اولاد را به عنوان وسیله و فتنه معرفی نموده و می‌فرماید: 
رِّ وَ الْخَیرِ فِتْنَةً وَ إِلَینا تُرْجَعُون«؛ ما شما را به وسیله بدی‌ها و نیكی‌ها آزمایش  »وَ نَبْلُوكُمْ بِالشَّ

مك‏ىنیم و سرانجام به سوى ما بازخواهید گشت.

فتنه در قرآن بیست و هفت بار به کار رفته است. خداوند از ناقۀ صالح و گوسالۀ سامری 
و سرگذشت‌های اقوام پیشین و بعض رویدادهای دیگر به عنوان »فتنة« یاد کرده است. 
هر چیزی که ماهیت اصلی انسان را بر ملا می‌سازد، فتنه است. در میان این فتنه‌ها، انسان 
پخته و آبدیده می‌شود و جوهر اصلی او ظاهر می‌شود، یا با کامیابی افتخار و یا با ناکامی 

و گمراهی.

مِن  بِكَ  أعوذُ  إنّی  اللّهمّ  أحَدُكُم  یقولَنَّ  »لا  است:  فرموده  علی  امام  حضرت  چنانکه 
الفِتنَةِ؛ لأنّهُ لیسَ أحَدٌ إلّا و هُو مُشتَمِلٌ على فِتنَةٍ و لكنْ مَنِ استَعاذَ فَلْیستَعِذْ مِن مُضِلّاتِ 
الفِتَنِ؛ فإنّ اللّه سبحانَه یقولُ: و اعْلَمُوا أنّما أمْوالُكُم وَ اَو لَادُکمُ فِتنَةٌ«؛  هیچ یك از شما 
یرا هیچ كس نیست كه از فتنه )آزمایش( بركنار  نگوید: خدایا! از فتنه به تو پناه م‌ىبرم؛ ز
باشد، بلكه كسى كه از فتنه به خدا پناه م‌ىبرد، باید از فتنه‌هاى گمراه كننده به خدا پناه 
فرزندانتان  و  دارای‌ىها  كه  نیست  این  جز  كه  »بدانید  م‌ىفرماید:  سبحان  خداوند  كه  بَرد 

آزمون( هستند. فتنه )سبب 

ب( فتنه به معنای آمیختگی حق و باطل
گاهی وضعیت و شرایط به گون‌های است که حق و باطل مجهول است، پرچم‌های گمراهی 
از هر طرف برافراشته می‌شود و بوق باطل از هر سو شنیده می‌شود، دو گروه یا چند گروه 



226

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یا چند جریان فکری و سیاسی در مقابل هم قرار می‌گیرند و هر یکی خود را حق می‌داند و 
معلوم نمی‌شود حق با کیست؟ و این خطرناکترین فتنه است.

قرار  گمراه  گروه  دو  بین  کسی  که  است  آن  فتنه  می‌فرماید:  معتزلی  الحدید  ابی  ابن 
ابن  و  حجاج  فتنۀ  و  ضحاک  و  مروان  فتنۀ  زبیر،  ابن  و  الملک  عبد  فتنۀ  مانند  بگیرد؛ 
اشعث. اما اگر یکی از آن‌ها در مسیر حق باشد، فتنه نیست؛ مانند جنگ جمل و صفین 
و امثال آن‌ها؛ بلکه باید در سایۀ پرچم صاحب حق، به جهاد قیام کرد و برای عزت دین 

کشید.  شمشیر 

بَدْءُ  مَا  »إِنَّ می‌کند:  ترسیم  چنین  را  فتنه‌ها  گونه  این  بروز  یشۀ  ر علی،  امام  حضرت 
حْكَامٌ تُبْتَدَعُ«؛ سرآغاز پیدایش فتنه‌ها، هواهای نفس است که 

َ
بَعُ وَ أ هْوَاءٌ تُتَّ

َ
وُقُوعِ الْفِتَنِ أ

كِتَابُ  فِیهَا  پیروی می‌شود و احکام بدعت‌آمیزی است که در دین پدید می‌آید. »یخَالَفُ 
هِ«؛ بدعت‌هایی که با کتاب خدا مخالف  ى عَلَیهَا رِجَالٌ رِجَالً عَلَى غَیرِ دِینِ اللَّ هِ وَ یتَوَلَّ اللَّ
است، ولی عده‌ای بر سر آن‌ها بدون انگیزه دینی و خدایی، با یک دیگر همبستگی پیدا 
لَمْ  الْحَقِّ  مِزَاجِ  مِنْ  خَلَصَ  الْبَاطِلَ  نَّ 

َ
أ »فَلَوْ  می‌گیرند.  دیگران جبهه  مقابل  در  و  می‌کنند 

بر حق‌طلبان  ترسی  باشد،  به حق خالص  آمیختن  از  باطل  اگر  الْمُرْتَادِینَ«؛   عَلَى  یخْفَ 
نَّ الْحَقَّ خَلَصَ مِنْ لَبْسِ الْبَاطِلِ انْقَطَعَتْ عَنْهُ 

َ
نیست )چون باطل را می‌شناسند(. »وَ لَوْ أ

لْسُنُ الْمُعَانِدِینَ«؛ و اگر حق با باطل در نیامیزد، زبان معاندان از آن کوتاه می‌شود. »وَ 
َ
أ

لَكِنْ یؤْخَذُ مِنْ هَذَا ضِغْثٌ وَ مِنْ هَذَا ضِغْثٌ فَیمْزَجَانِ«؛ لیکن بخشی از حق و بخشی از 
وَ  وْلِیائِهِ 

َ
أ عَلَى  یطَانُ  الشَّ یسْتَوْلِی  فَهُنَالِكَ  می‌گردد.  مخلوط  هم  به  و  می‌شود  گرفته  باطل 

هِ الْحُسْنى«؛ ‏ در این حال است که شیطان بر دوستان خود  ذِینَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَ اللَّ ینْجُو الَّ
مستولی و مسلّط می‌شود؛ اما آنان که از سوی خدا، نیکی بر آنان رقم خورده و هدایت 

می‌یابند. نجات  شده‌اند 

از همین رواست که در زمان حضرت رسول خدا فتنه نبود، چون حق ظاهر بود و کسی 
نمی‌توانست در مقابل حق چیزی بیاورد. بعد از آن حضرت، فتنه‌ها ظاهر شد و نحله‌ها پدید 

آمد و هرکسی مطابق میل خود دین را تفسیر کرد.



227

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
فتنه خوارج

بود.  آمیخته شده  باطل درهم  بوده است که در آن حق و  فتنه  نوع  بدترین  از  فتنه خوارج 
نْ مَاجَ 

َ
حَدٌ غَیرِی بَعْدَ أ

َ
تُ عَینَ الْفِتْنَةِ وَ لَمْ یكُنْ لِیجْتَرِئَ عَلَیهَا أ

ْ
حضرت علی  فرمود: »اَناَ فَقَأ

غَیهَبُهَا وَ اشْتَدَّ كَلَبُهَا«؛ من چشم این فتنه را در آوردم، غیر از من احدی جرات چنین کاری 
را نداشت پس از آن که موج دریای تاریکی و شبهه‌ناکی آن بالا گرفته بود و هاری آن فزونی 

یافته بود.

لله« بود، پیشانی شان  این فتنۀ شدید و خطرناکی بود، چون شعارشان »لاحکم الا 
را  فتنۀ شان  تا  نداشت  را  آنان  با  و کسی جرأت جنگیدن  بود  بسته  پینه  کثرت سجده  از 
خاموش کند. حضرت فرمود: »كَلِمَةُ حَقٍّ یرَادُ بِهَا بَاطِلٌ‏«؛ سخن حقی است که باطل از 
آن اراده کرده‌اند و باطل لباس حق پوشیده است. تشخیص حق در میان چنین فتنه‌ها،  
عَینَ  تُ 

َ
فَقأ ناَ 

َ
»فَأ فرمود:  حضرت  اما  نیست.  میسر  کسی  هر  برای  تقوا،  اهل  برای  جز 

الفِتنَةَ« فقط من بودم که چشم فتنه را کور کردم. علمایی بیان می‌گویند، تقدیم مسندالیه 
می‌کند. حصر  افاده 

کرده  اشاره  بنی‌امیه  فتنۀ  عظیم  خطر  به  خودش  کلمات  از  یکی  در  علی  همچنین 
مَیةَ«؛ همانا، ترسناك‌ترین فتنه‌ها، 

ُ
خْوَفَ اَلْفِتَنِ عِنْدِی عَلَیكُمْ فِتْنَةُ بَنِی أ

َ
می‌فرماید: »وَ إِنَّ أ

تْ  وَ خَصَّ تُهَا  تْ خُطَّ عَمَّ مُظْلِمَةٌ  عَمْیاءُ  فِتْنَةٌ  امیه است »فَآن‌ها  فتنۀ فرزندان  در دیدۀ من، 
بَلِیتُهَا«؛ فتنۀ بنی‌امیه ، فتنه‌ی است سر در گم و تاریک. حكومت آن بر همگان و آزارش 
ه( به معنای )امر( است. یعنی امر و ایجاد این فتنه  فقط دامن‌گیر مردم دینداراست. )خُطَّ
البَلَاءُ  اَصاَبَ  »وَ  است.  گرفتاری‌هایش مخصوص شیعیان  و  است  فراگیر  بنی‌امیه  برای 
بینایی  به کسی می‌رسد که  عَنهاَ«؛ گرفتاری آن  عَمِیَ  البَلَاءُ مَن  وَ أخطاَءَ  فِیهاَ  اَبصَرَ  مَن 
داشته باشد؛ دینداران روشنفکر و چیز فهم، دچار گرفتاری می‌شود و آدم‌های بی‌خاصیت 

و مزدورمنش به حاکمیت می‌رسند و در سایۀ حکومت در رفاه زندگی می‌کنند.

یرا نمی‌خواهند  هر کس که فهم و درکی داشته باشد، این بلا و فتنه او را می‌گیرد؛ ز
و  روشنفکر  افراد  بنی‌امیه،  که  می‌دهد  نشان  تاریخ  و  باشد  داشته  وجود  فهمی  چیز  آدم 
دانه‌ها را جمع کند، یک یک جمع می‌کردند و  آن زمان را درست مثل مرغی که  دراک 



228

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

سر به نیست می‌ساختند، و قتل‌های فجیعی در این زمینه انجام دادند. حضرت در ادامه 
تَعْذِمُ   رُوسِ   اَلضَّ ابِ  كَالنَّ بَعْدِی  سُوءٍ  رْبَابَ 

َ
أ لَكُمْ  مَیةَ 

ُ
أ بَنِی  لَتَجِدُنَّ  هِ  اَللَّ اَیمُ  »وَ  می‌فرماید: 

هَا«؛ به خدا سوگند! پس از من فرزندان  تَزْبِنُ  بِرِجْلِهَا وَ تَمْنَعُ دَرَّ بِفِیهَا وَ تَخْبِطُ  بِیدِهَا وَ 
امیه را، براى خود اربابان بدى خواهید یافت؛ همچون ماده شترِ كلان سالِ بدخوى كه 
با دست به زمین كوبد و با پای لگد زند و با دهان گاز گیرد و دوشیدن شیرش را نپذیرد 
ضَائِرٍ  غَیرَ  وْ 

َ
أ لَهُمْ  نَافِعاً  إِلاَّ  مِنْكُمْ  یتْرُكُوا  لَا  ى  حَتَّ بِكُمْ  یزَالُونَ  نرسد. »لَا  به مردم  نفعش  و 

آنان  به  آنكه  به جاى نگذارند، جز  را  از شما كسى  تا  با شما چنین كنند،  پیوسته  بِهِمْ«؛ 
نفع حکومت  به  که  می‌مانند  کسانی  فقط  نگرداند؛  باز  ایشان  به  یانى  ز یا  رساند  سودى 
بنی‌امیه فعالیت داشته باشند و یا در مقابل سیاست‌های آنان ساکت و بی‌تفاوت باشند.

حَدِكُمْ مِنْهُمْ إِلاَّ 
َ
ى لَا یكُونَ اِنْتِصَارُ أ حضرت در ادامه می‌فرماید: »وَ لَا یزَالُ بَلَاؤُهُمْ حَتَّ

احِبِ مِنْ مُسْتَصْحِبِهِ«؛ و بلاى آنان، چنان ماند كه انتقام شما  هِ وَ اَلصَّ بِّ كَانْتِصَارِ اَلْعَبْدِ مِنْ رَ
از آنان، مانند انتقام بنده از ارباب و انتقام تابع از متبوع باشد. مساوات اسلامی به دست 
یکدیگر  برابر  مردم همه  که  بود  آورده  اسلام  که  آنچه  و  پایمال خواهد شد  کلی  به  این‌ها 
و  آقا  به  تقسیم خواهند شد  مردم  داشت.  نخواهد  بنی‌امیه وجود  دورۀ  در  دیگر  هستند، 
بنده، و شما مردم در عمل بنده‌ی آن‌ها خواهید بود. آنچنانکه برده از مولای خود و تابع 
از متبوع خود انتقام‌گیری نمی‌تواند، شما نیز از آن‌ها انتقامگیری نمی‌توانید. »تَرِدُ عَلَیكُمْ 
فِتْنَتُهُمْ شَوْهَاءَ مَخْشِیةً وَ قِطَعاً جَاهِلِیةً«؛ بلاى آنان، با چهرۀ زشت و ترس‌آور و ظلمتى 
نه  یرَى«؛  عَلَمٌ  لَا  وَ  هُدًى  مَنَارُ  فِیهَا  »لَیسَ  آید.  به سرتان  تاریىك عصر جاهلیت،  مانند 
هْلَ اَلْبَیتِ مِنْهَا بِمَنْجَاةٍ وَ 

َ
نور هدایتى در آن آشكار است و نه نشانى در آن پدیدار. »نَحْنُ أ

لَسْنَا فِیهَا بِدُعَاةٍ«؛ ما اهل بیت از گمراهی آن فتنه در امانیم و مردم را بدان نم‌ىخوانیم.

و نیز حضرت امیر مؤمنان که فتنه‌شناس واقعی است، در یکی از خطبه‌های خود از 
وقوع فتنه‌ای خبر داده است، که گویی آن فتنه، همین الآن به وقوع پیوسته است. چنانکه 
هَذاَ  بِحاَلِ  الحاَلُ  هَذِهِ  اَشبَهَ  »ماَ  است:  گفته  و  کرده  اشاره  نیز  عبده  محمد  مرحوم شیخ 
ماَنِ«؛ چه قدر این وضعیت به وضعیت زمان ما شباهت دارد؛ هر چند شارحان نهج  الزَّ
پرچم  از  مولاعلی سخن  در کلام  است.  کرده  تطبیق  آن  امثال  و  فتنۀ سفیانی  به  البلاغه 



229

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
گمراهی است که بر افراشته می‌شود، که شاخه‌ها و شعبه‌های آن در روی زمین، متفرق 
نام  حضرت،  آن  ولی  می‌برند؛  فرمان  مرکزی  و  اصلی  پرچم  دستورات  از  همه  و  است 
صاحب پرچم، زمان و مکان برافراشته شدن این پرچم را بیان نفرموده است. اما وقتی به 
اوضاع عمومی دنیا نظر افگنده شود، قطع حاصل می‌شود که این پرچم فتنه، همین الآن 
این میان، نقش  این فتنه، دست‌وپا می‌زنیم و تقوا در  برافراشته است و ما در میان لجن 

خود را بازی می‌کند.

این  بشُعَبهَا«؛  قَتْ  تَفَرَّ وَ  قُطْبهَا  عَلَی  قَامَتْ  قَدْ  ضَلَلٍ  »رَایَةُ  است:  این  خطبه  آن  و 
شاخ‌های  و  فرع‌ها  با  و  است  شده  قایم  خود  مدار  بر  که  است  گمراهی  پرچم  پرچم، 
چنین  شاید  آن  از  قبل  است.  شده  تقطیع  حضرت  سخن  این  است.  شده  پراکنده  خود 
فعل  دو  است.  ایستاده  خود  جایگاه  به  که  را  پرچمی  می‌بینم  گویا  بِکمُ«؛  ی  نِّ

َ
»کَأ بوده: 

قَت( که به صیغۀ ماضی آمده است، دلیل براین است که بر افراشتن چنین  )قَامَت( و )تَفَرَّ
پرچمی یک امر قطعی است؛ مانند: »اِذاَ وَقَعَتِ الوَاقِعَةُ«. »تَکِیلُکُمْ بصَاعِهَا وَ تَخْبطُکُمْ 
ببَاعِهَا«؛ کیل کند شما را بصاع خود، و فرو کوبد شما را با دست خود. )صاع( که مقدار 
و شما  می‌کند  پیمانه  را  نقشه‌ها، شما  و  با طرح‌ها  که  است  ین  از کنایه  است،  کیلو  سه 
را سبک و سنگین می‌کند که چه کسی با چه پیمانه از آن‌ها اطاعت می‌کند و چه کسی 
به راست و چپ کشیده  اطاعت نمی‌کند. )باع( مقدار و مسافت دو دست است هرگاه 
شود. منظور از آن، دو دست است؛ با دو دست و تمام قدرت خود شما را درهم می‌کوبد. 
خارج  دین  از  پرچم  آن  کشنده  ةِ«؛  لَّ الضِّ ةِ[  لَّ ]الضَّ عَلَی  قَائِمٌ  ةِ،  الْمِلَّ مِنَ  خَارِجٌ  »قَائِدُهَا 
و شامل می‌شود  است  نیز مطلق  دین  از  بودن  است. خارج  ایستاده  گمراهی  بر  و  است 
کسی را که کاملا از دین خارج است و یا داخل در دین است و گمراه. »فَلَ یَبْقَی یَوْمَئِذٍ 
از  باقی نمی‌ماند در آن روز  الْعِکْمِ«؛ پس  کَنُفَاضَةِ  نُفَاضَةٌ  وْ 

َ
أ الْقِدْرِ  کَثُفَالَةِ  ثُفَالَةٌ  إِلَّ  مِنْکُمْ 

ته مانده‌ی  یز  ته مانده؛ مثل خورده‌ر یز  یا خورده‌ر دُردی واپس مانده‌ی دیک،  شما مگر 
جوال. )ثفاله( همان دُردی است که در تهی دیک پس از جوشاندن روغن باقی می‌ماند 

یزد. از تکاندن جوال می‌ر و )نفاضة( همان گرد و خاکی است که 



230

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

الْحَصِید«؛  دَوْسَ  تَدُوسُکُمْ  وَ  دیمِ 
َ
الْ عَرْکَ  »تَعْرُکُکُمْ  می‌فرماید:  حضرت  ادامه  در 

چرم  بار  چندین  چرمگران  چرم؛  مالیدن  مثل  بمالد  چنان  آن  را  شما  پرجم  آن  صاحب 
با آهنی موهای آن‌را می‌تراشد و پاک می‌کند و آن‌را  را از میان خاکستر بیرون می‌کند و 
زرع  کوفتن  مانند  بکوبد  چنان  را  شما  و  شود  صاف  تا  می‌کوبد  سنگ  به  محکم  محکم 
درویده در خرمن. این سخن حضرت حاکی از زور و قدرت صاحب پرچم و وارد کردن 
ةَ  الْحَبَّ یْرِ  بَیْنِکُمُ اسْتِخْلَصَ الطَّ مِنْ  الْمُؤْمِنَ  تَسْتَخْلِصُ  فشار و ناراحتی بر مردم است. »وَ 
انداختن در بلا  این پرچم مؤمن راستین را برای  «؛ صاحب  الْحَبِّ هَزیلِ  بَیْنِ  مِنْ  الْبَطِینَةَ 
دانه‌های  میان  از  را  درشت  دانه‌های  مرغ،  برگزیدن  مانند  می‌گزیند  بر  گرفتاری چنان  و 
خَذَ الْبَاطِلُ 

َ
لاغر. مؤمن در میان این فتنه بیشتر در رنج و بلا گرفتار می‌شود. »فَعِنْدَ ذلِكَ أ

فراگیرد  را  فراگرفتن خود  باطل محل  آن حال،  در  مَرَاكِبَهُ«؛ پس  الْجَهْلُ  وَرَكِبَ  مَآخِذَهُ، 
وَصَالَ  اعِیةُ،  الدَّ تِ  وَقَلَّ اغِیةُ،  الطَّ »وَعَظُمَتِ  شود.  سوار  خود  مرکب‌های  بر  جهالت  و 
بُعِ الْعَقُورِ، وَهَدَرَ فَنِیقُ الْبَاطِلِ بَعْدَ كُظُومٍ«؛ طاغیان بزرگ شود و دعوت  هْرُ صِیالَ السَّ الدَّ
و  گردد  گزنده  و  درنده  مانند حیوان  روزگار  و  اندک شوند  و  کم  به سوی حق،  کنندگان 
عَلَى  اسُ  النَّ »وَتَوَاخَى  آواز دهد.  و  کند  از سکوت و خاموشی، حمله  بعد  باطل  نر  شتر 
بر  دْق«؛ مردم  الصِّ عَلَى  وَتَبَاغَضُوا  الْكَذِبِ،  عَلَى  وا  وَتَحَابُّ ینِ،  الدِّ عَلَى  وَتَهَاجَرُوا  الْفُجْورِ، 
بدکاری عقد برادری بندند و در امور دین از همدیگر بگریزند، بر دروغ گویی با همدیگر 
غَیظاً«؛  الْوَلَدُ  كَانَ  ذلِكَ  كَانَ  »فَإِذَا  کنند.  دشمنی  همدیگر  با  راستی  بر  و  کنند  دوستی 
بیرون  پدر  اطاعت  از  فرزند  پدر می‌شود.  فرزند سبب خشم  وقتی وضعیت چنین شود، 
می‌شود و رابطۀ پدری و پسری منقطع می‌شود؛ چنانکه همین وضعیت در جوامع غربی 
کاملا مشهود است. »وَالْمَطَرُ قَیظاً«؛ باران سبب افزایش گرما می‌شود. باران بر خلاف 
طبعش که هوا را باید خنک و تازه نماید، سبب گرما و حرارت می‌شود؛ یعنی فسادهای 
الْفَسَادُ  »ظَهَرَ  می‌فرماید:  قرآن  چنانچه  می‌کند.  تأثیر  کائنات  و  طبیعت  در  اجتماعی 
به  یرْجِعُونَ«؛  هُمْ  لَعَلَّ عَمِلُوا  ذِی  الَّ بَعْضَ  لِیذِیقَهُمْ  اسِ  النَّ یدِی 

َ
أ كَسَبَتْ  بِمَا  وَالْبَحْرِ  الْبَرِّ  فِی 

یا آشكار شده است،  خاطر كارهایى بدی كه مردم انجام داده‌اند، فساد در خشىك و در
بازگردند.  آنان بچشاند، شاید )به سوى حقّ(  به  تا )خداوند( كیفر بعضى اعمال‌شان را 
فیضان  لئیم در حال  و  انسان‌های پست  غَیضاً«؛   الْكِرَامُ  وَتَغِیضُ  فَیضاً،  ئَامُ  اللِّ »وَتَفِیضُ 



231

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
هْلُ ذلِكَ 

َ
و جوشش هستند و انسان‌های نیک و بزرگوار در حال کم شدن است. »وَكَانَ أ

مْوَاتاً«؛ مردم آن زمان مانند گرگ 
َ
كُلًا وَفُقَرَاؤُهُ أ

ُ
وْسَاطُهُ أ

َ
مَانِ ذِئَاباً، وَسَلَاطَینُهُ سِبَاعاً، وَأ الزَّ

به جان هم می‌افتند، و پادشاهان شان مانند درندگان به جان رعیت حمله می‌کنند و طبقۀ 
رعیت خوراک طبقۀ حاکمه می‌شوند و فقراء و نیازمندان این جامعه به صورت مردگان 
بیان  هست  که  طوری  آن  را  ما  زمان  و  جامعه  وضعیت  علی   حضرت  می‌شوند.  ظاهر 

به چشم خود دیده است. ازنزدیک  می‌کند. گویی که 

ةُ  الْمَوَدَّ وَاسْتُعْمِلَتِ  الْكَذِبُ،  وَفَاض  دْقُ،  الصِّ »وَغَارَ  می‌فرماید:  حضرت  ادامه  در 
و  می‌کند  فیضان  دروغ  و  می‌کند  فروکش  راستی  بِالْقُلُوبِ«؛  اسُ  النَّ وَتَشَاجَرَ  سَانِ،  بِاللِّ
»وَصَارَ  دارند.  دشمنی  باهم  دلها  در  و  می‌شود  دوستی  اظهار  زبان  به  می‌شود،  لبریز 
الْفُسُوقُ نَسَباً، وَالْعَفَافُ عَجَباً«؛ فسق و گناه نسب می‌شود؛ اولاد از طریق فسق و زنا به 
دنیا می‌آید؛ چنانکه در غرب فیصدی نوزادان نامشروع، بیشتر از نوزادان مشروع هستند 
و عفت و پاکدامنی مایۀ تعجب می‌شود. چنانچه در جوامع غربی اگر عروس، باکره باشد 
برایش گفته می‌شود که اخلاقش بد است؛ چرا تا این مدت بکر مانده و دوست مرد برای 
مانند  اسلام  لباس  و  مَقْلُوباً«؛   الْفَرْوِ  لُبْسَ  سْلَامُ 

َ
الْ »وَلُبِسَ  است!  نکرده  انتخاب  خود 

پوستین وارونه پوشیده می‌شود و از اسلام جز اسمی باقی نمی‌ماند. پوستین معمولا در 
زمستان‌ها پوشیده می‌شود و خاصیتش این است که گرم نگهدارد و این در صورتی است 
که مو و پشم آن، طرف داخل و چسپیده به بدن باشد. اگر چپه و وارونه پوشیده شود، هم 

خاصیت خود را ازدست می‌دهد و هم زشت است.

ج( فتنه به معنای آشوب و هرج ومرج
کاربرد دیگر فتنه، در مورد بلواها و آشوب‌ها و هرج و مرج‌هایی است که میان مردم پیش 
می‌آید و جان و مال و ناموس مردم به خطر می‌افتد و امنیت و آسایش از آنان سلب می‌گردد. 
به این معنا »فتنه‌انگیز« به کسی گفته می‌شود که اختلاف و بلوا پیش‌آورد و با گفتن حرف‌ها 
یا انجام برخی کارها وحدت جامعه را به هم بریزد و ناامنی ایجاد کند. حتی قرآن کریم به 
مسلمانان دستور می‌دهد با کافرانی که مسلمانان را از شهر و دیار خویش، آواره ساختند 
خرَجوكُم وَالفِتنَةُ 

َ
خرِجوهُم مِن حَیثُ أ

َ
مبارزه کنند و می‌فرماید: »وَاقتُلوهُم حَیثُ ثَقِفتُموهُم وَأ



232

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

شَدُّ مِنَ القَتلِ«؛ و آن‌ها را یعنی بت پرستانی که از هیچ گونه جنایتی ابا ندارند هرکجا یافتید، 
َ
أ

به قتل برسانید! و از آنجا که شما را از مکه بیرون ساختند، آن‌ها را بیرون کنید! فتنه )و بت 
پرستی( از کشتار هم بدتر است.

در آیاتی که آورده شد و همچنان در بیان امیرمؤمنان این بود که هر کس تقوا پیشه کند 
خداوند راه خروج و نجات از مضیقه و تنگناها برایش قرار می‌دهد. اما مضیقه‌ها و تنگناهایی 
كه برای انسان پیش می‌آید و سختی‌هایی كه انسان در آن سختی‌ها واقع می‌شود دو نوع است: 
یك نوع مضیقه‌هایی است كه اختیار و ارادۀ انسان، هیچ گونه دخالتی در آن‌ها ندارد؛ مثل اینكه 
یا آنكه سوار كشتی است و دریا طوفانی  سوار هواپیما می‌شود و هواپیما خراب می‌گردد و 
می‌شود و خطر غرق شدن وجود دارد؛ و امثال این شدت‌ها و گرفتاری‌هایی كه برای هركسی 
ممكن است پیش بیاید بدون آنكه قابل پیشبینی باشد و اراده و اختیار انسان در آن دخالت 
داشته باشد. نوع دیگر از ابتلاها و مضایق و گرفتاری به گونه‌ای است که در اختیار انسان 
است، یعنی انسان مختار است که وارد آن گرفتاری‌ها بشود و یا نشود و اگر وارد شد چگونه 

خارج شود دخالت دارد، و به تعبیر دیگر گرفتاری‌های اخلاقی و اجتماعی است.

را  متقی  انسان  نیروی غیبی،  ندارد که یک  بعدی  اول می‌توان گفت که هیج  در مورد 
ابراهیم  از جمله حضرت  آمده است.  تاریخ  آن در  نمونه‌های  آن وضعیت، نجات دهد.  از 
نَارُ  »یا  داد:  فرماد  آتش  به  و  داد وی رسید  به  افکندند و خداوند  آتش  میان شعله‌های  را 
كُونِی بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَاهِیمَ«؛ ای آتش! سرد و سالم برای ابراهیم باش )آتش به امرخدا 
گل و ریحان گردید(. اما در مورد دوم، یعنی گرفتاری‌ها و ابتلائاتی که خود شخص در آن 
دخیل است، یعنی فتنه‌های اجتماعی، آشوب‌های که دین و ایمان انسان در خطر است و 
موجب هلاکت و عذاب وی می‌شود؛ چون منشأ بیشتر گرفتاری‌های هركسی خود اوست و 
هركسی خودش بالاترین دشمنان خودش است چنانچه در حدیث شریف از حضرت پیامبر 
تی بَیْنَ جَنْبَیْكَ«؛  دشمنترین دشمنانت، نفسی  كَ نَفْسُكَ الَّ اسلام  آمده است: »اَعْدی عَدُوِّ

است که از هر چیز به تو نزدیک تراست. و سبب آن چند چیزاست:

دیده  که  است  دشمنی  خطر  از  بیش  نامرئی،  دشمن  خطر  چون  آن،  بودن  نامرئی   .۱
می‌شود؛



233

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نزدیک کرده است،  انسان  به  از هر چیزی دیگر  بودن آن، چون دشمن که  نزدیک   .۲

است؛ جدی  خطرش 

عقل  اثر  باشد،  داشته  وجود  انسان  در  اگر  هوس‌ها  و  هواها  است،  عقل  دشمن   .۳
عَدُوُّ  »اَلهَوَی  می‌فرماید:  صادق  امام  حضرت  می‌سازد.  ضعیف  را  عقل  تأثیر  و  خنثی  را 
کْثَرُ مَصَارِعِ الْعُقُولِ 

َ
العَقلِ«؛ هوای نفسانی دشمن عقل است. حضرت علی می‌فرماید: » أ

تَحْتَ بُرُوقِ الْمَطَامِعِ«؛ بیشترین لغزش‌ها و زمین خوردن‌های عقل، زیر زرق و برق‌های 
طمع هاست. پس این گونه هوا و هوس‌ها اگر در وجود انسآن‌ها باشند، تأثیر عقل را ضعیف 
انسان  كه  می‌شود  و خودنگه‌داری، سبب  تقوا  اینها،  همه‌ای  از  می‌کنند. گذشته  و خنثی 
نیروی  لهو و حرام، هدر ندهد و همیشه  لغو و  راه‌های  را در  نیروهای ذخیرۀ وجود خود 
تصمیم  بهتر  شخصیت،  با  و  اراده  با  و  نیرومند  آدم  كه  است  بدیهی  باشد.  داشته  ذخیره 
می‌گیرد و بهتر می‌تواند خود را نجات دهد؛ همان طوریكه نور و روشنایی داشتن وسیله‌ای 
است برای نجات و رهایی، قوّت و نیرو داشتن نیز به نوبه‌ای خود وسیله‌ای است كه خداوند 

متعال قرار داده است.

در اواخر سورۀ مباركه‌ی یوسف آیه‌ای است كه به منزل‌های نتیجه‌گیری از آن داستان 
عجیب و پر هیجان است. داستان حضرت یوسف را كم و بیش، همه شنیده‌اند. آنجا كه 
داستان نزدیك است به آخر برسد، یعنی بعد از آنكه یوسف، عزیز مصر می‌گردد و برادران 
یوسف در اثر قحطی، برای تهیۀ غلّه از كنعان به مصر می‌آیند و آن‌ها یوسف را نمی‌شناسند 
ولی یوسف آن‌ها را می‌شناسد و یوسف بنیامین را -كه از طرف مادر هم با یوسف برادر بود- 
پیش خود نگه می‌دارد؛ در این وقت، برای بار دوم برادران می‌آیند و با گردن كج و التماس 
از یوسف گندم می‌خواهند و حالت عجز و التماس خاصی به خود می‌گیرند، و چقدر خوب 
قرآن كریم منظرهای تذلّل و زاری و كوچكی آن‌ها را در این آیه، مجسم كرده است! گفتند: 
قْ عَلَیْنا إِنَّ  وْفِ لَنَا اَلْكَیْلَ وَ تَصَدَّ

َ
رُّ وَ جِئْنا بِبِضاعَةٍ مُزْجاةٍ فَأ هْلَنَا اَلضُّ

َ
نا وَ أ یزُ مَسَّ هَا اَلْعَزِ یُّ

َ
»یا أ

قِینَ«؛ ای عزیز و ای مهتر! ما و خانواده مان، بدبخت شده‌ایم و وجه  اَللّهَ یَجْزِی اَلْمُتَصَدِّ
ناقابلی برای خرید گندم با خود آورده‌ایم؛ كیل تمام به ما بده و بر ما مسكینان تصدّق كن! 

خداوند به تصدّق كنندگان پاداش می‌دهد.



234

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یوسف تا این وقت خودش را معرفی نكرده بود در این وقت خواست خودش را به آن‌ها 
نْتُمْ جاهِلُونَ« گفت: یادتان هست كه 

َ
خِیهِ إِذْ أ

َ
بشناساند: »قالَ هَلْ عَلِمْتُمْ ما فَعَلْتُمْ بِیُوسُفَ وَ أ

از روی جهالت و نادانی با یوسف و برادرش چه كردید؟ همینكه این جمله را گفت كه آیا یادتان 
نْتَ یُوسُفُ« گفتند آیا 

َ
كَ لَ  إِنَّ

َ
هست با یوسف و برادرش چه كردید، آن‌ها یكّه خوردند: »قالُوا أ

خِی قَدْ مَنَّ اَللّهُ عَلَیْنا« گفت: بلی من یوسفم و این هم 
َ
نَا یُوسُفُ وَ هذا أ

َ
تو یوسف هستی؟ »قالَ أ

قِ وَ  هُ مَنْ یَتَّ برادر من است. خداوند عنایت و لطف خاص خود را شامل حال ما گردانید. »إِنَّ
جْرَ اَلْمُحْسِنِینَ«؛ هركس كه تقوا و صبر داشته باشد، خودنگه‌داری و 

َ
یَصْبِرْ فَإِنَّ اَللّهَ لا یُضِیعُ أ

مقاومت داشته باشد، خداوند پاداش نیكوكاران را ضایع نمیك‌ند.

اینکه می‌بینید نتیجۀ تقوا، پاكی و خودنگه‌داری است؛ غلام شدم و زیر دست این و آن 
یباترین زنان  افتادم، اما تقوا را حفظ كردم. كارم به جایی رسید كه متشخص‌ترین و یكی از ز
مصر از منِ جوان بی‌اسم و رسم، تقاضای كام گرفتن كرد؛ ولی من خودم را در پناه تقوا نگه 
إِلَیْهِ«؛ من زندان را بر این لذت‌های  یَدْعُونَنِی  مِمّا  إِلَیَّ  حَبُّ 

َ
أ جْنُ  اَلسِّ داشتم و گفتم: »رَبِّ 

مقرون به آلودگی ترجیح می‌دهم. تقوای آن روز، مرا امروز عزیز مصر كرد. تقوا و صبر و 
پاكی و نزاهت در این جهان گم نمی‌شود. آدمی را از حضیض ذلت به اوج عزت می‌رساند. 
جْرَ اَلْمُحْسِنِینَ«. مثل این است كه قرآن كریم نتیجۀ 

َ
قِ وَ یَصْبِرْ فَإِنَّ اَللّهَ لا یُضِیعُ أ هُ مَنْ یَتَّ »إِنَّ

داستان یوسف را در این جمله خلاصه كرده است كه عاقبت از آنِ تقواست. تقوا آدمی را از 
قِ اَللّهَ یَجْعَلْ لَهُ  مهالك و شداید بسیاری نجات می‌دهد و به اوج عزت می‌رساند: »وَ مَنْ یَتَّ
مَخْرَجاً«؛ برای مردمان متقی‌ای كه در همه حال، خود را حفظ میك‌نند بن بست و شكست 

وجود ندارد.

بلی، زن عزیز مصرکه بر مصر حاکم و مسلط بود، هرگونه امکانات در اختیارش بود و 
در میان ناز و نعمت غرق بود. هر گونه وسائل آسایشی و آرایشی در اختیار داشت؛ اما بر 
نفس خود مسلط نبود. بی‌چاره و بد نام گردید و به صورت یک زن ذلیل، شهرت پیدا کرد 
و حضرت یوسف که هیج پشتوانه نداشت، از خانواده‌اش دور افتاده بود، و مالک جان خود 
نبود و به صورت یک برده شناخت شده بود؛ چون تقوا داشت بر سر زمین مصر حاکم و 

مسلط گردید.



235

 آن
وی

 دنی
آثار

ا و 
تقو

وم 
مفه

 به 
الی

جم
اه ا

/ نگ
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
بعضی از اثار دنیوی تقوا

حضرت علی بن ابی‌طالب پیشوای تقواداران که تقوا در وجود او تجسم پیدا کرده بود، در 
قْوَى عَزَبَتْ  بِالتَّ خَذَ 

َ
أ یکی از سخنانش بعضی از آثار تقوا را بدین گونه بیان می‌کند: »فَمَنْ 

نزدیک  آنکه  از  بعد  سختی‌ها،  ساخت،  پیشه  را  تقوا  کس  هر  هَا«؛  دُنُوِّ بَعْدَ  دَائِدُ  الشَّ عَنْهُ 
مَرَارَتِها«؛ کارهای سختی  بَعْدَ  الْامُورُ  لَهُ  احْلَوْلَتْ  ناپدید شد. »وَ  و  از وی دور  بود،  شده 
که زندگی او را تلخ کرده بود، برایش شیرین شد. »وَ انْفَرَجَتْ عَنْهُ الْامْوَاجُ بَعْدَ تَرَاکُمِهَا«؛ 
عَابُ بَعْدَ  سْهَلَتْ لَهُ الصِّ

َ
امواج مشکلاتی که بروی متراکم شده بود، از وی برداشته شد. »وَ أ

عَلَیْهِ  هَطَلَتْ   گردید.»وَ  آسان  برایش  بود،  آمده  فرود  وی  بر  که  دشواری‌های  اِنْصَابِهَا«؛ 
»وَ  گرفت.  باریدن  او  بر  بود،  بریده  از وی  که  آن  از  پس  کرامت  قُحُوطِهَا«؛  بَعْدَ  الْکَرَامَةُ 
حْمَةُ بَعْدَ نُفُورِهَا«؛ و رحمت خداوندی پس از فرار و نفرت از وی، با لطف  بَتْ عَلَیْهِ  الرَّ تَحَدَّ
عَمُ بَعْدَ نُضُوبِهَا«؛ و چشمه سارهای نعمت‌ها،  رَتْ عَلَیْهِ النِّ و محبت به او روی آورد. »وَ تَفَجَّ
بعد از فروکش کردن و نایاب شدن آن‌ها، برای او شکافت و روان گشت. »وَ وَبَلَتْ عَلَیْهِ 

الْبَرَکَةُ بَعْدَ إِرْذَاذِهَا«؛ و باران برکت پس از کم شدن آن، بر او باریدن گرفت.





درآمدی بر حدیث‌شناسی
 محمدعلی کوشا 

چکیده
همه‌ی  که  است  این  شود،  لحاظ  دینی  مطالب  بررسی  هنگام  در  باید  که  نکاتی  از  یکی 
موضوعات، به ویژه مسائل مربوط به قرآن کریم به‌طور جدی بحث شود. هیچ موضوعی، 
بدون بحث پختگی لازم را پیدا نمی‌کند. بسیاری از نظریات تفسیری، هرچند صاحب آن از 
بهترین مفسران باشد، قابل نقد و بررسی هستند. در این شکی نیست که تدبر واقعی بدون 
بحث و چون و چرا حاصل نمی‌شود. از سوی دیگر، به خوبی پیدا است که از اصطکاک 
اندیشه‌ها مطالب مفید به دست می‌آید. با در نظرداشت همین مطالب، در نوشتار پیشرو بنا 
دارم تا درباره‌ی غلو و حدیث‌شناسی بر اساس معیارهای قرآنی با رویکرد عقلانی مباحثی 
حقیقت  کشف  و  تحری  جز  چیزی  من  هدف  نهایت  بکشم‌.  پیش  شماره‌وار  شکل  به  را 
نیست. همه‌ی ما باید بدانیم که تا معرفت و شناخت صحیح و درست از دین و معارف آن 

نداشته‌باشیم، عبادت‌کننده‌ی خوبی برای خالق هستی هم نخواهیم بود.

noname
New Stamp_3



238

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

تمهیدات

1. زدودن خرافات؛ مصداق سلبی لا اله الا الله
یباترین و هدفمندترین شعار پیامبر اکرم »لا اله الا الله« بود که بخش اول  اساسی‌ترین، ز
یبا -‌که »کلمه« نیز بر آن اطلاق شده  آن سلبی و بخش دوم آن ایجابی است. این جمله‌ی ز
)كلمه‌ی توحيد(- اسمی با مسمی است. در بخش اول این شعار مملو از شعور، هر الهی 
)هر معبودی، هر بتی و هر خدایی که ساخته‌گی باشد( نفی شده‌است. در بخش دوم، فقط 
وجود »الله« تبارک و تعالی اثبات شده‌است. برای هر خواننده‌ی مدبر پرسش خلق می‌شود 
اله« اذهان  با شعار »لا  بنابراین اسلام  اثبات ذکر شده‌است.  آنگاه  که چرا نخست نفی و 
آلوده به شرک و خرافه را خانه‌تکانی کرد. یعنی با این کار خرافات و اعتقادات باطل را از 
ذهن‌ها زدود و آن‌گاه گفت: »الا الله«. علمای علم اخلاق، به ویژه عارفان نیز گویند: اول 

»تخلیه« سپس »تحلیه« و آنگاه »تزکیه‌«.

پیامبر اکرم سال‌ها با گفتار و رفتار و کردار خویش با پندارهای باطل و خُلق و خوهای 
زشت مبارزه کرد. لذا دوران ۱۳ ساله آن حضرت در مکه بیشتر به زدودن خرافات سپری 
شد. در عصر ما نیز، تا وقتی که اذهان بیشتر مردمان به انواع خرافات و اوهام آلوده است 
و آن‌ها را به گمان خویش برگرفته از دین می‌دانند، بدون زدودن خرافات اصلاحات فکری 
تحقق پیدا نخواهد کرد. ولی اکنون کار به جایی رسیده‌است که باید بگوییم چه چیزهایی 
که اصلن در دین و جزء آن نبوده و نیست اما به عنوان دین تلقی شده‌اند. اینجاست که باید 

ببینیم پندارهای باطل از چه راهی وارد دین شده‌اند.

2. میانه‌روی؛ راهی به رهایی
تعالی و تکامل آدمی در پرتو اعتدال و میانه‌روی است و راه مستقیم و راست راهی است که 
انسان به گونه‌ی مستقیم و سرراست آن را در پیش بگیرد و به طرف راست یا چپ منحرف 
ةً وَسَطًا لتَكُونُوا  مَّ

ُ
نشود. به همین جهت است که قرآن کریم می‌فرماید: »وَكَذَلكَ جَعَلْنَاكُمْ أ

يَكُونَ الرسولُ عَلَيْكُم شَهِيدًا؛ و این چنین شما را امتی میانه قرار دادیم  اسِ وَ شُهَدَاءَ عَلَى النَّ
تا بر همه‌ی مردمان گواه و الگو باشید و این پیامبر هم بر شما گواه و الگو باشد.« بقره/ 



239

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

۱۴۳. این است انتظار خدای انسان‌ها از امت اسلامی و به همین جهت است که خدای 
هْلَ الْكِتَابِ لَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَ تَقُولُوا عَلَى 

َ
تعالی اهل کتاب را از غلو نهی می‌کند: »يَا أ

الله؛ ای اهل کتاب در دین خود غلو  رَسُولُ  يَمَ  مَرْ عِيسَى¬ابْنُ  الْمَسِيحُ  مَا  إِنَّ الْحَقَّ  إِلَّ  هِ  اللَّ
نکنید و بر خدا جز حق نگویید. عیسی مسیح پسر مریم فقط فرستاده‌ی خداست نه پسر 
خدا که مردم غالی می‌پنداشتند.« نساء/ ۱۷۱. و نیز به طور صریح می‌فرماید: »لَقَدْ كَفَرَ 
هَ و هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَريم؛ به قطع کافر شدند آن کسانی که گفتند خدا همان  ذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّ الَّ

عیسی پسر مریم است.« مائده/ ۷۲.

جهالت و بی‌شعوری تا این اندازه که عده‌‌ای به نام دین گفتند خدا همان عیسی است و 
لذا به پرستش عیسی روی آوردند و حتا مریم را نیز مورد پرستش قرار دادند. این کار چنان 
نْتَ 

َ
يَمَ أأ هُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْ إِذْ قَالَ اللَّ جا افتاده و شایع بوده که خداوند در روز قیامت گوید: »وَ

هِ؛ ای عیسی پسر مریم، آیا تو به مردم گفتی  يَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّ مِّ
ُ
خِذُونِي وَ أ اسِ اتَّ قُلْتَ لِلنَّ

که من و مادرم را در برابر خدای یکتا خدای خود بگیرید؟« مائده/ ۱۱۶. معلوم می‌شود که 
مسئله‌ی غلو، تاریخی بس دراز دارد که قرآن کریم آن را به عنوان یک انحراف عقیدتی و 

فکری، سخت سرزنش و مذمت می‌کند.

مبحث یکم: گذری بر جعل احادیث و علل آن
گروهی از حدیث‌سازان کسانی بوده‌اند که در دربار حاکمان جور، بیشتر برای تقرب به 
سلطان و خشنودی او حدیث می‌ساخته‌اند و از این راه ارتزاق می‌کرده‌اند. از جمله‌ی آن‌ها 
فردی است به نام وهب بن وهب معروف به ابوالبختری. او وقتی دید هارون‌الرشید عباسی 
مشغول کبوتربازی است، برای تأیید این کار خلیفه، فوری حدیثی را این گونه جعل کرد: 
»حدثني هشام بن عروه عن ابيه عن عايشه: ان النبي -صلى الله عليه و سلم - كان يطير 
الحمام؛ هشام پسر عروه از پدرش و او از عایشه برای من نقل کرده‌است که پیامبر - صلی 
الله علیه و سلم – کبوتر پرواز می‌داده‌است.« این راوی و محدث دین به دنیا‌فروش چون 
روایت  در سلسله‌ی  را  آنان  نام  مورد علاقه خلیفه هستند،  عایشه  و  زبیر  پسر  می‌دانست 
می‌گنجاند تا حدیثش را بهتر بماساند و خلیفه را خوشحال گرداند. )تاریخ بغداد ج ۱۳، 

ص ۴۸۴(.



240

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

روزی، احمد بن حنبل و یحیی بن معین در مسجد رصافه‌ی کوفه مردی را دیدند که از 
قول آن دو، این حدیث را برای مردم می‌خواند: »حدّثنا احمد بن حنبل و يحىي بن معين 
قالا حدثنا عبدالرزاق عن معمر عن قتاده عن انس قال: قال رسول الله صلى الله عليه و 
سلم: »من قال لا اله الا الله خلق الله تعالى من كل كلمة منها طيراً منقاره من ذهب و ریشه 
من مرجان«؛ »احمد بن حنبل و یحیی بن معین از قول عبدالرزاق به ما روایت کرده‌اند که 
او از قول معمر و او از قول قتاده و او از قول انس که رسول خدا)ص( فرموده‌است: »هرکس 
لا اله الا الله بگوید، خداوند از هر کلمه‌اش پرنده‌‌ای می‌آفریند که منقارش از طلا و بالش 
مزد  مرد حدیث‌ساز  آن‌که  از  کردند! پس  تعجب  معین هردو  و  احمد  باشد««.  از مرجان 
حدیثش را از مردم دوست‌دار حدیث گرفت و حرکت کرد تا این حدیث را در جای دیگر و 
برای دیگران بخواند تا پولی از مردم شیفته‌ی حدیث بستاند، او را دنبال نمودند. ابن معین 
گفت: من یحیی بن معین هستم و این آقا نیز احمد بن حنبل است. ما هرگز چنین حدیثی 
گفت:  بی‌درنگ  می‌دهی؟ حدیث‌ساز  نسبت  ما  به  را  دروغی  نکرده‌ایم. چرا چنین  نقل  را 
من شنیده بودم که ابن معین مرد احمقی است، ولی تا امروز برایم ثابت نشده بود. تو خیال 
می‌کنی تنها خودت ابن معینی؟! من تا به حال از ۱۷ ابن معین و ۱۷ ابن حنبل دیگر حدیث 
على  نورالدین  نوشته‌ی   ،۵۴ ص  الموضوعه  فـي‌الاخبار  )الاسرارالمرفوعـه  کرده‌ام!  نقل 
قاری هروی متوفای ۱۰۱۴ هجری قمری(. جالب است که در وجود چنین حدیث‌سازانی، 
حماقت و پررویی برای مطامع دنیوی قابل جمع اند. روشن است که کسانی بوده و هستند 
که برای مطامع دنیوی خویش، دین را دست‌آویز خواسته‌های نفسانی قرار داده و می‌دهند. 
حال، آیا نباید در منقولات این گونه افراد با تحقیق و احتیاط دست به قلم شد و در منابر و 

بلندگوها حساب‌شده و محققانه و محتاطانه سخن گفت؟!

از جمله‌ی وضاعان و جعالان )حدیث‌سازان(، مغيره بن سعيد، بزيع، سری، ابوالخطاب 
)محمد بن مقلاص(، مُعمر، بشار اشعری، حمزه یزیدی و صاید نهدی بودند که به امام باقر 
این افشاگری‌ها  از قول آن بزرگواران حدیث می‌ساختند.  امام صادق دروغ می‌بستند و  و 
در جعل حدیث بیشتر از طرف امام رضا اعلام گردیده‌است. چنان که فرموده‌است: »بنان 
بر علی بن حسین )امام زين العابدین( دروغ می‌بست و خدا گرمای آهن را به او چشانید 
و مغيره بن سعيد بر ابوجعفر امام باقر)ع( دروغ می‌بست... و محمد بن بشیر بر ابوالحسن 



241

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

موسی بن جعفر)ع( دروغ می‌بست... و ابوالخطاب بر ابا عبدالله صادق)ع( دروغ می‌بست و 
کسی که بر من دروغ می‌بندد محمد بن فرات است.« )رجال الکشی، ص ۵۹۷، احادیث 

.)۱۰۴۸ -۱۰۴۷

با عنوان »اختيار معرفة  در همین کتاب معتبر رجال الکشی، که در چاپ‌های پیشین 
الرجال« عرضه گردیده‌بود و از منابع معتبر رجالی شیعی است، از یونس بن عبدالرحمان 
نقل شده که گوید: »وافیت العراق فوجدت بها قطعه من أصحاب أبي جعفر)ع( و وجدت 
أصحاب أبي عبد‌الله)ع( متوافرين، فسمعت منهم و أخذت كتبهم، فعرضتها بعد على الرضا)ع( 
فأنكر منها أحاديث كثيرة أن تكون من أحاديث أبي عبد‌الله -علیه السلام؛ به عراق آمدم و در 
آن‌جا گروهی از اصحاب امام باقر و امام صادق)ع( را یافتم و از آنان احادیثی شنیدم و مدت‌ها 
بعد آن حدیث‌ها را به امام رضا)ع( نشان دادم. آن حضرت بسیاری از آن‌ها را انکار کرد که 
از امام باقر و امام صادق)ع( نمی‌باشند.« آنگاه فرمود: »إن أبا الخطاب كذب على أبي عبد 
الله عليه السلام لعن الله أبا الخطاب، وكذلك أصحاب أبى الخطاب يدسون هذه الأحاديث 
إلى يومنا هذا في كتب أصحاب أبي عبدالله)ع(، لعن الله اباالخطاب و کذلک اصحاب ابی 
الخطاب یدسون هذه الحادیث الی یومنا هذا فی کتب اصحاب ابی عبدالله)ع(. فلا تقبلوا 
امام  و  باقر  امام  اجدادم  بر  هم‌دستانش  و  ابوخطاب  تحدثنا؛  إن  فإنا  القرآن  خلاف  علينا 
صادق)ع( دروغ بسته‌اند. خدا لعنت شان کند. این گونه تا امروز احادیث ما را دست‌کاری 
کرده‌اند. پس چیزی که به ما نسبت داده می‌شود و خلاف قرآن است را نپذیرید.« )رجال 

کشی، ص ۲۹۸، حدیث ۴۰۱(.

به صراحت  »اعتقادات صدوق«  نقد  در  متوفای 413(  نعمان  بن  )محمد  مفید  شیخ 
می‌نویسد: آن‌چه شیخ صدوق در این مورد ذکر کرده ثابت نشده و معانی آن متناقض است. 
علت این تناقض آن است که او بنابر ظواهر احادیث مختلف عمل کرده و از اهل نظر نبوده 

تا احادیث درست را از باطل آن جدا کند. )شرح عقاید صدوق، ص ۱۵(

در نتیجه، تازه آن مقدار حدیثی هم که معتبر باشد نیازمند بررسیِ همه‌جانبه است. باید 
دید که فلان حدیث، بر فرض صحت صدور آن از امام معصوم، بیان‌گر چه مقصودی است؟ 
و از نظر اصول، در چه شرایطی، بر اساس چه واقعیت و برای چه انگیزه  صادر شده‌است. 



242

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

یعنی باید »مَصَب« حدیث به درستی روشن شود. به دیگر بیان، تمام قرائن و شواهد صحت 
دلالت حدیث به روشنی برای محدث آشکار و آنگاه آن حدیث نقل شود. بنابراین، هرکسی 
نمی‌تواند به طور قطع و یقین بگوید فلان حدیث در فلان کتاب به حتم سخن امام معصوم  
است تا بر اساس آن عقیده شکل دهد، تبلیغش کند و بگوید: دین یعنی همین. پس، آن‌گاه 
آن را به عنوان دین مستمسکی علیه این و آن قرار دهد یا معجونی از حدیث‌های متفرقه 
ناشده گرد آورد و، برای جاانداختن اهداف خاص خود، آن‌ها را  را در کتاب‌های تحقیق 

دست‌آویز گرداند.

امروزه هم بیشتر مستندات وهابی‌ها در فضای مجازی، کتاب‌ها و جزوه‌های‌شان که 
ضد شیعه هستند، همان روایات جعلی یا ضعیف و مردود می‌باشند. آیا وقت آن فرا نرسیده 
که اهل فن، این روایات ساخته‌گی را از صحیح آن جدا سازند؟ صد البته که این کار باید از 
طرف تمام مذاهب اسلامی انجام پذیرد؛ زیرا در همه‌ی کتب حدیث روایات مردود وجود 
ابراهیم زلمی، که از اهل سنّت  دارند. چنان‌که احمد صبحی منصور و پروفسور مصطفی 
هستند، ششصد حدیث از صحیح بخاری را مردود می شمارند. )الکامل للزلمی، ج ۱۱ و 
۱۲، مجموعه‌الابحاث القرآنيه: لاقتل للمرتد، ص ۱۷۳( بنابراین مجموعه‌ی احادیث شیعه 
و سنی، چه بخواهیم و چه نخواهیم، باید غربال شوند. اگر امروزه کسانی نخواهند چنین 
کاری کنند، به طور قطع آینده‌گان این کار را انجام خواهند داد و آن روز دور نیست! البته 
کسانی که نان شان در روغن خرافات پخته شده، طبیعی است که با هرگونه اصلاحات، حتا 

در امور فکری و فرهنگی مخالفت می‌کنند که باید از آن‌ها انتظاری نداشت.

مبحث دوم: ملاک‌های تشخیص صحت و سقم احادیث
برای تشخیص حدیث واقعی از جعلی ملاک و معیارهایی وجود دارد که در ذیل آمده‌اند.

1. وفاق با قرآن کریم
نخستین و اساسی‌ترین ملاک تشخیص حدیث درست از نادرست قرآن کریم است که در 
آیات ۱۸۵ بقره، ۴ آل عمران، ۱ سوره‌ی فرقان، »فرقان« نامیده شده است؛ فرقان یعنی 
ایها  چیزی که حق را از باطل جدا می‌کند. به همین جهت رسول خدا فرموده‌است: »یا 



243

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

قْلَهُ؛ 
َ
نَا قُلتُ و ما جاءكم يُخالف كتاب الله فَلَم أ

َ
النـاس مـا جاءكم عنى ما وافق كتاب الله فَأ

ای مردم! هرچه از من به شما رسید که با کتاب خدا موافق بود، من آن را گفته‌ام و هرچه به 
شما رسید و مخالف کتاب خدا بود، من آن را نگفته‌ام.« )الکافی، ج ۱، ص ۶۹( علاوه بر 
این بیان، از امام صادق نقل شده‌است: »و لا تقبلوا عَلَينا حَديثاً الا ما وافَقَ القُرآن و السنه 
اللهُ - دَس في  لَعَنَهُ  المغيرة بن سعید -  فَانّ  مَه  المتقدِّ تَجِدُونَ معه شاهداً من أحاديثنا  أو 
كتب أصحاب اَبی أحاديث لم يحدث بها أبى. فاتقوا الله ولا تقبلوا علينا ما خالف قول ربنا 
ثنا قلنا: قالَ اللهُ عزوجل و قال رسول‌‌الله صل‌ىالله  تعالى وسنة نبينا محمد)ص( فَانّا اذا حَدَّ
عليه و آله و سلم؛ هر حدیثی که به ما نسبت می‌دهند را نپذیرید مگر آن‌که موافق با قرآن 
و سنت باشد یا اینکه شاهدی از احادیث صحیح گذشته‌ی ما در موافقت با آن حدیث پیدا 
کنید. زیرا مغیره بن سعید - که خدا لعنتش کند- در کتاب‌های اصحاب پدرم احادیثی را 
با حیله‌گری وارد کرده که پدرم آن‌ها را نگفته‌است. بنابراین از خدا بترسید و حدیثی را که 
از  از قول خدا و  زیرا ما چون سخن گوییم  نپذیرید.  پیامبر است  بر خلاف سخن خدا و 
قول پیامبر سخن می‌گوییم.« )رجال کشی، ص ۲۹۸، حدیث ۴۰۱، لأبي جعفر محمد بن 
الحسن طوسی، تحقیق و تصحیح محمدتقی فاضل میبدی و سید ابوالفضل موسویان چاپ 

وزارت ارشاد(

این کار هم از  البته  به قرآن عرضه شود.  باید  بنابراین، هر حدیثی در درجه‌ی نخست 
هرکسی ساخته نیست و چنین نیست که هر ناآشنا با ادبیات عرب و قرآن، مدعی این کار 
شود؛ بلکه عرضه‌ی حدیث بر قرآن هم تخصص لازم دارد. آشنایی با اسلوب زبان عرب، 
گاهی از صرف، نحو، لغت، علم اشتقاق، علوم بلاغی، معانی، بیان،  به ویژه قرآن کریم، آ
گاهی از علم اصول مانند دانستن  بدیع، محسنات لفظیه، انواع قرائن، و از همه مهمتر، آ
آن  از  نزول و...  و منسوخ، شأن  ناسخ  متشابه،  و  مقید، محکم  و  عـام و خاص، مطلق 
جمله هستند. پس، کسی که بدون تخصص لازم در این زمینه به اظهار نظر پردازد، دانسته 
نمایش  به  را  خویش  نادانی  و  جهل  واقع  در  و  گرفته  سخره  به  را  خدا  کتاب  ندانسته  یا 
یا  به طور قطعی  ادعای خویش اصرار ورزد،  بر  اگر در عین عدم تخصص  گذارده‌است. 
اسیر جهل مرکب است و یا دست پرورده‌ی فرقه‌های خاص هم‌چون گروه‌ فرقان –که همگی 
ملای ناخوانده بودند و کارشان به ترور بزرگانی چون آیت الله مطهری و حجت الاسلام دکتر 



244

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مفتح و...کشیده شد.

۲. انطباق با سنت قطعیه‌ی پیامبر
پس از عرضه و انطباق حدیث با قرآن، تطبیق و انطباق آن با سنّت قطعیه‌ی پیغمبر اکرم 
می‌باشد. پس اگر حدیثی، در هر کتاب و به وسیله‌ی هرکسی نقل شود ولی محتوا و مفهوم 
آن بر خلاف سنت پیامبر باشد، آن حدیث پذیرفته نمی‌شود. مراد از »سنت« قول، فعل و 
مردود  »کل شیء  فرموده‌است:  امام صادق  است.  پیامبر(  تصدیق ضمنی  و  )تأیید  تقریر 
کتاب  به  چیزی  هر  زُخرف؛  فهو  الله  کتاب  يوافق  لا  حديث  كل  و  السنه  و  الكتاب  الى 
خدا و سنّت رسول خدا برگردانده می‌شود و هر حدیثی که با قرآن سازگار نباشد، باطل و 
امامان معصوم)ع( ملاک  فرمایشات  براساس  )الکافی، ج ۱، ص ۶۹(  ساخته‌گی است.« 
صحت حدیث، تطابق آن با قرآن کریم و سنّت قطعیه‌ی پیامبر اکرم است. بر اساس این 
حدیث و دیگر احادیث مشابه آن، احادیث و روایات نقل شده باید به قرآن و سنت مقبول 

اکرم عرضه شوند. رسول 

به عنوان نمونه، شیخ صدوق در کتاب من لا یحضره الفقیه، ج۱، ص۴۳۲، روایتی نقل 
کرده که خطبه‌ی نماز جمعه باید پس از نماز خوانده شود. این روایت صددرصد خلاف سنت 
پیامبر است؛ زیرا طبق شواهد قطعی، پیامبر خطبه‌های جمعه را قبل از نماز می‌خوانده. 
پس این چنین نیست که هر حدیثی، اگرچه در منابع معتبر ذکر شده‌باشد، لزومن قابل قبول 
باشد. می‌دانیم که كتب اربعه‌ی الكافى، التهذيب، الاستبصار و من لا یحضره الفقیه، همه 
قبول  قابل  آن‌ها  روایات  تمام  که  نیست  این  آنها  داشتن  اعتبار  معنای  ولی  معتبر هستند، 
باشند. بلکه به این معناست که این منابع چهارگانه مورد توجه و عنایت هستند و باید برای 
اساس ضوابط خاص  بر  باید  هر حدیث  پذیرفتن  ولی  کرد.  مراجعه  آن‌ها  به  اخذ حدیث 
خودش باشد. مبتنی بر اصول، فلسفه‌ی وجودی »علم الحديث« هم برای همین است که 
احادیث واقعی از ساختگی شناخته شوند و این کار هم بر عهده‌ی متخصص آن است؛ نه 
هر کسی که مشتی روایت را از هر کتابی گرد آورده، در کنار هم قطار کند و آن‌ها را مبنای 
عقیده‌ی پیش‌ساخته‌ی تقلیدی خویش قرار دهد. بدتر آن است که چنین شخصی، آن‌ها را 
به رخ این و آن بکشد و چنین وانمود کند که علاوه بر رشته‌ی خویش، گویی کارشناس دین 



245

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

هم هست. در جهل و نادانی این دست افراد همین بس که در کاری که صاحب‌نظر نیستند، 
اظهار نظر قطعی کنند. گاهی وضع بدتر از این نیز شده و این جاهلان، صاحب‌نظران آن 
رَحِمَ  الّ من  بالسوء  »اِنّ‌النفس لامارة  نیست که  تردیدی  به سخره می‌گیرند.  نیز  را  رشته 

ربّی!«

-که  فنون  و  علوم  تخصصی  رشته‌های  که  دنیایی  در  که  است  شگفتی  بسی  جای 
امروزه حد و مرز هر یک از آن‌ها بر همه‌گان روشن و مبرهن است- اما همین که نوبت 
به دین می‌رسد، بسیاری‌ چنان با حرارت و جدیت از آن سخن می‌گویند که گویی در آن 
متخصص هستند. عجیب‌تر این‌که نامتخصصانی، با سرِ هم‌بندی قطاری از روایات متفرقه 

را تحریف‌شده جلوه می‌دهند. آن  بر می‌آیند و  با قرآن  به ستیز  و تحقیق‌ناشده، 

۳. سازگاری با عقل فطری
از ساخته‌گی عقل فطری و طبیعی  برای تشخیص حدیث واقعی  میزان  و  سومین ملاک 
عدل  که  می‌فهمد  آن  وسیله‌ی  به  انسان  که  خدادادی  تشخیص  حس  همان  یعنی  است. 
خوب است و ظلم بد. به وسیله‌ی آن می‌فهمد که اجتماع نقیضین محال است. بر اساس 
آن در می‌یابد که عدد دو نصف چهار است. در اهمیت و حقانیت عقل همین بس که اساس 
داشتن  و  برای خلق  اثبات وجود خالق  اصل،  در  با عقل شناخته می‌شود.  دین  پایه‌ی  و 
صفاتی چون علم و قدرت بی‌نهایت و عدل و عدالت برای او و اصل ضرورت نبوت و وجود 
عالمی به نام قیامت از راه عقل صورت می‌گیرد. همین عقل است که در روایات دینی از آن 
به عنوان »حجت باطنی« نام برده شده‌است. ابن سِکّیت از امام علی‌النقی الهادی پرسید: 
»فما الحجه على الخلق اليوم؛ امروزه حجت بر خلق چیست؟« فرمود: »العقل، يُعرفُ بِهِ 
بُه؛ عقل است که به وسیله‌ی آن هرکس  قُهُ والكاذب عَلَى الله فيُكَذِّ الصّادقُ على الله فيصدِّ
بر خدا راست گوید، شناخته می‌شود و تصدیق خواهد شد و هرکس بر خدا دروغ بندد نیز 
شناسایی می‌شود و تکذیب می‌گردد« )الکافی، ج ۱، ص ۲۵( بنابراین، عقل به طور طبیعی 

اجازه دارد احادیث و روایات و اخبار ضد خود را تکذیب کند.

حال یک نمونه از د‌‌ه‌ها روایت ضد عقل را که در منابع روایی، از جمله در تفسیر الصافی، 
ج ۲، ص۱۷ ذیل تفسیر سوره‌ی نجم آمده، می‌آورم. طبق نقل این کتاب، پیامبر به اصحابش 



246

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

فرمود: صبح‌گاهان ستاره‌ای از آسمان فرود می‌آید و در خانه‌ی یکی از شما سقوط خواهد 
کرد. هرکس آن ستاره در خانه اش فرود آید، او وصی و خلیفه  و امام پس از من است. 
سپس آن ستاره در خانه‌ی علی بن ابی‌طالب فرود آمد. اگر دوست نادانی که این حدیث 
را جعل کرده می‌دانست که یک ستاره چندین برابر کره‌ی زمین حجم و وزن دارد و چنین 
پدیده‌ای به لحاظ عقلی غیر ممکن است، این گونه به نام دین گزافه‌گویی نمی‌کرد. شگفتا از 
این قماش جاهلان که به جای استدلال به دانش و بینش و مدیریت و توانایی علی، به دنبال 
چه اوهام و خیالاتی هستند. به راستی على حق دارد در میان چنین جاهلان دروغ‌پردازی 
سر در چاه فرو بَرد و با تصویر خود در آب درد دل کند. به قول مرحوم شریعتی: حیف از آن 

رهبر که در دنیای پر از نفهمی حکومت می‌کرد.

۴. سازگاری با واقعیات تثبیت‌شده‌ی علوم تجربی
واقعیات  جعلی  از  واقعی  احادیث  تشخیص  برای  معیار  و  میزان  و  ملاک  چهارمین 
ثابت‌شده‌ی علوم تجربیِ بشری است، نه صرف نظریه و نظریه‌پردازی. زیرا هر آن‌چه که 
به تعبیر دیگر برای انسان صددرصد مسجّل گردد که  گاهی قطعی شود، و  سبب علم و آ
چنین و چنان است و واقعیت های علمی نیز آن را صددرصد به اثبات برساند، چنین چیزی 
برای آدمی »حجت« است. قرآن هم آن را حجت دانسته است: »...ائْتُونِي بِكِتَابِ مِنْ قَبْلِ 
كُنْتُمْ صَادِقِينَ؛ ]بگو[ اگر راست می گویید، کتابی پیش از این یا  إِنْ  ثَارَةِ مِنْ عِلْمٍ 

َ
أ وْ 

َ
أ هَذَا 

اثری علمی برای من ]پیامبر[ بیاورید ]که مدعای شما را به اثبات برساند.[« )احقاف/ ۴( 
حال، اگر روایتی خلاف واقعیت علمی باشد، اگرچه با سند صحیح نقل شده-باشد، ما آن 
را قبول نمی‌کنیم. چنانکه شیخ طوسی در مصباح المتهجد، ص ۲۰۵، حدیثی آورده که روز 
جمعه کوتاه‌ترین روزهاست؛ زیرا روزهای دیگر خورشید متوقف می گردد تا ارواح مشرکان 
در برابر آن شكنجه شوند. ولی در روز جمعه خورشید از حرکت باز نمی‌ماند. از این رو روز 
از روزهای دیگر است. روشن است که چنین حدیثی خلاف واقعیت‌های  جمعه کوتاه‌تر 
علوم تجربی است. امثال این‌گونه روایات کم و بیش در کتاب‌های حدیث دیده می‌شود که 
گاهان از علوم پذیرفته نیست و گردآورنده‌گان شان، بدون توجه به محتوای آن‌ها  هرگز برای آ
-چون منسوب به معصوم بوده، از روی عشق و ارادتی که به پیامبر و اهل بیت داشته‌اند- 



247

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

به گردآوری آنها دست یازیده‌اند و ناخواسته حدیث و افسانه را در هم آمیخته‌اند. برخی با 
انگیزه‌های خالصانه، بسیاری از موهومات را به نام حدیث و خبر، همراه با احادیث واقعی 
در هم آمیخته‌اند، به فارسی هم ترجمه کرده و در اختیار عموم قرار داده‌اند. به این وسیله، 

توده‌های مذهبی کم‌سواد از طریق آن‌ها عقیده و اعتقاد ساخته‌اند.

یخی ۵. عدم تضاد با مسلّمات تار
به  و  صحیح  تاریخ  جعلی  از  واقعی  احادیث  تشخیص  برای  میزان  و  ملاک  پنجمین 
مسلّمات  خلاف  بر  حدیثی  اگر  بنابراین،  اند.  تاریخی  واقع‌شده‌ی  مسلّمات  دیگر  تعبیر 
تاریخی باشد، ما هرگز آن را قبول نخواهیم کرد. مثلن، بر اساس حدیثی که مرحوم علامه 
مجلسی در بحارالأنوار، ج ۳۵، ص ۳۸، آورده است، این چنین آمده: »روز عرفه پس از 
يرا على –علیه‌السلام- در آن روز، پیامبر اکرم)ص( را  تولد علی به این نام نام‌گذاری شد؛ ز
شناخت.« در حالی که نزد مؤرخان از مسلمات تاریخی است که عرفه پیش از تولد على 
میان مردم جزيره‌ی  در  اماکن  نام های مشهور  از جمله  و  بوده  نام معروف  به همین  هم 

عرب بوده است.

گاهی عشق و علاقه‌ی افراطی به چهره‌های معروف و برجسته، مریدان را وا می‌دارد 
آرند.  قلم  به  یا  زبان  به  آنان  به  منحصر  به طور  و  آنان  برای  و  نام  به  که هرچه خواستند 
فراموش نمی‌کنم که در دوران دبیرستان قبل از انقلاب اسلامی ایران، معلم جغرافیا سر 
کلاس، به مناسبتی سخن از بگومگوی شماری از دبیران در یک نشست ویژه‌ای آنان در 
سنندج به میان آورد و چنین نقل کرد: یکی از دبیران اهل سنت در آن جلسه گفته بود: 
در  شیرخواره‌گی  دوران  در  ابی‌طالب  بن  علی  نوشته‌اند  که  است  شیعیان  این  از  تعجب 
گاهواره اژدهایی را کشت. یکی از دبیران شیعه‌ی متعصب بلافاصله در جوابش گفته‌بود 
که قربان، او اژدها نبوده بلکه مارمولک بوده. آن دبیر هم می‌گوید: بسیار خوب، آخر چرا 
ید؟  بچه‌ی شیرخوار مارمولک را تعقیب کند و بکشد و آن‌گاه شما اسمش را معجزه بگذار
نقل کرده  ناقص  را  دبیر سنی قصه  آن  تازه  دبیر جغرافیا گفتم:  به  آن روز سر کلاس  من 
است. در حالی که بچه‌ها به من خیره شده‌بودند، دبیر گفت: خوب شما کاملش را بگو 
! گفتم: این افسانه در کتاب »تحفه المجالس« است و در آن نوشته‌شده: »آن اژدها به 



248

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

از کنار  را  آن  باقی‌مانده‌ی  نفر دیگر   ۴۰۰ آن و  نفر نصف جسد   ۴۰۰ بود که  بزرگ  قدری 
کشیدند.‌« بیرون  ]علی)ع([  گهواره‌ی 

بر حسب اتفاق، سال‌ها پیش در قم در برخی کتابفروشی‌ها این کتاب حدیثی پر از دروغ 
را دیدم و به ناشرش گفتم که دیگر این کتاب را چاپ و منتشر نکند که از دروغ و افسانه به 
نام دین پر است. ناشر گفت: اول این‌که خریدار و سود خوبی دارد. دوم این‌که این کتاب در 
مقدمه‌اش نوشته از منابع معتبر مثل »الکافی« و دیگر کتب مثل »اثبات الهدی«، »بحار 
زیبای  شعر  این  به  بحث  پایان  در  توضیحاتی،  از  پس  من  کرده‌است.  نقل  و...  الانوار« 
سعدی تمسک نمودم: »صاحب دلی به مدرسه آمد ز خانقاه/بشکست عهد صحبت اهل 
طریق را/گفتم میان عالم و عابد چه فرق بود/تا اختیار کردی از آن این فریق را/گفت آن 

گلیم خویش برون می برد ز موج/وین جهد می‌کند که رهاند غریق را‌«

مبحث سوم: مقدماتی چند بر حدیث‌شناسی
در بیان این بخش، توجه به چند نکته لازم است که در ذیل عنوان شده‌اند.

۱. قرآن وسیله‌ی بی‌نیازی از حدیث نیست
آیا با بودن »قرآن کریم«، به »حدیث« هم نیازی داریم؟ مگر نه این است که قرآن می‌فرماید: 
يُؤْمِنُونَ؛  لِقَوْمٍ  الْكِتَابَ يُتلى عليهم إن في ذلك لَرَحمَةً وَذَكَرَى  نْزَلْنَا عَلَيْكَ 

َ
أ ا  نَّ

َ
أ يَكْفِهِمْ  وَلَمْ 

َ
»أ

آنان خوانده  بر  پیوسته  که  کردیم  نازل  تو  بر  را  کتاب  این  ما  که  نیست  کافی  آنان  برای  آیا 
ایمان دارند.«  برای مردمی که  پندی است  یاد و  این ]قرآن[ رحمت و  می‌شود؟ همانا در 
)عنکبوت/ ۵۱( طبق این آیه، قرآن برای هدایت بشر کافی است؛ اما باید توجه داشت که 
راز کافی‌بودن قرآن چیست؟ نکته‌ی بسیار مهم در اینجا همانا »جامعیت قرآن« است. یکی 
از ابعاد جامعیت قرآن این است که بیان جزئیات خود را به بیان و توضیح پیامبر اکرم ارجاع 
داده است. بنابراین، رجوع به »سنت پیامبر« که یکی از ابعاد آن همان »حدیث« است، در 
خود قرآن پیش‌بینی شده‌است. آیات زیر به وضوح بیانگر چنین واقعیتی است: »... وما 
سُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهوا ...؛ و آن‌چه پیامبر به شما داد آن را بگیرید ]و  آتَاكُمُ الرَّ
كْرَ  نْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّ

َ
به کار بندید[ و از آن‌چه شما را نهی کرد باز ایستید«. )حشر/ ۷( »... وَأ



249

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

رُونَ...؛ و این پندنامه ]یعنی قرآن[ را به سوی تو  يَتَفَكَّ هُمْ  لَعَلَّ إِلَيْهِمْ و  لَ  اسِ مَا نُزِّ نَ لِلنَّ لِتُبَيِّ
نازل کردیم تا برای مردمان بیان داری چیزی را که به سوی آنان نازل شده است و باشد که 
مُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ...؛ به مردمان کتاب و حکمت  بیندیشند«. )نحل/ ۴۴( »...و يُعلِّ

تعلیم می‌دهد«. )بقره/ ۱۲۹؛ آل عمران/ ۱۶۴؛ جمعه/ ۲(

اکرم( هستند؛  پیامبر  تقریر  و  فعل  )قول  بر حجیت »سنت«  روشن  دلیل  آیه  سه  این 
زیرا دو نوع وحی بر پیامبر نازل شده‌است: یکی وحی قرآنی که همان مجموعه‌ی آیات در 
۱۱۴ سوره است. دوم؛ وحی غیر قرآنی که همان علوم و معرفت و معارفی است که خدا به 
پیامبر »امی« یعنی درس‌ناخوانده و کتاب‌ندیده عطا فرمود که به وسیله‌ی آن جزئیات دین 
که کلیاتش در قرآن آمده‌است را بیان می‌دارد. مثلن قرآن به طور کلی فرموده است: »اقیموا 
الصلاة«، »آتوا الزكاة«، »فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَهرَ فَلْيَصُمْهُ« که یعنی نماز برپا دارید، زکات 
بدهید و در ماه رمضان روزه بگیرید و بسیاری از موضوعات دیگر که تنها کلیات آنها در 
قرآن آمده ولی بیان جزئیات آنها - طبق دستور خود قرآن ـ به پیامبر اکرم واگذار شده‌است 
و بیان و تشریح و توضیح پیامبر هم یا به قول اوست که »حدیث« نامیده می‌شود و یا به 
»فعل« اوست که »سیره‌ی نبوی« را شامل می‌شود و یا به »تقریر« یعنی »تصدیق ضمنی« 
بر اساس دستور خود قرآن کریم  آن  به معنی واقعی  به »حدیث«  توجه  بنابراین،  اوست. 
با قرآن کریم نیست بلکه به دستور خود قرآن و در طول  تنها معارض  نه  است و این کار 
کلام الهی به حساب می‌آید. و این همان مصداق و مفهوم »ويعلمهم الكتاب والحکمه« 
است که در قالب حدیث نمایان می‌شود. یا اگر بخواهم این مطلب را بسیار خلاصه بیان 
کنم، باید بگویم که »حجیت حدیث« ریشه‌ی قرآنی دارد و در اهمیت آن همین که پیامبر 
فرموده‌است »نضر الله عبدا سمع مقالتي فوعاها وحفظها...؛ یعنی خدا شاد و خرم گرداند 
بنده‌ای را که سخن مرا بشنود و آن را درست فراگیرد و ضبط نماید« )الکافی، كتاب الحجة 

باب ۱۰۳، حدیث ۱(

۲. قرآن وحی منزل است؛ مقدمه‌ای بر حدیث‌شناسی
دوم این‌که تا کسی به درستی قرآن را نشناسد، نمی‌تواند آن گونه که باید و شاید حدیث را 
بشناسد؛ چون حدیث فرع بـر قـرآن است. همچنین، کسی حدیث را می‌شناسد که تاریخ 



250

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

دقیق ظهور اسلام را که »سنت« پیامبر اکرم در آن شکل گرفت بشناسد و »مفهوم سنت« 
را آن‌چنان که باید درک کند. بنابراین، کسی که قرآن را نمی‌شناسد یا حتا آن را تحریف شده 
می‌داند و از سوی دیگر به حدیث‌شناسی دست می‌برد، در واقع خود روی شاخه نشسته و 

بن را می‌برد!

قرآن‌شناس واقعی کسی است که حقیقت قرآن را ـ در قالب ۱۱۴ سوره‌ای که نه یـک 
کلمه از آن‌ها کم شده و نه یک کلمه زیاد گردیده‌است ـ به لحاظ لفظ و معنا به عنوان یک 
حقیقت ثابت وحی بشناسد. اینجانب به ذات یکتای خدای سميع و عليم و قدیر سوگند 
تا سوره‌ی ناس، بدون یک  این قرآنی که اکنون در میان ما است، از حمد  یاد می‌کنم که 
کلمه کم و زیاد، همان است که بر حضرت محمد نازل گردیده است و تمام روایات و اخبار 
ضبط شده مبنی بر تحریف اغلب جعلی و ساخته‌گی و برخی نیز، بر فرض صحتِ صدور از 

امامان، دچار برداشت نادرست و کج‌فهمی از ناحیه‌ی دیگران شده‌اند.

برخی نیز روایت تحریف قرآن را با سند صحیح جعل کرده‌اند. مثلا، در کتاب الکافی، 
نقل  صادق  امام  از  صحیح  سند  با  روایتی  الإسلاميه(  دارالکتب  )چاپ   ،۶۳۴ ص   ،۲ ج 
شده که طبق آن قرآن کریم هفده‌هزار آیه بوده: »علي بن الحكم عن هشام بن سالم عن أبي 
عبدالله)ع( ان القرآن الذي جاء به جبرئيل الي محمد)ص( سبعة عشر ألف آيه؛ على بن حَكَم از 
هشام بن سالم از امام صادق)ع( نقل کرده که همانا آن قرآنی که جبرئیل بر محمد فرود آورده 
هفده‌هزار آیه است.« روشن است کسانی که دنبال تحریف قرآن بوده‌اند، این روایت را از 
زبان انسان‌های ثقه و درست‌کار و راست‌گو جعل کرده‌اند. طبق این حدیث دروغ، حدود 
دوسوم قرآن حذف و تحریف شده‌است و برخی هم خوش‌بینانه و شاید ساده‌دلانه به توجیه 
این گونه احادیث ساخته‌گی پرداخته‌اند که از روی انصاف کاری دور از تدبر و اندیشه است. 

آثار جعل حدیث را باید یک تراژدی وحشت‌ناک در دین قلم‌داد کرد.

۳. افسانه‌سرایی؛ دام حدیث‌شناسی و دیانت 
سوم این‌که آن کس حدیث را می‌شناسد که اهل تعقل و تفکر باشد؛ نه این‌که صاحب ذهن 
افسانه‌جو و غرق‌شده در اوهام باشد. از آن‌جا که گرایش به سمت دین - چه قبول کنیم و 
چه قبول نکنیم - یکی از تمایلات درونی انسان است، به ناچار این جذب و انجذاب درونی 



251

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

معنویت‌گرایی  این  بستر  اگر  حال  می‌آورد.  در  معنویت‌جویی  و  معناگرایی  گونه‌ای  از  سر 
راهِ روشن  آدمی،  انرژی معنویت‌طلب وجود  باشد، مجموعه‌ی  صحیح و سالم و عقلانی 
درستی، راستی و تحلیل منطقی-عقلانی را می‌پوید. اگر این حس معنویت‌گرایی در بستر 
موهومات و خیالات قرار گیرد، لحظه به لحظه انرژی معنویت‌جوییِ او راه غیر منطقی را در 
پیش می‌گیرد تا این‌که به جایی می‌رسد که تمام یا بیشتر دانسته‌های دینی خود را با عینک 
بلکه  نیست.  مادرزاد  امری  ارزیابی می‌کند. خرافه‌پذیری  تار موهومات و خرافات  و  تیره 
متأثر از دریافت‌های محیط خانه، محل کار یا مجتمعات کوچک و بزرگ اجتماعی است. 
در این زمینه، رسانه‌های گروهی مانند صداوسیما ، مجلات، روزنامه‌ها خبرنامه‌ها و محافل 
مذهبی می‌توانند نقش تعیین کننده‌ داشته باشند. اگر از بیان دین‌شناسان واقعی در این گونه 
مراکز استفاده بجا و درست و حساب‌شده شود، طبیعی است که بر فهم و دانش صحیح 
مردمان افزوده می‌شود؛ ولی اگر کارناشناسان و متملقان عاری از دانش و بینش جایگزین 
گاهی‌بخش شوند و چرب‌زبانی و چاپلوسی و ریاکاری بر جای  کارشناسان و متخصصان آ
فرهنگی  ابتذال  به  فرهنگی  اعتلای  که  است  روشن  زند،  تکیه  حقیقت  بیان  و  حق‌گویی 
می‌انجامد و دانایان در انزوا و نادانان یکّه‌تاز عرصه‌ی اجتماعی می‌شوند. آن‌گاه است که 
جامعه شاهد وارونه‌گی تمام ارزش‌ها می‌شود؛ وارونه‌گی در عقیده، وارونه‌گی در اخلاق و 

وارونه‌گی در عمل.

امامان  و  پیامبر  پاک و مصمم  متأسفانه فضای خرافات و روایات ساخته‌گی چهره‌ی 
را در هاله‌های غیرواقعی، بلکه اساطیری و افسانه‌ای محصور ساخته و آن گونه که باید و 
شاید شناسایی نشده‌اند. بسیاری، به جای آن‌که آنان را در زمین بجویند و پیروی نمایند و 
الگوی تمام عیار خویش قرار دهند، آن بزرگ‌واران را بر بام آسمان‌ها و در فضای مافوق 
مکان و زمان می‌نشانند. در واقع، آن‌ها را در فضای آسمان خیال و اوهام خویش محصور 
می‌سازند و بی‌آنکه به فلسفه‌ی وجودی آنان که راهبران واقعی زمینی مردم هستند بیندیشند، 

به تقدیس پرستش‌گونه آنان می‌پردازند!

بد نیست که در این مقام به نمونه ای از امام‌شناسی غالیان تحریف‌گر اشاره‌ای کنم. در 
سفری که از شهری می‌گذشتم توقفی نموده و برای اقامه‌ی نماز عصر به مسجدی که در مرکز 



252

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

شهر بود وارد شدم. پس از نماز، جلسه‌ی سخن‌رانی برگزار شد و واعظی به منبر رفت و به 
موعظه پرداخت؛ وارد مقوله‌ی فضائل اهل بیت شد. از جمله گفت: سی هزار سال قبل از 
خلقت آدم ابوالبشر، روزی دیوی که موهایش چون سیخ کباب و شاخ‌هایش چون درخت چنار 
و دندان‌هایش چون بیل بزرگ و چنگال‌هایش چون خنجر بران بود، از دل صحرا می‌گذشت. 
ناگهان دید طفلی چون قرص قمر و چهره‌ی خورشید روی زمین نشسته است! آن دیو از 
شدت گرسنگی به او حمله‌ور شد و خواست او را ببلعد. ناگهان آن طفل بر او جهید و با تمام 
توان سیلیِ محکمی بر بناگوشش زد که آن هیولا نقش بر زمین شد. پس از تکبیر حضار با 
ادای همه‌ی متعلقاتش، واعظ ادامه داد: آن‌گاه، آن طفل دو دست دیو را با لیف خرما بست و 
رهایش ساخت تا بعد از گذشت ۳۰ هزار سال، آدم آفریده‌شد و همه‌ی پیامبران نیز هر یک در 
زمان خویش آمدند و خاتم آنان محمد ظهور کرد. روزی که آن حضرت در مسجدالحرام بود، 
اتفاقا آن دیو بر او وارد شد و ماجرای خود را بیان کرد و گشودن دستش را تقاضا کرد. پیامبر 
فرمود: ای ابوبکر دستش را باز کن. ابوبکر خنجر کشید تا آن لیف خرما را ببرد اما نتوانست و 
عرق شرم بر پیشانی‌اش نشست. پیامبر فرمود: عمر تو این کار را انجام ده! او نیز مثل اولی... 
حضرت فرمود: عثمان تو این کار را انجام بده. او هم بیچاره مثل آن دو نفر سابق از انجام آن 
امر عاجز ماند. در این هنگام سلمان فارسی، در حالی که علی بن ابی‌طالب -که طفلی دو 
ساله بود- را در آغوش داشت وارد مسجدالحرام شد. ناگهان آن دیو فریاد زد: یا رسول‌الله، 
آن کس که دست مرا سی هزار سال پیش از خلقت آدم بسته همین طفل بود. حضرت پیامبر 
فرمود: یا علی دستش را باز کن. او هم فقط با یک اشاره به قدرت ولایت دستش را باز کرد. 
در اینجا بود که مستمعین آن واعظ به به‌به و چه‌چه افتادند و واعظ را درست حسابی ستودند. 
یک نفر یواشکی در گوش من گفت: حاج آقا، این قصه در کشکول کدام درویش است؟ گفتم 
در کتاب حدیثی عامیانه و پر از دروغ »تحفه‌المجالس«. این گوشه‌ای از دست‌آورد غالیان و 

تأثیر متقابل عامیان در عالمان است.

اگر تبلیغات دینی رنگ و بوی خرافی پیدا کند بزرگ‌ترین ضربه به دین وارد می‌شود و 
آموزه‌های دینی را تخدیر ساخته و خالی از محتوا می‌گرداند؛ بلکه آن را ملعبه و مضحکه‌ی 
دست این و آن، به ویژه اهل اندیشه می‌سازد. البته خرافاتی که جلوه‌ی دینی پیدا می‌کند، 
ممکن است در کوتاه‌مدت، به‌به و چه‌چه عوام ساده‌دل دور از تعقل را برانگیزاند، ولی در 



253

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

درازمدت تبدیل به خوره‌ی جان‌کاه برای جوانان صاحب اندیشه‌های ناب و سالم می‌شود؛ 
به طوری که همچون موریانه تار و پود پیکره‌ی ایمان و اعتقادات آنان را از هم می‌گسلاند. 

آن‌گاه است که دین در نگاه اهل تعقل به عنصری تخدیری تبدیل می‌شود.

آثار جعل حدیث را باید یک تراژدی وحشت‌ناک در دین قلمداد کرد.چه قبول کنیم و چه 
قبول نکنیم، یکی از تمایلات درونی انسان معنویت‌گرایی و معنویت‌جویی و معنویت‌پذیری 
بسا  است. چه  معنوی خویش  گم‌شده‌های  دنبال  به  درونی  انجذاب  و  این جذب  است. 
تهی  به ظاهر عالم معنوی، ولی  افراد  به سوی  این حس درونی  نیاز  رفع  برای  که  کسانی 
از تعقل جذب شوند. در نتیجه‌ی انس و الفت با آنان، به قول مرحوم دکتر شریعتی الینه 
)جن‌زده( شوند و بدون چون و چرا هر پندار نادرست و غیر معقولی را از آنان بپذیرند. هر 
اندازه سطح علم و اندیشه‌ی اجتماعی مردم پایین‌تر باشد، نان آن عالم‌نمایان دروغین بیشتر 
خواهد بود. و باز به همان نسبت، اگر سطح علم و اندیشه‌ی توده‌های مردم بالاتر باشد، 
گرایش توده‌ها به سوی عالم‌نمایان کمتر خواهد بود. به هر حال باید به هر صورتی که ممکن 
گاهی دینی مردم را به صورت معقول و منطقی بالا برد. در این باره، سردم‌داران  است سطح آ
مجالس مذهبی بسیاربسیار مسئول هستند که توده‌ها را پای سخن هر دستاربندی ننشانند.

مبحث چهارم: گذری بر کتب اربعه و مقایسه‌ی آن‌ها با صحاح اهل سنت

۴. در بیان تعریفی بر کتب اربعه
رسول  سخنان  به  منحصر  »حدیث«  تعبیر  شیعه،  در  که  است  توضیح  به  لازم  ابتدا  در 
آن  نیز می‌شود؛ چون شیعه  امام  بلکه شامل سخنان فاطمه زهرا و دوازده  اکرم نمی‌شود، 
بزرگواران را ناقل و بیان‌گر واقعی سنت پیامبر اکرم می‌داند. با توجه به همین نکته، در میان 
مجموعه‌های حدیثی شیعه چهار کتاب از اعتبار خاصی برخوردار اند: 1( »الکافی«، تألیف 
محمد بن یعقوب کلینی، متوفای ۳۲۹ ق؛ 2( »من لایحضره الفقيه«، تأليف محمد بن علی 
بن بابویه، متوفای ۳۸۱ ق؛ 3( »تهذیب الاحکام«، تأليف محمد حسن طوسی، متوفای 
۴۶۰ ق و 4( »الاستبصار«، تأليف محمد بن طوسی، متوفای ۴۶۰ ق. به این چهار کتاب، 
اصطلاحن »كُتب اربعه« می‌گویند. پس از آن‌ها، بر اساس همان چهار کتاب و با اضافاتی، 



254

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مجموعه‌های حدیثیِ دیگر نیز در شیعه تدوین و گردآوری شدند که عبارتند از: 1( »وسائل 
ملا  تألیف  »وافی«،   )2 ق؛   ۱۱۰۴ متوفای  عاملی،  حر  حسن  بن  محمد  تألیف  الشيعه«، 
محمدمحسن فیض کاشانی، متوفای 1091 ق؛ 3( »بحارالانوار«، تألیف علامه محمدباقر 

مجلسی، متوفای ۱۱۱۱ ق.

از این میان شیخ کلینی دارای وثاقت بیشتر است. در واقع، وثاقت، راستی و درستی 
مرحوم کلینی مورد اتفاق تمام علمای علم‌الحدیث است و از همین روی لقب »ثقة الاسلام« 
را به او داده‌اند. مرحوم کلینی علاوه بر »الکافی«، دارای آثار دیگر نیز است که در طول زمان 
مفقود گشته و تنها نام‌های شان برجای مانده‌اند. از جمله 1( كتاب الرد على القرامطه؛ 2( 
كتاب الرجال؛ 3( كتاب الرسائل و 4( کتاب ما قيل في الائمة من الشعر. از جمله مشایخ 
)اساتید( کلینی، احمد بن محمد بن سعید همدانی معروف به ابن عقده، على بن ابراهیم 
قمی و محمد بن حسن صفار –صاحب کتاب بصائر الدرجات- هستند که بیشتر روایات 
كتاب الحجة »الکافی« از همین بصائر الدرجات و بر اساس نظر اهل فن بیشتر روایات 
بیشتر دارد.  مرحوم  اهمیت و شهرت  اما کتاب »الکافی« شیخ کلینی  آن ضعیف است. 
کلینی این اثر را در طول ۲۰ سال به تدریج جمع آوری نموده‌است. به طور کلی، آن کتاب 
دارای سه بخش است: الف( الاصول من الكافی که شامل ۸ کتاب العقل و الجهل، كتاب 
العلم، كتاب التوحيد، کتاب الحجة، كتاب الإيمان و الكفر، كتاب الدعا، كتاب القرآن و 
کتاب العشرة می‌گردد؛ ب( الفروع من الكافى که شامل ۲۷ کتاب در أبواب فقهى از كتاب 
الطهارة تا كتاب النذور و الكفارات است؛ ج( الروضه من الكافى، یعنی گلستان کافی که 
بیشتر شامل احادیث متفرقه‌ی تاریخی و اخلاقی است. مجموعه‌ی کل احادیث الکافی 

۱۶۱۹۹ حدیث است.

نقل کرده است بدون چون و چرا  را که مرحوم کلینی  آن‌چه  آیا هر  ببینیم  خوب حالا 
است؟ پذیرفتنی 

کلینی در مقدمۀ الکافی گوید کتاب الکافی را به در خواست یکی از دوستان خویش در 
میان آثار برجای مانده روایی از امامان جمع‌آوری کرده‌است. »فاعلم یا اخی ـ ارشدك الله 
ـ انه لايسع أحداً تمييز شيء مما اختلف الرواية فيه عن العلماء)ع( برأيه إلا علي ما أطلقه 



255

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

العالم بقوله)ع(: اعرِضُوها علي كتاب الله، فما وافق كتاب الله)ج( فخذوه و ما خالف كتاب 
الله فَردوه... ونحن لانعرف من جميع ذالك إلا اقله...؛ بدان اى برادر! ـ خدایت راه بنماید 
رأی  به  است،  اختلاف  مورد  و  گوناگون  که  امامان  روایات  از  چیزی  که  نسزد  را  کسی  ـ 
خویش تشخیص دهد و نقل کند مگر بر اساس همان معیارهایی که خود آن بزرگواران بیان 
داشته‌اند. از جمله‌ای آن‌ها مطابقت ]حدیث[ با قرآن کریم است. ]پس اگر[ چیزی خلاف 
باید بر اساس چنین  البته ما از همه‌ی روایاتی که  از آن اعراض جست؛  باید  قرآن باشد، 
معیاری باشد جز اندکی نمی‌دانیم و راه احتیاط این است که علم همه آن‌ها را به خود امامان 
واگذاریم«. بنابراین، بر اساس گفته‌ی مرحوم کلینی ما وظیفه داریم تا هر حدیث و خبری 

را، طبق فرمایش امامان بر قرآن کریم عرضه بداریم.

یم ۵. در شیعه، بر خلاف اهل سنت، صحیح ندار
باید به این نکته توجه داشته‌باشیم که شیعه ـ برخلاف اهل سنت ـ نام هیچ یک از کتاب‌های 
روایی خود را »صحیح« نگذاشته است و هرگز هیچ محدث شیعی ادعا نکرده‌است که تمام 
روایات منقول در مجامع حدیثی‌اش بدون استثناء صحیح می‌باشد؛ در حالی که می‌بینیم 
برخی از مجامع روایی اهل سنت، بر مجموعه روایات خویش نام و عنوان صحیح نهاده‌اند 
مثل »صحیح بخاری« و »صحیح مسلم«. حتا این دو کتاب را با چهار کتاب حدیثی دیگر 
)»سنن ترمذی«، »سنن ابی داود«، »سنن نسایی« و »سنن ابن ماجه« با عنوان »صحاح 
سته« ـ هرچند از روی تسامح ـ یاد می‌کنند. البته قابل یادآوری است که شماری از محققان 
ارجمند و روشنگر اهل سنت مانند دکتر صبحی منصور، دکتر حسن فرحان المالکی و دکتر 
مصطفی زلمی، از استوانه‌های بزرگ علمی کرد عراقی و دکتر جابر العلوانی، دکتر حامد 
ابوزید و.... شمار قابل توجهی از روایات بخاری و مسلم را مردود می‌شمارند. با خرسندی 
گاه و دل‌سوز در الازهر مصر و دیگر  می‌توان ابراز داشت که خوشبختانه، امروزه محققانی آ
مراکز علمی اهل سنت، با نگاهی اصلاح‌طلبانه و تقریبی بـه متون روایی می‌نگرند که خود 
جرقه‌ی امیدی به سوی »اتحاد« و »تقريب بين مذاهب اسلامی« به مفهوم صحیح آن به 

شمار می‌آید.



256

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

۶. محدثین شیعه؛ گردآورنده‌گان میراث فرهنگی، نه ضامن صحت منقولات‌شان
که  روایاتی  تمامی مجموعه  و درستی  به صحت  که خود محدثان شیعه  توجه داشت  باید 
گردآورده‌اند ملتزم نبوده‌اند؛ زیرا از یک طرف بر مجموعه روایی خویش عنوان »صحیح« 
ننهاده‌اند. از سوی دیگر، ملاک صحت و سقم روایات و احادیث منقوله را در مقدمه یا در 
خود احادیث یادآور شده‌اند ـ که تطابق با قرآن و عدم تخالف با آن از آن جمله اند. سوم 
هم این‌که دسته‌بندی روایات و احادیث به صحیح، ضعیف، مرفوع، مرسل، حسن، موثق 
و.... خود گویای این حقیقت است که »محدث« در مقام نقل و گردآوری »میراث کهن 
تک‌تک  درستی  و  صحت  به  ملتزم  این‌که  نه  بوده  روایات  و  احادیث  جمله  از  فرهنگی« 
آن‌ها. چهارمین نکته این است که از جمله ملاک صحت یک روایت و حدیث این است 
که متعارض با روایت و حدیث دیگری نباشد. این در حالی  است که در یک مجموعه‌ی 
روایی، گاهی اخبار متعارضی دیده می‌شود که ضد هم یا نقیض همدیگر اند. از همین‌جا 

معلوم می‌شود که خود محدث ملتزم به صحت همه روایات منقولش نیست.

مانند:  آن  غیر  یا  اربعه«  »کتب  روایات  مجموعه  فوق، خواننده‌گان  نکات  به  توجه  با 
مجلسی،  علامه‌ی  »البحار«  عاملی،  حر  شیخ  »الوسائل«  کاشانی،  فیض  »الوافی« 
»المستدرک« حاجی نوری و امثال آن‌ها، هرگز نباید توقع و انتظار صحت و درستی همه‌ی 
آن منقولات را داشته‌باشند. چون چنین محدثانی درصدد گردآوری همه‌ی احادیث موجود 
بوده‌اند نه ضامن صحت صددرصد همه‌ی آن‌ها. البته هر دانش‌وری دوست دارد آن‌چه را 
که در کتاب‌ها می‌خواند درست و بجا و به دور از دروغ و خرافه باشد. اما اگر در کتابی که 
صبغه‌ی دینی دارد و به ویژه که نام حدیث هم بر آن گذاشته‌شده امری غریب و دور از منطق 
صحیح را ببیند، ناچار باید درصدد جویای صحت و یا سقم آن برآید و چندان هم آشفته و 

یا شگفت‌زده نشود.

در میان جوامع حدیثی گاهی احادیث عجیب و غریبی دیده می‌شود که نه تنها نپذیرفتنی 
و  کاستی‌ها  کوزه‌های  و  کاسه  تمام  که  برای کسانی  بهانه‌ای می‌شوند  و  بلکه وسیله  اند، 
ناکامی‌های گوناگون سیاسی، اجتماعی اقتصادی و فرهنگی را بر سر اصل دین ـ که قرآن 
و سنت ارکان اساسی آن اند ـ بشکنند تا از طرفی احادیث آن مجموعه را زیر سؤال برده 



257

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

گاه و یا خرافی جلوه دهند. البته در این  باشند و از طرف دیگر، مؤلّف آن اثر را بی‌اعتبار، ناآ
نباید  را  تقابل‌ها و ستیزهای سیاسی و جمود و خمود متحجران شبه‌اخباری  میان، نقش 
نادیده انگاشت؛ ولی به هر حال نمی‌شود شماری از واقعیت‌ها را نادیده انگاشت و یا دست 
روی دست گذاشت و هرگونه نابسامانی در متون را به حساب غرض و مرض‌های قومی و 

یا مذهبی گذاشت.

در اینجا یک نمونه از این دست روایات غریب و شگفت‌انگیز که بسترساز تمسخر و 
مضحکه و حتى سبب تحقیر محدثین هم می‌گردد بیان می‌شود. مرحوم کلینی در الأصول 
من الكافي، جلد ۱، صفحه‌ی ۲۳۷، حدیث ۹، حدیث ضعیفی که راوی آن سهل بن زیاد 
که متهم به غلو، کذب و حماقت است را نقل می‌کند )ر.ک: رجال الکشی صص ،۱۰۸ و 
۷۹۲، چاپ وزارت ارشاد، تحقیق محمدتقی فاضل میبدی و سید ابوالفضل موسویان( و 
در انتهای آن حدیث، از حِمارِ )دراز گوش/ الاغ/ خر( رسول اکرم به نام »عُفیر« سخن 
به میان می‌آورد. ایشان می‌گوید که آن مرکب پس از وفات پیامبر، افسار خود را گسیخت 
و می‌تاخت تا به چاه بنی خطمه در محله‌ی قبا رسید و خود را در آن افکند و همان جا هم 
قبر او شد. آنگاه مرحوم کلینی در پایان آن حدیث، به مناسبت سخن از چنان سرنوشت خر 
امیرالمؤمنين على)ع( نقل می‌کند که  از  افراد راویان آن  پیامبر، روایتی مرفوعه )بدون ذکر 
بسیار بحث‌برانگیز و مایه‌ی تعجب است: »وَ رُوي أن أمير المؤمنين عليه السلام قال: إن 
بِيهِ! عَن جدَهِ، عَن 

َ
ثَنِي عَنْ أ بِي حَدَّ

َ
ى إِنَّ أ مِّ

ُ
مَ رَسُولَ الله)ص( فقال: بِاَبى انتَ وَ أ ذلك الحمارَ كَلَّ

هُ كَانَ مَعَهُ نُوحٍ من السفينة، فَقامَ اليه نُوحٍ فَمَسَحَ عَلَى كَفَلِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَخْرُجُ مِن صُلْبِ  نَّ
َ
بِيه أ

َ
أ

هذا الحمار حمار يركبه سيدالنبيين و خاتمهم فَالحَمدُ لله الذي جَعَلَنى ذالك الحمار؛ روایت 
شده که امیرمؤمنان علی فرمود: آن خر با رسول خدا حرف زد و گفت: پدر و مادرم فدایت، 
پدرم از پدرش و او از جدش و او از پدرش برایم نقل کرد که او ]یعنی آن الاغ[ در آن کشتی 
این  از پشت  او کشید و فرمود:  به کفل  بود و نوح برخاست و دست  با نوح  نجات‌بخش 
مرکب، مرکبی بیرون می‌آید که سرور و خاتم پیامبران بر او سوار می‌شود. و سپاس خدای را 

که همان مرکب را برای من قرار داده است.‌«



258

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

در باره‌ی حدیث افسانه‌وار سلسلة‌الحمار چند نکته شایان ذکر است که در ذیل آمده:

نکته‌ی اول این است که شاید مرحوم کلینی آن را از روی مزاح و طنز در پانوشت کتابش 
آورده باشد و توسط کاتبان بعدی در متن قرار گرفته‌باشد. یا این‌که اصلن کاتبان بعدی آن 
را با هر انگیزه‌ای افزوده باشند. نکته‌ی دوم این است که معمولن مبنای کلینی بـر نـقـل 
روایات ـ هرچند ضعیف ـ به صورت معنعن )ذکر نام راوی و نقل آن از راوی دیگر( است؛ 
او  در مجموعه‌ی حدیثی  داخل  دیگران  توسط  افسانه  این  این‌که  احتمال  دلیل،  همین  به 
شده‌باشد منتفی نیست. نکته‌ی سوم این است که این خبر را »دیار بکری« از مورخان اهل 
سنت در کتاب »تاریخ الخميس«، ج ۲، ص ۱۸۷، از کتاب »حیات الحیوان« به نقل از ابن 
عساکر آورده است و احتمال می‌رود که کلینی یا کاتبان بعدی این خبر را از منابعی گرفته 
باشند که ابن عساکر آن را گرفته‌است. ولی به هر حال، این افسانه از طریق اهل‌سنت نیز 
نقل گردیده‌است؛ لذا آنان نباید تنها کلینی را به خاطر نقل روایتی سرزنش کنند که خود نیز 
در نقل آن شریک هستند. نکته‌ی چهارم این است که با توجه به متن حدیث، سازنده‌ی 
آن، آن را برای تحقیر محدثین آورده است که سلسله‌ای از خران را در ردیف و هم‌پای آنان 

به عنوان محدث ذکر کرده است!

نکته‌ی پنجم هم این‌که ممکن است هر مرکبی مادرش را بشناسد؛ چون مدتی از پستانش 
شیر نوشیده و دوران کره‌گی‌اش را با او گذرانده‌است. ولی چگونه یک مرکب پدرش را که 
پـدر  کـه  گونه‌ای  به  هم  آن  می‌شناسد؟!  است،  گذر  و  گذار  در  مرکب  از  گله‌ای  میان  در 
هـر مرکبی از پدرش و او نیز از پدر و جدش به صورت سلسله‌وار حدیثی را، و آن هم در 
فضیلت خدمت خویش به نوح پیامبر و این‌که در اولاده‌ی او خری خواهد بود که مرکب 
پیامبر خاتم می‌شود؟ نکته‌ی ششم این است که اگر بر فرض فاصله‌ی زمانی میان پیامبر تا 
نوح را هزار و ۸۰۰ سال بدانیم ـ اگرچه گفته‌شده این فاصله بسی بیشتر است؛ از جمله در 
اکتشافات پروفسور وولی، طوفان نوح در حدود ۳ هزار و ۲۰۰ سال پیش از میلاد مسیح به 
وقوع پیوسته است که این تاریخ با تورات نیز هم‌خوانی دارد  که در نتیجته فاصله‌ی طوفان 
نوح با زمان فوت پیامبر اسلام حدود ۴ هزار سال می‌شود ـ و متوسط طول عمر هر الاغ را 
۳۰ سال فرض کنیم که از یکدیگر به صورت مسلسل جد اندر جد حدیث نقل کرده‌باشند. 



259

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

در صورت جمع، ۶۰ مرکب محدث را تشکیل می‌دهند. حال، با اوصافی که در مرکب‌ها 
سراغ داریم، هیچ کدام پدر و جد پدری خویش را نمی‌شناسند. پس چگونه این سلسله‌ی 
مرکب‌ها ناقل خبری یکدست از نوح پیامبر می‌شوند؟! نکته‌ی هفتم این است که سازنده‌ی 
این خبر خرافی، که آن را به وجود مقدس امیرمؤمنان متقيان على نسبت داده، یا از دشمنان 
آن بزرگوار بوده که خواسته است آن را در مقابل حديث صحيح »سلسلة الذهب« قرار دهد 
و برای لوث‌کردن آن حدیث ساخته‌باشد. و یا این‌که حدیث مذکور از طرف دوستان نادان 
و احمق ایشان جعل شده که آسیب و زیان هم‌چو کسانی، برای راه و رسم آن حضرت و 

اولادش، کم‌تر از دشمنان کینه‌توزش نیست.

جمع‌بندی
در سطح کل، آن‌چه در این مقال آمد را می‌توان به شرح زیرین خلاصه کرد:

شرط اول قدم این است که مبادا گمان رود که با وجود قرآن، دیگر نیازی به حدیث نداریم. 
در واقع، با توجه به این بیان خداوند در قرآن آمده: »و ما ینطق عن الهوی. ان هو الا وحی 
بیان دیگر،  به  از وحی است.  پیامبر نوعی دیگر  آیات 3 و 4(. احادیث  یوحی.« )نجم/ 
آن‌چه در احادیث پیامبر مندرج اند توضیحی اند بر آن‌چه اجمال آن‌ها در متن قرآن آمده. 
ولی باید دانست که قبول این به تنهایی کافی نیست. زیرا، اگر کسی با همین نظر به احادیث 
رجوع کند، احتمال بسیار زیاد وجود دارد که ره به ترکستان برد. یعنی، چی از سوی دوستان 
گاه، به قدری احادیث جعلی به خورد مردم داده شده که  گاه و چی از سوی دشمنان آ ناآ

یافتن حدیث درست از میان آنان کاری دشوار است.

و  خرافه‌پرست  اذهان  بر  نه  و  ـ  تدقیق  یاران  و  تحقیق  اهل  بر  امر،  همین  به  توجه  با 
مورد  که  معیارهایی  روشناییِ  در  و  برکشیده  آستین‌ها  که  است  ـ  تردست  منفعت‌جویان 
پذیرش اهل نظر باشند، احادیث صحیح را از باطلین آن‌ها تفکیک کنند و آن‌چه قابل دفاع 
اند را به مردم عرضه دارند. در پی دست‌یازیدن به همین هدف و برای دست‌گیری از یارانی 
اشاره  پنج سنگ محک  این  به  مقال  این  در  ما  دارند،  را  وادی  این  در  تاختن  که سودای 
کردیم: هر حدیثی باید با قرآن و سنت قطعیه‌ی پیامبر دم‌ساز باشد. از سوی دیگر، احادیث 
منقول باید به لحاظ عقلی قابل دفاع باشد، نه در تقابل با آن. علاوه بر این‌ها، حدیث نباید 



260

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

با آن‌چه در علوم تجربی »ثابت‌شده« هستند یا مطابق دست‌آوردهای علوم تاریخی مسلم 
داشته‌باشد. هستند، سر ستیز 

نکته‌ی در باب کار حدیث‌شناسان متقدم آمد این بود که ایشان در پی صحت گفتار خود 
نبودند؛ بلکه می‌خواستند میراثی را که از اسلاف به آنان رسیده‌بود را حفظ و آینده‌گان منتقل 
کنند. البته این سخن بدان معنا نیست که آنان از سر بی‌دقتی، هرچه را در راه می‌‌یافتند را 
ثبت و ضبط می‌فرمودند؛ بل به این معنا است که آنان در کار شان به قدر طاقت از توان خود 
مایه نهاده‌اند و به تا توانسته‌اند، نگذاشتند میراث فرهنگی اجداد امت اسلامی نابود شود. 
همین که آنان برای دیدن یک راوی از بلادی ـ در آن زمان و با وسایل ابتدایی آن وقت ـ به 
بلاد دیگر می‌رفته‌اند، نشان از همین دقت دارد. با این وجود، هم‌چنان که مثال‌های آن در 
همین مقال آمد، خامی‌هایی در کار اینان وجود دارند که تحقیق و تفکیک اهل تخصص را 

چشم‌انتظار است.



پیوند میان علم و دین 
ترجمه‌ی صص 394 تا 400 کتاب سیاحت فلسفی؛ رویکرد تعاملی)2019(، نبشته‌ی ویلیام 

لوهد، ویرایش هفتم، نیویورک، مجموعه‌ی مک‌گراو هیل.
 مترجم: محمد رهیاب

دین با علم چه پیوند دارد؟
ارتباط میان نگاه علمی و نگرش دینی به گیتی، برای فلسفه‌ی دین در گفتگوهای امروزی 
یا نگرش در ]باب[ پیوند میان علم و دین در  اینجا، چهار الگو  موضوع مهمی است. در 

میان گذاشته می‌شود.

به موازات  تا  دارند  این دیدگاه تلاش  یا هم‌آوردی: علم و دین در  یک( نگرش رقیبانه 
یکدیگر به پرسش‌های یکسان از واقعیت پاسخ دهند؛ ولی پاسخ آن دو کمابیش ناهم‌خوان 
است. بنابراین، رابطه‌ی آن دو بسیار پرتنش، یا گاهی چون دشمنان پیکارجو می‌باشد. یک 
برای  کنار گذاشته‌شود.  نفع علم  به  باید  این است که دین  این نگرش مستلزم  از  برداشت 
نمونه، در یک مقاله‌‌ی انتقادی با عنوان »دانشمندان! این را بپذیرید! علم و دین با یکدیگر 



262

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

پاسخ  پرسش  این  به  کورنل   دانشگاه  در  علم  تاریخ‌نویس   ، پراوین  ویلیام  ناسازگارند«، 
می‌دهد که »آیا به راستی برای تکامل‌گرای مسیحی جایگاه علمی وجود دارد؟ یا می‌بایست 
در پیش دروازه کلیسا ذهن خود را تفتیش کرد؟« پاسخ پراوین بسیار روشن بود: »شما باید 

ذهن خود را تفتیش کنید!« )پراوین، 1988: 10(.

روی دیگر این نگرش برداشتی‌ است که در هنگام ناسازگاری دیدگاه علمی با حقایقی 
که دین آن‌ها را پیش از این دریافته یا به آن پرداخته‌است، گویا دیدگاه‌های علمی باید کنار 
به  که  بود  کسی  هفدهم  قرن  فیزیک‌دان  نیوتن  آیزاک  هرچند  نمونه،  برای  گذاشته‌شوند. 
بودند که  باور  این  بر  او  اندیشمندانِ سرشناس دینی روزگار  بیشتر  باور داشت،  مسیحیت 
تبیین طبیعت‌گرایانه‌ی نیوتن در فیزیک هرگونه نقش خدا در طبیعت را از میان برده‌است. 
بنابراین، آنان استدلال می‌کردند که علم نیوتنی باید پذیرفته‌‌ نشود. برایان اپلیارد ، روزنامه‌نگار 
بریتانیایی، در کتاب جدیدش می‌نویسد: »علم امروزیِ ما هرگز با دین سازگار نیست.« و 
در ادامه می‌افزاید که علم »ویران‌‌گر سنت‌‌ها و اقتدار کهن بوده و آن‌ها را نابود می‌سازد.« 
)اپلیارد، 1993: 8 و 9(. این را به یاد داشته‌باشید که بسیاری از هواداران این نگرش، همه‌ی 
علم را کنار نمی‌‌گذارند؛ آنان تنها بخش‌های ناسازگار علم با آموزه‌های دینی مانند دیدگاه 

تکامل )یا فرگشت یا برآیش( را نمی‌پذیرند.

سه نگاه دیگر تلاش دارند تا به سود سازگاری علم و دین با شیوه‌های گوناگون استدلال 
کنند. در این میان، دومین نگرش را می‌توان قلمروگرایی  نامید. هواداران این نگرش بر این 
باور اند که علم و دین نمی‌‌توانند با یکدیگر درگیر شوند؛ چرا که با زمینه‌ها یا قلمروهای 
گوناگونی از واقعیت سروکار دارند. علم از جهان طبیعی و ماده می‌‌گوید و دین از واقعیت‌های 
معنوی. بنابراین، علم و دین به جای دشمنی، همسایگان خوبی برشمرده می‌شوند که هر 
نیک‌منشانه  این در حالی است‌‌ که سرگرم گفتگوی  دارد.  به داشته‌های خود  یک گرایش 
در کنار دیوار مرزی خود ]نیز[ می‌باشند. چهره‌ی شناخته‌‌شده‌‌ی این نگرش، رنه دکارت، 
فیلسوف فرانسوی است. در الگوی دوگانه‌‌ی دکارت، واقعیت به دو بخش تقسیم می‌شود: 
واقعیت طبیعی )سیاره‌ها، سنگ‌ها، بدن‌های آدمیان( که علم می‌تواند آنها را به‌طور کامل 
توضیح دهد. در کنار آن، واقعیت غیرطبیعی، از جمله خدا و ذهن انسان‌ها )یا ارواح( نیز 



263

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

هست. علم می‌تواند به جهانِ علت‌‌های طبیعی، قطعی و مادی به‌خوبی رسیدگی کند. دین، 
اما، )به پشتوانه‌‌ی فلسفه( از جهان واقعیت‌‌های غیرطبیعی سخن می‌زند.

سومین نگرش را می‌توان چشم‌اندازنگری  نامید. برخلاف دو نگاه پیشین، این نگرش 
است.  ناممکن  دین  با  علمی  پذیرفته‌شده‌ی  دیدگاه  یک  ناسازگاری  که  است  باور  این  بر 
فرق این نگرش با قلمروگرایی در این است که چشم‌‌اندازنگران بر این باور نیستند که دین 
و علم واقعیت‌های گوناگونی را توصیف می‌‌کنند؛ بلکه می‌گویند علم و دین واقعیت‌ها را 
به شیوه‌های گوناگون توصیف می‌کنند. پس، علم و دین به یک واقعیت می‌‌پردازند، ولی 
درباره‌ی  دین  و  راستا، علم  این  در  متفاوت می‌‌پرسند.  با هدف‌های  پرسش‌های گوناگون 
جهانی که در آن زندگی می‌‌کنیم، پاسخ‌های گوناگون می‌‌دهند که مکمِل یکدیگر اند. برای 
نمونه، نمای غم‌انگیز یک آرامستان را در ذهن خود داشته‌باشید. یکی از دل‌دادگانِ اندوه‌گین 
کسی که مرده‌است می‌پرسد: »چرا این دختر مُرد؟« دانشمند پاسخ می‌دهد: »بینوا، دچار 
کولن   استیل  پخش  زهر  این  شده‌بود.  آلوده  غذای  خوردن  از  ناشی  بتولیسم   مسمومیت 
نارساییِ  نتیجه سبب  در  و  ماهیچه  کارافتادگی  از  به  منجر  و  کرد  بند  را  فرارسان عصبی  
تنفسی گردید.« شاید این سخن علمی درست باشد، ولی پاسخی نیست که آن فرد داغ‌دار 
در پی آن بود. این پرسش که »چرا آن دختر مرد؟« با ماجرای غم‌انگیز مرگ و رمز و راز 
تجربه‌ی آدمی و نیز مسئله‌‌ی خوبی و بدی پیوند دارد. هرگونه پاسخ دینی یا فلسفیِ ممکن 

به آن پرسش، با پاسخ علمی ناهم‌‌خوان نخواهد بود.

در این دیدگاه، علم به »چگونگی« پاسخ می‌دهد و دین هم به »چرایی«. علم جویای 
با  ارزشی شناخته می‌شود و دین  یا بی‌طرفیِ  با عینیت  علت و دین در پی معناست. علم 
دخالت ذهنی یا احساسی. روزگاری، گالیله هنگام رویارویی با تاخت و تازهای دین‌داران 
به علم، این نگرش را زیرکانه به کار بست. آن‌گونه که گالیله گفته‌است: »دین آمده تا به ما 
بگوید که چگونه راهیِ آسمان شویم، نه این‌که فلک چگونه می‌چرخد.« چشم‌اندازنگری 

در چشم بسیاری از دین‌پژوهان و دانشمندان دین‌دار امروزی خوشایند است.

سرانجام، چهارمین نگرش را می‌توان هم‌سازکنندگان  نامید. شماری، وابستگی میان 
علم و دین را هم‌چون پیوندی بابرکت  می‌بینند. آنان تلاش دارند تا نشان دهند یافته‌های 



264

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

علمی و دریافت‌های دینی به خوبی با یکدیگر سازگار اند. و می‌گویند که علم گزاره‌های 
دینی را ثابت می‌کند یا به آن‌ها می‌پردازد و یا دستِ‌کم قابل پذیرش می‌سازد.

تازه‌‌ای  نظم  جان  برهان  پیرامون  مناظره  و  گفتگو  تاکنون،  میلادی  نوزدهم  از سده‌ی 
کیهان،  خاست‌گاه‌های  و  زندگی  سرچشمه‌های  پیرامون  علمی  داده‌های  زیرا  گرفته. 
دست‌آویزهای تازه‌ای برای این چهار برداشت فراهم ساخته‌است. از این روی، در ادامه به 
مناظره‌های امروزی پیرامون برهان نظم به مثابه‌ی یک نمونه‌‌ی موردی از چگونگی پیوند 

پرداخته می‌شود. دین  و  میان علم 

تکامل و برهان نظم: دشمنان یا شریکان؟

تکامل و نگرش رقیبانه
دشوارترین  از  یکی  نوزدهم  قرن  در   )1882-1809( داروین  چارلز  علمیِ  کاوش‌های 
ممکن  تبیینِ  بهترین  نظام  برهان  هنگام،  آن  تا  داد.  قرار  نظم  برهان  فراروی  را  چالش‌ها 
از  بی‌شماری  گونه‌های  هرچند  نمونه،  برای  بود.  زیستی  در ساختارهای  نظم چیره  برای 
دندان در گیتی وجود دارد، ولی هر جانداری دندان مورد نیاز برای جویدن غذای دلخواه و 
مناسب شکمش را دارد. سگ‌سانان برای دریدن گوشت، دندان‌‌های تیز دارند و گوشت هم 
خوراکی‌است که شکم آنان می‌تواند هضم کند. از سوی دیگر، دندان سگ‌سانان برای اسبِ 
گیاه‌خوار کارساز نیست. پیش از داروین، بسیاری از دانشمندان خداباور استدلال می‌کردند 
که نظم و ترتیب میان دندان‌های جانوران و نیازهای غذایی آنان یک برآیند یا پیشامد اتفاقی 
نیست، بلکه برآیند طراحی هدفمند، هوش‌مندانه و نیک‌خواهانه است. )وستفال، 1958(.

در  انواع   خاست‌گاه  کتاب  در  داروین  تکامل  دیدگاه  هم‌رسانی  با  گویا  همه،  این  با 
1859، برهان نظم‌بخشی از توان قانع‌کنندگی خود را از دست داد. یافته‌‌های داروین را 
رخ  گیاهان  و  جانوران  در  ناگهانی   دگرگونی‌‌های   )1( نوشت:  چنین  چکیده‌وار  می‌‌توان 
می‌دهد و به آیندگان آنان می‌رسد. )2( از آن‌جایی که زایش آیندگان بیش از آن است که 
طبیعت بتواند به آنان رسیدگی کند، همواره نبرد برای زنده‌ماندن  جریان دارد. )3( آنانی 
به  منجر  که  دارند  زنده‌ماندن  مجال  دیگران  از  بیش  بوده،  سودمند  برایشان  دگرگونی  که 



265

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

یستن بیشتر دارند، فرزندان بیشتری  بقای اصلح  می‌گردد. در نتیجه، آنانی که گرایش به ز
یستی سودمند خود را به آیندگان می‌رسانند. )4( در یک دوره‌‌ی  می‌آورند و ویژگی‌‌های ز
خوبی  به  که  می‌کند  تولید  را  جانداران  از  جمعیتی  طبیعی   گزینش  فرآیند  طولانی، 
هدف‌مندی  )یا  نظم  برهان  هواداران  می‌باشند.  زنده‌‌ماندن  برای  مناسب  و  تکامل‌یافته 
آفرینش هرگونه  از  از داروین می‌پنداشتند که طراحی خداوندی، پیش  در روزگار( پیش 
این  با  است.  یستی  ز قلمرو  در  عالی  نظم  و  کارآیی  گویای هماهنگی،  و  بوده  جانداری 
بدیل،  چشم‌اندازِ  این  در  داد.  نشان  وارونه  چیزی  داروین  طبیعی  انتخاب  دیدگاه  همه، 
طبیعت دگرگونی‌های ناگهانی و بی‌هدفی پدید می‌آورد که نمای بیرونی آن، برآیند پایانی 
در  الهی  هدف  به  داروین  عصیان  از  روشنی  نمای  است.  ناخواسته  و  طبیعی  انتخابی 
آشکار  را  طراحی  بدون  دنیایی  تکامل،  شواهد  چرا   ، نابینا  ساعت‌ساز  پرفروش  کتاب 
که:  است  این  پالی   استدلال  به  داوکینز  پاسخ  آمده‌است.  داوکینز   ریچارد  از  می‌سازد، 
طبیعت  یگانه ساعت‌ساز  پیشینیان(  باور  )برخلاف  که  است  این  گویای  پدیدارها  »همه 

.)5  :1987 )داوکینز،  است.«  فیزیک  کور  نیروهای 

دشمنان  چونان  را  تکاملی  و  دینی  تبیین  رقیبانه،  نگرش  مذهبی  هواداران  از  شماری 
همه،  این  با  می‌کنند.  نبرد  یکسان  تشریحی  قلمرو  سر  بر  که  می‌بینند  آشتی‌ناپذیری 
باورمندان بر خلاف رقیبان خداناباورشان استدلال می‌کنند که زیست مولیکولی، زیست 
سلولی و کیمیای عضوی  جایگاه خود را در علم دارند. به سخن دیگر، آنان ادعا می‌کنند 
که پیچیدگی اندام جانداران نمی‌تواند برآیند جریان ناگهانی یا اتفاقی باشد، بلکه نتیجه‌ی 
طراحی هوش‌مندانه است. این نگاه در گفتگوهای امروزی، دیدگاه طراحی هوشمند  نام 
گرفته‌است. نظریه‌پردازان این دیدگاه ناگزیر این را انکار نمی‌کنند که برخی از سازوکارهای 
تکاملی در طبیعت چیره نیست. کشمکش اصلی آنان بر سر این است که بدون پادرمیانی 
را  زیستی  پدیده‌‌های  تکاملی  دیدگاه‌‌های  پیشنهادی  سازوکارهای  هوش‌مند،  طراح  یک 

نمی‌‌توانند. کرده  تبیین 

از هواداران برجسته‌‌ی دیدگاه طراحی هوش‌مند، یک زیست‌‌شناس به نام مایکل بهی  
که  دید  نظام‌هایی  در  را  طراحی  از  شواهدی  می‌توان  که  می‌کند  استدلال  چنین  که  است 



266

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

پیچیدگی تجزیه‌ناپذیر  از خود نشان می‌دهند. بهی پیچیدگی تجزیه‌ناپذیر را این‌چنین تعریف 
می‌کند:

از چندین بخش مرتبط و سازگار که در خدمت کارکرد اصلی  ساختار یگانه متشکل 
یک ساختار یا مجموعه می‌باشند، تا جایی‌که جابه‌جایی هر بخش منجر به پایان‌بخشیدن 

کارکرد مؤثر آن ساختار گردد. )بهی، 1996: 39(.

بنابراین، چنین مجموعه‌هایی تنها هنگامی کار می‌کنند که همچون یک ساختار کامل سر 
پا باشند. آنها نمی‌توانند به‌طور تدریجی و گام‌به‌گام و با دگردیسی‌های ناگهانیِ بخش‌های 
پیشین تکامل یابند. زیرا هر بخش جدا از نقش عیارشده‌ی خود در ساختار پیچیده ناکارآمد 
خواهد بود. در این ساختارها، یا باید همه باشند یا ه این‌که هیچ کدام . یکی از ساختارهای 
تجزیه‌ناپذیر که بهی از آن می‌گوید، شاخک‌های باکتریایی  است. این موجود مانند ماشین 
بیرونی یک قایق کار می‌کند که گونه‌های معینی از باکتری را قادر می‌سازد تا شنا کنند. 
شاخک، متشکل از همسان‌های یک ماشین از جمله، میله پیش‌برنده و ملخ است. بهی 
ادعا می‌کند که در ادبیات علمی »تاکنون به طور جدی، هیچ‌کس الگوی دقیقی برای این‌که 
این شاخک بنابر دیدگاه داروین چگونه برآمده، پیشنهاد نکرده‌است.« )بهی، 2003: 208(.

از برجستگان دیدگاه طراحی،  نام ویلیام دمبسکی ،  به  به‌طور مشابه، یک ریاضی‌دان 
طراحی  توضیح  بهترین  تفکیک  کارکردش  که  داده  انکشاف  ریاضیاتی  تشریحی   فیلتر 
هدف‌مند هنگام رویارویی با قواعد طبیعی بی¬چون و چرا یا اتفاق طبیعی است. »پیچیدگی 
مشخص« از معیارهای کلیدی دمبسکی است. یک نمونه غیر زنده از پیچیدگی مشخص 
می‌تواند یک قفلی باشد که از چند قفل ترکیب شده‌است.  به‌طوری که بخش شماره‌گیرِ 
چرخان آن صد شماره داشته‌باشد و برای بازشدن باید به یک عدد پنج رقمی معین برسد. 
که  می‌‌کند  ادعا  دمبسکی  اساس،  این  بر  است.  میلیارد  ده  در  یک  درست  امکان حدس 
بر  آن  امکان روی‌دادن  و  است  زیاد  بسیار  زیستی  قلمرو  در یک  معین  پیچیدگی  فراوانی 
اساس اتفاق آن‌چنان کم است که آفرینش با طراحی هوش‌مندانه تأیید می‌گردد. )دمسکی، 

.)2002



267

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

در  که  گفته‌اند  هوش‌مندانه  آفرینش  دیدگاه  استدلال‌های  به  واکنش  در  منتقدان 
ولی  داشته‌اند،  برخورد  توضیح  غیرقابل  پیچیدگی‌های  چنین  با  تکامل‌گرایان  گذشته 
درنهایت توانستند یک تبیین تکاملی برای آن بیابند. همچنین، زیست‌شناسان می‌توانند به 
ساختارهای پیچیده‌یی اشاره کنند که پس از اصلاح ساختارهای پیشینی تکامل یافته‌اند که 
درگذشته وظایف دیگری داشتند. از این رو، استدلالِ »می‌شود یا نمی‌شود« بهی سست و 

.)1999 )میلر،  می‌شود.  آسیب‌پذیر 

تکامل به‌‌مثابه دیدگاه سازگار با دین
ناسازگار  دین  با  داروین  فرگشت چارلز  یا  تکامل  دیدگاه  که  می‌‌رود  گمان  همواره  هرچند 
است. خود داروین هنگامی‌که برای نخستین بار خاست‌‌گاه انواع از طریق انتخاب طبیعی 
بود(  الهیات  در  هم  او  تحصیلی  سند  )یگانه  بود.  خداباور  یک  کرد،  چاپ   1859 در  را 
هرچند داروین در ادامه‌‌ی زندگی خود یک ندانم‌‌گرا یا لاادری شد؛ ولی در آغاز، یافته‌‌های 
علمی خود را چون تأییدی بر طراحی الهی یا برهان نظم می‌دید. او می‌گفت، نیرومندترین 
گیتیِ  این  درک  امکان  عدم  دقیق‌تر،  بیان  به  یا  بزرگ،  »دشواری  خدا  وجود  برای  برهان 
پهناور و شگفت‌انگیز، از جمله انسان دارای ظرفیتِ واکاوی گذشته‌ی دور و آینده‌ی پیش 
رویش، هم‌چون برآیند پیش‌آمد ناگهانی یا سرنوشت بوده‌است. هنگام ژرف‌اندیشی پیرامون 
بنگرم که  یا خداوند هم‌چون ذهنی هوش‌‌مند  به علت‌العلل  وادار می‌گردم که  این چیزها، 
کمابیش با ذهن انسان قابل قیاس است و من سزاوار این می‌گردم که خداباور نامیده‌شوم«. 

)داروین، 1959: 282(.

بنابراین، داروین چنین نظریه‌پردازی کرد که خداوند طرح کلی طبیعت را زیر نظر دارد، 
ولی مجالی برای ایفای نقش در جزئیات نیز می‌دهد. )داروین، 1959: 105(.

هرچند داروین در ادامه نسبت به این برداشت کلی از مفهوم طراحی هم شک کرد؛ دیگر 
دانشمندان، الهیات‌دانان و فیلسوفان دیدگاه او را برگرفته و گفتند که تکامل هیچ تهدیدی 
برای برهان نظم یا هدف‌مندی به بار نمی‌آورد. اف. آر. تنانت  )1866- 1957( که می‌تواند 
نماینده‌ی هر سه گروه باشد، برهان هدف‌مندیِ جامع‌تری را پرداخت که به نمونه‌های معینی 
از طراحی، از جمله تکامل چشم انسان مجال می‌داد تا با علت‌های طبیعی تبیین شوند. 



268

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ولی استدلالش این بود که فرآیندهای طبیعی و قوانین ابزارهایی بوده که تنها خدا از آن‌ها 
را  تکامل  قوانین طبیعت،  بنابراین، شواهد کشف‌شده‌ی طراحی در ساختار  کار می‌گیرد. 
و  فیلسوفان  الهیات‌‌دانان،  از  بسیاری   .)120 تا   78  :1956 )تنانت،  ساخته‌است.  ممکن 
دانشمندان امروزی نیز هیچ درگیریِ ذاتی میان تبیین تکاملی و طراحی الهی نمی‌‌بینند. برای 

نمونه، فیزیکدان و الهیات‌‌دانی به نام ایان باربر  می‌‌گوید:

خدای شکیبا می‌توانست ظرفیت‌های گوناگون را به ماده عطا کند و آن را مجال دهد تا 
اشکال پیچیده‌تری از خود بیافریند. در این برداشت، خدا یک‌پارچگی گیتی را پاس داشته 
و مجال می‌دهد تا خودش باشد؛ درست همان‌‌گونه که خدا آزادی انسان را پاس داشته و او 

را می‌‌گذارد تا خودش باشد. )باربر، 1997: 246(.

بنابراین، روایت‌های تازه‌تری از این استدلال، قیاس پالی که در آن خدا هم‌چون یک 
ساعت‌ساز هر جزء نظام طبیعت را در یک مقطع زمانی طراحی می‌کند را نمی‌پذیرد. به جای 
آن، یک طراحی هدف‌مند به مانند برگه‌ی پرداخت اقساط  وجود دارد، که در درازمدت اجرا 
شده و به پاره‌‌یی از دگرگونی‌های ناگهانی در طبیعت اجازه روی‌دادن می‌دهد؛ و به طراحی 

کل ساختار می‌نگرد تا جزییات آن.

نگرش(  )چهارمین  هم‌سازکنندگان  شمار  در  شد،  یاد  ایشان  از  آخر  بند  در  که  آنانی 
برای  را  خود  متمایز  رویکرد  چشم‌اندازنگران  و  قلمروگرایان  همه،  این  با  می‌باشند. 
برگرفتن رویکردی دوگانه  با  پیشکش می‌کنند. قلمروگرایان  تکامل و دین  سازگارساختن 
می‌گویند تکامل توضیح می‌دهد که چگونه انسانیت زیست‌شناختی )نمای جسمی انسان( 
پدید آمده‌‌است. ولی آنان در ادامه می‌گویند که یک پیش‌آمد فراطبیعی روی داده‌است که 
یک ماهیت معنوی به بدنِ زیستی انسان افزوده‌است. برای نمونه، پاپ ژان پل دوم در 1996 
گفت که مدتی است کلیسا پذیرفته که، تا هنگامی‌که این قید را بیفزاییم که »خودِ خداوند 
دینی  آموزه‌های  و  تکامل  دیدگاه  میان  درگیری  »هیچ‌گونه  است«،  آفریده  را  معنوی  روح 
نیست.« )پاپ، 1997: 8 و 9(. از سوی دیگر، یک خداشناس به‌نام لنگدون گیلکی  نگرش 
ساختاربندی  آفرینش  پیرامون  مسیحیت  آموزه‌های  درباره‌ی  کتابی  در  را  چشم‌اندازنگری 
کرده‌‌است. او می‌‌نویسد که هدف از روایت کتاب مقدس از آفرینش پاسخ به این پرسش 



269

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

نیست که »تمساح در چه روزی آفریده شد؟« بلکه آموزه‌های آفرینش »به پرسش مذهبی 
از معنا و هدف زندگیِ گذرا پاسخ« می‌دهند. )گیلکی، 1959: 8 و 39(.

کیهان‌‌شناسی و برهان نظم: ناسازگاری یا هم‌سانی؟
شماری از گفتگوهای امروزی پیرامون برهان نظم بر جزئیات زیست‌شناختی تمرکز ندارند؛ 
بلکه نمای بزرگ‌تری را می‌بینند. به سخن دیگر، این‌چنین پرسیده می‌شود که سرشت گیتی 
چگونه زمینه‌‌ی پیدایش زندگی آغازین را فراهم ساخت. این رویکرد برای دریافت پاسخ، 
دانشی‌است که سرچشمه و  کیهان‌شناسی  کیهان‌‌شناسی دوخته‌است.  یافته‌های  به  چشم 
به کار می‌برد.  را  یافته‌های اخترشناسی و فیزیک  راه  این  ساختار کیهان را می‌‌کاود و در 
کشف این نکته که کیهان در حال گسترش است در قرن بیستم، در پایان به این محاسبه 
پذیرفته‌شده انجامید که همه‌‌چیز نزدیک به ده تا بیست میلیارد سال پیش، از یک انفجار 
بزرگ به نام مهبانگ ]یا همان بیگ بنگ[  آغاز شده‌است. پس از آن، فضا از ذرات بنیادی 
که  میلیون‌ها سال، هنگامی  از  پر شد. پس  الکترون  و  نوترون  پروتون،  ( چون  )فرواتمی 
کیهان گسترده و سرد شد، اتم‌ها ساخته‌شدند و در نهایت ستاره‌ها، کهکشان‌ها و سیاره‌ها 
پدید آمدند. این یافته‌های تکان‌دهنده‌ی کیهان‌شناسی در نیمه دوم قرن بیستم، آتش گفتگو 
و مناظره میان دانشمندان و فیلسوفان را برافروخت. نیل منسون  وضعیت را چنین توصیف 

می‌کند:

مجموعه‌ای از پیشرفت‌ها در فیزیک و رصدهای ستاره‌شناسانه به رشد طرح مهبانگ 
انجامید و کشف این‌که کیهان به شدت ساختارمند بوده و دارای پارامترهای تعریف‌شده‌ی 
دقیق مانند سن، کتله )جِرم(، درگاشت  )میزانی از بی‌‌نظمی یا آشفتگی( انحنا، دما، کثافت 

)چگالی( و سرعت گسترش است.

هم‌چنین، منسون می‌گوید اندازه‌گیری‌های دقیق از ارزش یا مقدار این پارامترها

به کشف مقادیر زیادی از تصادف‌های زیستی  انجامید و این مدعا را پشتیبانی کرد که 
گیتی برای زندگی تنظیم شده‌است. یا مقادیر پارامترهای آنان به آن اندازه‌‌ است که اگر اندکی 

کم و بیش می‌بود، زندگی هرگونه جنبنده‌ای ناممکن می‌بود. )منسون، بی تا: 4(.



270

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

اصطلاحی که در این میان زیاد به کار برده می‌شود، اصل انسان‌نگر  است. دشواری این 
است که این اصطلاح به شیوه‌های مختلف و توسط اندیشمندان گوناگون از هر دو جانب به 
کار گرفته شده‌است. بهترین راه برای فهم این اصطلاح این است که گفته شود این مفهوم 
به مجموعه‌ای از حقایق )که کمابیش توسط هر دو جانب بحث پذیرفته شده‌باشد( اشاره 
دارد. این حقایق هنگام تعمیم )اشاره به سخن منسون در بند پیشین دارد( »این گیتی برای 
زندگی تنظیم شده‌است« به این اشاره دارند که اندکی دگرگونی در مقادیر پارامتری، زندگی 
را برای جنبندگان روی زمین ناممکن می‌ساخت. هرچند دانشمندان در بیشتر بخش‌ها با 
این نتیجه‌گیری موافقند، اختلاف‌های گسترده‌ای درباره استدلال‌های فلسفی و تبیین آنها 

وجود دارند.

نمونه‌‌هایی از این تنظیم‌شدگی چیست؟ این نمونه‌ها برای فهرست‌کردن بسیار زیاد )و 
بسیار فنّی( می‌باشند؛ ولی می‌توان به چندین نمونه اشاره کرد. شماری از این پارامترهای 
تغییر نکرده‌اند و  اندازه، کثافت )چگالی( و میزان گسترش کیهان چندان  به سن،  مرتبط 
هنوز در ایجاد زندگی نقش دارند. برای نمونه، فیزیک‌دان سرشناس جهان به نام استفان 
هاوکینگ  می‌نویسد، »هرگاه میزان انبساط در یک ثانیه پس از مهبانگ به اندازه‌‌ی یک 
از هم  کنونی خود  اندازه‌ی  به  از رسیدن  پیش  گیتی  بود،  کم‌تر  ملیون‌ملیون  در یکصدهزار 
می‌پاشید. )هاوکینگ، 1988: 121 و 122(. از سوی دیگر، اگر نرخ گسترش به اندازه‌ی 
می‌گرفتند.  شکل  زودتر  سیاره‌‌‌ها  و  ستاره‌‌ها  کهکشان‌‌ها،  می‌‌بود،  بیشتر  ملیون  در  یک 

ناممکن می‌بود. )لسلی، 1982: 141( در هر دو حالت، زندگی 

عدد ثابت مهم دیگری نیز در شکل‌گیری عناصر نخستین اهمیت دارد. اگر نیروی قوی 
گیتی  در  که  چیزی  تنها  می‌بود،  کمتر  اندکی  می‌دهد،  پیوند  را  اتم  هسته‌ی  که  هسته‌ای  
ناچیز  اندازه‌ی درصدی  به  بنیادی  نیروی  این  اگر  دیگر،  از سوی  بود.  می‌ماند هیدروجن 
ستارگان  هیدروجن،  بدون  نمی‌بود.  جهان  در  هیدروجنی  هیچ  عمل  در  می‌بود،  قوی‌تر 
آن  بدون آب،  و  بدون خورشید  نمی‌‌بود. هرآینه،  نمی‌بود؛ آب هم  پایداری چون خورشید 

)دیویس، 1983: 187 و 188(. نمی‌آمد.  پدید  ما می‌شناسیم  که  زندگی 



271

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

کیهان‌شناسی و هم‌سازکنندگان
از چشم‌انداز فیزیک و اخترشناسی، هیچ علت و دلیلی وجود ندارد که چرا نظم جهان، 
جهان  این  دقیق  شرایط  که  هست  این  امکان  هم،  باز  نیست.  کنونی  حالت  از  متفاوت 
همان‌‌هایی باشند که برای ایجاد و دوام زندگی نیاز باشند. آیا این حالت می‌‌تواند از رهگذر 
یک ترکیب تصادفی رویدادهای ناگهانی و غیرشخصی رخ دهد؟ یا بهترین تبیین این است 
گمان  هم‌سازکنندگان  البته،  می‌کند؟  هدایت  را  نمایش  این  تمام  هدف‌مند  گاه  آ یک  که 
می‌‌کنند همه‌ی این مقادیر اشاره به یک طراح هدف‌‌مند دارند. هرچند ریاضی‌دان و فیزیک‌‌دان 
بریتانیایی به نام پل دیویس  این را پذیرفته که مقادیر در معرض تفاسیر قرار دارند، ولی ساختار 
پیچیده‌ی گیتی او را به این جمع‌بندی رساند که »ایستادگی در برابر این تصور که ساختار کنونی 
گیتی به دگرگونی‌های جزئی در مقادیرش آن‌چنان حساس بوده و نیاز به اندیشیدن دقیق دوباره 
دارد، دشوار است ... هم‌زمانی ظاهری معجزه‌آسای این مقادیر عددی قانع‌کننده‌ترین مدرک 

برای طراحی گیتی )برهان نظم( است. )دیویس، 1983: 189(.

چشم‌گیر  ساختار  او  که  هنگامی  که  گفته‌است  سرشناس  ستاره‌شناس   ، هویل  فرد 
کرد،  کشف  را  زندگی  وجود  لازمه‌ی  هم‌چون  هیدروجن،  و  کربن  هسته‌ی  رزونانسی   و 
باورهای الحادی او به لرزه افتاد. )تمپلتون، 1996: 24(. هویل تکوین زندگی از رهگذر 
ترکیب تصادفی مولکول‌ها را با »گذر یک گردباد از کارخانه هواپیماسازی و سرهم کردن 
این  به  را  هویل  کشف،  این  کرد.  مقایسه   »747 بویینگ  یک  تشکیل  برای  بخش‌ها  آن 
نتیجه‌گیری رساند که نظم گیتی تصادفی نیست، بلکه »گیتی یک طرح مرموزانه است.« 
فیزیک  استاد  یکسال  و  که چهل   ، دایسون  فریمن  و 118(.  و 28  )دیویس، 1995: 27 
مؤسسه‌ی مطالعات پیشرفته‌ی پرینستون بود، می‌گوید »هرچه بیشتر جهان و جزئیات آن 
را از نگاه مهندسی بررسی می‌کنم، شواهد بیشتری می‌‌یابم که از بعضی جهات گیتی باید 
می‌‌دانست که ما می‌آییم. )دیسون، 1979: 250(.  قلمروگرایان و چشم‌اندازنگران برخلاف 
هم‌‌سازکنندگان کمابیش چیزی ندارند تا در این باره بگویند؛ زیرا آنان بر این باورند که در 
فیزیک یا ستاره‌شناسی چندان چیزی فراگرفته نمی‌شود که برای جان آدمی یا ارزش‌های 

باشد. بااهمیت  او  زندگی 



272

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

کیهان‌شناسی و دیدگاه‌های هم‌آوردان ضددینی
هواداران امروزی برهان نظم همواره سرگرم دفاع از باورهای خود در برابر حملات منتقدان 
را  بنا شده  آن‌ها  بر  نظم  برهان  داده‌‌هایی که  منتقدان  بیشتر  که  آ‌ن‌‌جایی  از  شان می‌باشند. 
مورد  راه  دو  از  را  درباره‌ی خدا  علمی  داده‌های  از  استنتاج  تا  کوشیده‌اند  پس  می‌پذیرند، 
تردید قرار دهند. آنان یا می‌خواهند منطق استنتاج از برهان نظم را به پرسش کشند، یا تلاش 
می‌کنند گزینه‌‌های جایگزین ارائه و تبیین‌های غیردینی از مناسب‌‌بودن گیتی برای زندگی 

داشته‌باشند.

برای به پرسش کشیدن منطق استنتاج برهان نظم، شماری از منتقدان می‌گویند که هنگام 
سخن‌زدن از جهان‌‌های ممکن، کاربرد مفهوم احتمال معنایی ندارد. می‌توان گفت هنگام 
روبرو شدن با یک نظام بسته، نتیجه احتمالی یا نامحتمل است )برای نمونه هنگام بازی 
پوکر یا کار با دستگاه سکه‌انداز(، ولی هنگام رویارو شدن با انواع بی‌نهایتی از جهان‌های 
این همه، استدلال مناسب‌بودن چنین می‌پندارد که  با  امکان‌پذیر نیست.  امر  این  ممکن، 
مقادیر عددی یک جهان ممکن محدود است یا برخی مقادیر شدنی‌تر از دیگر مقادیر است. 
منتقدان می‌گویند، مشکل این است که دیدگاه‌های امروزی هیچ یک از این پنداشت‌ها را 

پشتیبانی نمی‌کند. )منسون، بی تا، 341 - 351(.

ما  تنها جهان  مهبانگ  که  گردد  پیشنهاد  که  است  این  مناسبت  برهان  به  دیگر  پاسخ 
یا حتی بی‌نهایت از جهان را ساخت که هر  را نساخت. به جای آن، در واقع شمار زیاد 
یک جدا از دیگری‌است؛ هر یک مبتنی بر پارامترهای گوناگون ساختاربندی شده هستند 
چندگانه  جهان‌های  که  باشد  امکان  این  اگر  دارند.  متفاوت  صددرصد  فیزیکی  قوانین  و 
باشد، آن‌گاه این امر بعید نیست که حداقل یکی از آن‌ها گنجایش ایجاد و تولید زندگی را 
داشته‌باشد. با این وجود، منتقدان شکایت دارند که این گزینه مبتنی بر گمانه‌‌زنی است؛ با 

با برهان نظم است. شواهد مستقل پشتیبانی نشده و آخرین تلاش برای رویارویی 

*** *** *** ***



273

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

برازندگی‌های آن در جریان قرن‌ها دگرگون  ارزیابی  هم ساختاربندی برهان نظم و هم 
وابسته‌است.  انسان  علمی  شناخت  کنونیِ  وضعیت  به  شدت  به  برهان  این  چراکه  شده؛ 
ادامه خواهد داشت. در  موازنه  تغییر  نتیجه  در  و  آینده  در  تازه‌ علمی  بنابراین، کشف‌های 
این میان، هر کس باید تصمیم بگیرد که آیا این جهان در چارچوب دیدگاه‌ی تنظیم‌‌شدگی 

ناگهانی و تصادفی. پیش‌آمد  یا ]در قالب[  تبیین می‌شود  بهتر شیوه  به  هدف‌مند 

سرچشمه‌های نوشتار
• William Provine (1988) Scientists, Face It! Science and Religion 
Are Incompatible, The Scientist 2, no. 16, September 5: 10.

• Bryan Appleyard (1993) Understanding the Present: Science and 
the Soul of Modern Man, New York: Doubleday.

• Richard S. Westfall (1958) Science and Religion in Seven-
teenth-Century England, New Haven, Conn.: Yale University Press. 
(Especially chapter 3, “The Harmony of Existence.”

• Richard Dawkins (1987) The Blind Watchmaker: Why the Evi-
dence of Evolution Reveals a Universe without Design, New York: 
W. W. Norton.

• Michael Behe (1996) Darwin’s Black Box, New York: The Free 
Press.

• Michael Behe (2003) “The Modern Intelligent Design Hypothe-
sis,” in God and Design: The Teleological Argument and Modern 
Science, ed. Neil Manson, London: Routledge.

• William Dembski (2002) No Free Lunch: Why Specified Com-
plexity Cannot Be Purchased without Intelligence, Lanham, Md.: 
Rowman and Littlefield. And: The Design Inference (1998) Cam-
bridge: Cambridge University Press.



274

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

• Kenneth R. Miller (1999) Finding Darwin’s God, New York: Harp-
erCollins.

• Charles Darwin (1959) The Life and Letters of Charles Darwin, 
vol. 1, ed. Francis Darwin, New York: Basic Books.

• F. R. Tennant (1956) Philosophical Theology, vol. 2, The World, 
the Soul, and God, Cambridge: Cambridge University Press.

• Ian Barbour (1997) Religion and Science, New York: HarperCol-
lins.

• John Paul II (1997) “Message to Pontifical Academy of Sciences 
on Evolution,” reprinted in The Scientist 11, no. 10, May 12.

• Langdon Gilkey (1959) Maker of Heaven and Earth: The Christian 
Doctrine of Creation in the Light of Modern Knowledge, Garden 
City, N.Y.: Doubleday.

• Stephen Hawking (1988) A Brief History of Time, New York: Ban-
tam.

• John Leslie (1982) “The Anthropic Principle, World Ensemble, 
Design,” American Philosophical Quarterly 19, no. 2, April.

• Paul Davies (1983) God and the New Physics, New York: Simon 
and Schuster.

• Reported by Hoyle’s friend and Harvard astronomer Owen Gin-
gerich in “Dare a Scientist Believe in Design?” in Evidence of Pur-
pose: Scientists Discover the Creator, ed. John Marks Templeton, 
New York: Continuum, 1996.

• Hoyle’s Comments Are Reported by Paul Davies in Are We Alone?, 
New York: HarperCollins, Basic Books, 1995.



275

سی
شنا
یث‌
حد
 بر 
دی

رآم
/ د

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

• Freeman Dyson (1979) Disturbing the Universe, New York: Harp-
er and Row.

• Neil Manson, “There Is No Adequate Definition of ‘Fine-Tuned’ 
for Life,” Inquiry 43, September.





 عقل و عقلانیت در قرآن 
بخش اول

 ابراهیم کالین
مترجم‌: محمد‌سمیع القانی

درآمد
این که یک جوهر خودبنیاد  از  این نوشتار بر استدلال ساده‌ای استوار است: عقل، فارغ 
میزان  به  و  فعالیت می‌کند  تفکر اخلاقی  و  معقولیت  بافت کلان‌تر وجود،  در یک  است، 
واگشودن واقعیت اشیاء به بیان رسای آن می‌پردازد. عقلانیت از درون یک بافت معنایی 
عقل  می‌رسد.  ظهور  به  می‌رود  فراتر  انسان  ذهن  درونی  کنش‌های  از  که  دلالت‌گری  و 
گاهی؛  آ بستر  نه  و  است  اصل  نه  درگیر،  و  وضعیت‌مند  واقعیت  یک  مثابه‌  به  نفسه  فی 
حقیقت یا عقلانیت، مانند رویارویی معرفتی انسان با جهان در یک بافت وسیع‌تر روابط 
هستی‌شناسانه و دلالت‌گری رخ می‌دهد. علاوه بر آن، وابسته‌های معنایی و زبانی کلمه‌ی 
را  تفکر  از  قالبی  را می‌سازند،  معرفتی  به هم‌مربوط  که فهرست طویل اصطلاحات  عقل 

noname
New Stamp_3



278

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

نشان می‌دهند که وسیع‌تر از امور مورد لحاظ عقلانیت حساب‌گر و بحثی‌است. قرآن در 
از عقل و عقلانیت سخن  می‌گوید. اندیشگی  بافت وسیع  چنین 

آن‌چه  بافت  در  درستی »اسلامی«‌، خوانده‌شود  به  بتواند  که  از عقلانیت  مفهومی  هر 
متافیزیک آفرینش می‌خوانمش -که مطابق آن جهان مخلوق خدای دانا و هدفمند است- 
عمل می‌کند. متافیزیک آفرینش با این جمله آغاز می‌شود که جهان آغازی دارد و انجامی: 

»كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّ وَجْهَهُ )قصص/ 88(؛ همه چیز فناپذیر است، مگر ذات او«.

انتخاب‌های  و  عقلانی  سنجش‌های  افق  و  دامنه  خدا،  به  بازگشت  و  انجام  و  آغاز 
که  شده‌اند  خلق  غایتی  برای  جهان  مانند  انسان‌ها  می‌کند.  ترسیم  را  انسان  اخلاقی 
نیست. فعل عقل در سیاق  باور ممکن  آن، در چارچوب هستی‌شناسی ذهن‌  به  رسیدن 
از جانب  با یکدیگر و  را  انسان‌ها  از یک طرف  هستی‌شناختی عقلانیتی رخ می‌دهد که 
دیگر با خدا و جهان متصل می‌سازد. جهان خلقت به ‌عنوان فعل حکیمانه‌ی خداوند، 
قدرت آفرینش‌گر او را منعکس می‌سازد. با توجه به این که خدا همیشه احسن می‌آفریند 
و برای هدفی، آفرینش جهان نیز بر نظم و حکمتی استوار است. اگر حقیقت به درستی 
کرده‌است.  اعطا  هستی  به  خدا  که  حکمتی‌است  و  ذاتی  نظم  نآشکارگی‌  شود،  یافت  در
و  نظم  در جستجوی  می‌پردازد،  و جهان  طبیعی  پدیده‌های  در  تحقیق  به  عقل  که  آنگاه 
نخواهیم  چیزی  حکمت،  و  ساختار  نظم،  بدون  یرا  ز است؛  آن  در  شده  نهاده  حکمت 

دانست.

گاهی از جهان ممکن نمی‌شود، به معنای اعطای مکان  نام‌گذاری اشیاء، که بدون آن آ
تأیید  مورد  که  ناباورِ عقل  است. هستی‌شناسی ذهن  امور  نظام  در  اشیاء  به  معنا  و  خاص 
قرآن است، عقلانیت را آشکار نمودنِ اصولِ معقولیتِ مقتبس از اوصاف جوهری نظام وجود 
می‌داند. لذاست که »عقلانیت به مثابه‌ معقولیت« با مفاهیم رایج عقلانیت ابزاری که کارکرد 
خرد، این بنیادی‌ترین ویژگی انسان، را به استعمال منطقی امکانات موجود برای رسیدن به 

)124 :1990 ,Cf. Milton K(اهداف مورد نظر تقلیل می‌دهد، آشکارا متفاوت است

بنابراین، عقلانیت، فعل هستی و تفکر است و در بافت محاوره‌ای و بین‌الاذهانی رخ 
می‌نماید. معنای معقول‌بودن یک شیء، داشتن نظم خاص و ساختارمندبودن آن است که 



279

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

گاه می‌شویم. معقولیت این معنا را نیز افاده می‌کند که چون قابل ادراک  بدان سبب از آن آ
است، می‌تواند موضوع گفتگوی زبانی و استدلالی قرار گیرد. بافت بین‌الاذهانی عقلانیت 
که قرآن در مواضع متعددی روی آن تاکید می‌کند، عقل و عقلانیت را در موضع بالاتر از 
عمل انفرادی ذهن خودمدار می‌گذارد. همانطور که وجود انسان‌ها بخشی از یک واقعیت 
بزرگ‌تر است، تفکر انسانی نیز در سیاق وسیع‌تر معقولیت فعالیت می‌کند. قرآن آیات خود 
را برای »قوم خردورز« بیان می‌نماید و »نابخردان« را نکوهش می‌کند )ر.ک. به: بقره/ 
164؛ مائده/ 58؛ رعد/ 4؛ نحل/ 12(. عقلانیت از آشکارنمودن معقولیت جوهری اشیاء 
تا روابط میان‌فرهنگی، در شبکه‌ای از روابط و پیوستگی‌ها که از فرایندهای درونی ذهن 

انسان فراتر می رود، ظهور می‌کند.

جای‌دادن عقل در بافت وسیع‌تر هستی با جوهر اساسی عقل‌گرایی مدرن در تعارض 
است. هنگامی که روشن‌گری اروپا در برابر ناعقلانیت ادعایی سده‌های میانه به »تعمید 
اصل  مثابه  به  را  از خود  تصویری  و  کرد  اعلان  را  استقلال خود  عقل  آورد،  روی  عقل« 
نهایی و حقیقی‌ترین واقعیت به منصه‌ی ظهور رساند. در عصری که عقلانیت با اوصاف 
کمّی و تصامیم کامپیوتری‌شده اندازه می‌شود، بنیادهای هستی‌شناختی عقل از اساس تغییر 
کرده‌است، و اشکال به شدت ایدئالیزه‌شده و بالاخره غیرانسانی عقلانیت به‌ عنوان اساس 
گاهی انسان به رسمیت شناخته شده‌اند. در برابر مفهوم عقل به مثابه کامپیوتریزه‌شدن،  آ
متمایز  آفریده‌ها  سایر  از  را  انسان  که  ویژگی‌ای  انسانی،  ویژگی  استثنایی‌ترین  این  عقل، 
می‌کند و به روشنی موجب برتری بر آنان می‌شود )اسراء/ 70(، از اساس، در یک بافت 
حدودی  تا  دگماتیسم  و  »ناعقلانی‌بودن«  اتهامات  می‌کند.  عمل  ارزش‌شناسانه  و  کیفی 
به اسلام هم زده شده‌است؛ زیرا مفهوم عقلانیتی که در سنت عقلانی اسلام بسط یافت، 
مناقض مفاد اصلی انگاره‌های مدرن و پست مدرن از عقلانیت است که در قرون هفده و 

هجده به میان آمدند.

با انگیزه‌ی تعصب دینی، اسلام را مخالف عقل و مبتنی  اکثر مسیحیان دوره‌ی میانه، 
علت  که  می‌شد  بحث  می‌دانستند.  دنیایی  لذت‌های  و  خشونت  جهالت،  کور،  ایمان  بر 
جذب‌شدن جمع بی‌شمار به ایمان اسلامی این نبود که دلایل قانع‌کننده عرضه می‌شد، بلکه 



280

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

علت آن پرداختن به تن آن‌ها، یعنی نازل‌ترین ساحت وجود آدمی بود. علاوه بر آن، چون 
بر  را  اعمال خشونت  اقامه کند،  اقناع غیرمؤمنان  نمی‌توانست دلایل عقلی جهت  اسلام 
غیرمسلمانان برای تغییر دین تأیید می‌کرد. ]از این منظر[ استعمال خشونت و اعلان جهاد 
در برابر غیرمسلمانان نشان داد که اسلام چه مقدار ناعقلانی است و چطور ایمان اسلامی 
بر خلاف طبیعت امور پیش می‌رود. عجیب نیست که اتهامات نامعقول‌بودن و خشونت‌زایی 
و  اسلامی  ضد  افراطی  صداهای  کنونی،  روزگار  در  یافته‌است.  دوام  هم  مدرن  عصر  تا 
اسلام‌هراسانه بحث‌های مشابهی را مطرح می‌کنند تا اسلام و مسلمانان را نامعقول و خشن 

جلوه دهند.

اما تاریخ خاصیت توازن‌بخشی دارد. بعضی از منتقدان مسیحیت در دوره‌ی میانه مانند 
پیتر بایل و هنری ستوب از اسلام در برابر کلیسای کاتولیک به‌ عنوان ایمانی نزدیک‌تر به 
مناسک  و  الهیات  پیچیدگی  برابر  در  را  اسلامی  ایمان  آسانی  آنان  می‌کردند.  دفاع  عقل، 
زمانی  می‌نمودند.  تحسین  را  اسلامی  تمدن  مترقی  و وضعیت  می‌کردند  مسیحی ستایش 
ابن سینا- کاخ فلسفی‌شان را  فارابی و  نمود که فیلسوفان مسلمان-  ادعا  بیکن  که راجر 
علی‌رغم اسلام بنا کردند، نه به پشتوانه‌ی آن، و برای مصئون بودن از اذیت و آزار دینِ نابردبار، 
تظاهر به مسلمانی می‌نمودند، متفکران ضد کاتولیکی سده‌های میانه بدین باور بودند که 
 ,Lumbardاسلام بیش از سایر ادیان  با تفکر عقلی و تحقیق علمی رواداری می‌نمود )‌رک‌

.)193-2009:149

و  سکولار  انسان‌گرایانه  ویژگی‌های  با  ناسازگار  اساس  از  را  اسلام  سکولار،  منتقدان 
مدرنیته می‌دانند و لذا در تقابل با بنیادهای به ظاهر عقلی-علمی فرهنگ مدرن. آنان به 
مغایرت میان ادیان سنتی و مفاهیم مدرن حقوق بشر، برابری و آزادی اشاره می‌کنند. عقلِ 
تاریخ،  مانند  بیرونی  مرجع  نوع  هر  و  دارد  خودکفایی  و  خودمختاری  ادعای  روشن‌گری 
سنت و دین را رد می‌کند. البته دین را پاک رد نمی‌کند، اما محکوم به تن‌دادن به بررسی‌های 
موشکافانه و دقیق عقل جزئی انسان می‌نماید؛ حد و مرز ایمان دینی را مشخص می‌کند و 

برای دین هر نوع نقش و مرجعیت خارج از آن را نفی می‌کند.



281

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

منتقدان سکولار، مانند خرده‌گیران قرون وسطی، غیبت عقل و خشونت را به هم ربط 
اسلامی  ایمان  غیرعقلانی  طبیعت  نتیجه‌ی  اسلامی«  »تروریسم  که  می‌کنند  ادعا  و  داده 
است. شرق‌شناسان افراطی چیزهای دیگری هم به لیست اضافه می‌کنند: سرکوب زنان، 
نقض حقوق اقلیت‌ها، نبود آزادی بیان؛ حتا فقر و فساد همه به شکلی به سنت اسلامی 
که به آزادی اندیشه اجازه نمی‌داد و تحقیق آزاد، اختلاف عقیده و کثرت‌گرایی را سرکوب 
می‌کرد، ربط دارند. نیاز به گفتن ندارد که این سخنان، توصیف تمسخرآمیز از سنت اسلامی 
است که بر ملاحظات سیاسی استوار است نه بر تحلیل دقیق حقیقت‌های مسلم تاریخی. 
حلقه‌های  در  علم  و  عقلانیت  عقل،  اسلام،  به  راجع  رایج  گفت‌وگوهای  عمده‌ی  بخش 
رایج و عامه‌پسند غرب، توسط همین‌گونه دیدگاه‌های ساده‌انگارانه ولی قدرتمند، شکل و 

صورت داده می‌شود.

سیاق مدرن؛ عقل روشن‌گری
تجدد از معبر روشن‌گری با ادعای ابتنای امور بر پایه‌ی عقل و خلق نظام از اساس عقلانی، 
فیلسوفان  شد.  غیرغربی  فرهنگ‌های  و  سنت‌ها  سایر  بر  برتری  مدعی  خالص،  نه  اگر 
روشنگری  در مقابل مدعیات به ظاهر ایمان‌باورانه‌ی مسیحی، در صدد توجیه همه‌ چیز 
بر پایه‌ی آن‌چه دکارت »ایده‌های واضح و متمایز« می‌خواند، برآمدند. پرسشی که کانت 
با  را  و عقلانیت  نسبت عقل  و  ربط  داد،  پاسخ  در سال 1784  معروفش  مقاله  در  آن  به 
در عصر  آیا  کرد:  می‌داشتیم، خلاصه  میانه  دوره‌ی  پسا  در جهان  باید  که  زیستی  کیفیت 
روشن می‌زییم؟ کانت باور داشت که نسل او در »عصر روشن‌گری« می‌زیستند نه »عصر 
روشن«. تفاوت ظریف میان این دو را نباید ساده گرفت. عصر روشن آن است که عناصر 
به  این وضعیت  می‌کند.  تبعیت  مبادی عقل  از  و سیاست  فرهنگ، جامعه  تعیین‌کننده‌ی 
عقل  آن  در  که  عالمی  است؛  عقلانیت  و  انسان‌گرایی  یافته‌ی  کمال  حالت  قوی  احتمال 
نیروهای ضد عقل را شکست داده‌است. در مقابل، در عصر روشن‌گری  مبارزه برای روح 
انسانیت ادامه دارد و نیروهای عقل در مبارزه با جهالت و تاریکی به سر می‌برند. ]این[ 
یک فرایند تدریجی کمال‌یابی و عقلانیت است؛ غایتی که انسانیت در مجموع بسوی آن 
نزدیکی  در  تاریخ  پایان  آغاز شده‌است،  آنجایی که سیطره‌ی عقل  از  در حرکت می‌باشد. 



282

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

غیر  انسان‌های  شمول  به  بشر  ابنای  همه‌ی  بر  عقل  طلوع  با  آمدنش  که  پایانی  ماست- 
است. قطعی  اروپایی، 

از نظر کانت، روشن‌گری »خروج انسان از صغارتی است که خود بر خویش تحمیل 
کرده است. صغارت ناتوانی در به کاربردن فهم خود بدون راهنمایی دیگری است«. صغارت 
انسان سبب بخش اعظم سرکوب‌ها و جهالت‌هایی شده‌است که تاریخ بشری را رقم زده‌است. 
کانت مشخصه‌ی جوهری روشن‌گری را »شهامت اندیشیدن« آزادنه افراد می‌داند. » شعار 

.)3 :1963,Kant( روشن‌گری این است: شهامت داشته باش و فهم خود را به کار بند

بحث در باب عقل روشن‌گری، از حلقه‌های اکادمیک گرفته تا سیاست‌های مردم‌پسند، 
در  دوپره  لویس  شده‌است.  تبدیل  اسلام  در  انسانیت  و  عقلانیت  غیبت  بحث  به  اکنون 
یازده سپتمبر  تاریخ روشنگری می‌گوید: »حملات  باب  در  ارزشمند خود  کتاب  مقدمه‌ی 
مرا مبهوت کرد«، حیران بود که »آیا نوشتن در باب روشن‌گری، در زمانی که به نظر می 
رسید پایان ارزش‌ها و آرمان‌های خود را وحشیانه اعلان می‌دارد سودی، ولو اندک، خواهد 
داشت؟«. هدف دوپره »ناروشن« خواندن فرهنگ اسلامی نیست، بلکه خاطرنشان می‌کند‌ 
که »اسلام، مانند غرب قرن هجده، هیچ‌گاه وارد دوره‌ی ممتد ارزیابی انتقادی اعتبار نگاه 
نیازمند  اسلام  نمی‌دهد که چرا  توضیح  دوپره   )ix  :2004 ,Dupre( نشد معنوی خویش 
تجدید نظر در باب »اعتبار نگاه معنوی خویش« است؛ اما به وضوح یک دیدگاه بیش از 
پیش شایع راجع به »اصلاح اسلامی« مصطلح را منعکس می‌کند. صداهای نگران‌کننده‌تر 
دیگری نیز وجود داشته‌اند که به »روشن‌گری اسلامی« دعوت می‌کرده‌اند تا مسلمانان را از 

عقب ماندگی و جهان را از شر دین غیرعقلانی و خطرناک نجات دهند.

یک اشتباه شایع این است که تصور می‌شود عقل ویژگی انحصاری تفکر روشن‌گری از 
قرن هجده به بعد است. جوامع سنتی برای عقل در الهیات، حقوق، سیاست، اخلاق، هنر 
و دیگر ساحت‌های زندگی انسانی جایگاه مهمی قائل بوده‌اند. از باب مثال، سنت عقلانی 
تأمل و تحقیق  تفکر،  باب عقل، عقلانیت، منطق،  قابل ملاحظه‌ای در  ادبیات  اسلامی، 
علمی تولید کرده‌است. آثار کلاسیک، از کلام سنی و شیعی تا فلسفه‌ی مشائی و تصوف، پر 
است از فصل‌هایی در باب شرافت عقل، فضیلت دانش و برکات معنوی استفاده‌ی درست 



283

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

از عقل. تصورات عقل و عقلانیتی که در این سنت تکامل یافته‌اند از اساس با نظایر غربی‌ 
آن متفاوت می‌باشند. جوامع سنتی عقل را بخشی از یک حقیقت بزرگ‌تر می‌دیدند و در 
ضمن یک بافت وسیع‌تر وجودی و معنایی قرار می‌دادند. عقل، برای این که درست عمل 
بتواند، باید جایگاه خود را در درون نظام اشیاء که بزرگ‌تر از سوژه‌شناسایی است، بپذیرد. 
به قراری که در زیر بحث خواهد شد، قرآن عقل انسانی را بخشی از یک حقیقت بزرگ‌تر 
انتزاع مفهومی یا گفتمان عقلانی به چنگ  که معنای آن به صرف توسط تحلیل منطقی، 
نمی‌آید و آشکار نمی‌شود، می‌داند. مطابق یک سخن حکیمانه، واقعیت همیشه بیش از 

ساخت‌های معرفتی ما از آن است.

در  حقیقت،  داور  و  خودسامان‌دهنده  اصل  مثابه‌  به  مدرنیته،  نشان  به ‌عنوان  عقل 
قلمرو علوم ریاضی و طبیعی تا نظم‌های اجتماعی و سیاسی، برساخته شده‌است. یکی از 
ستایش‌های مدرن از عقل بدین قرار است: »فضیلت عقلانیت به معنای به رسمیت‌شناختن 
تنها راهنمای عمل است  یگانه داور ارزش‌ها و  گاهی،  آ تنها منبع  به‌ عنوان  و قبول عقل 
)Rand, 25:1964(. اما این تصویر محدود از عقل که فیلسوفان اکادمیک، اثبات‌گرایان و 
عقل‌گرایان خودخوانده‌ی روشنگری با حرارت به دفاع از آن می‌پرداختند، هیچ‌گاه آنگونه که 
توقع می‌رفت عمل نکرده است؛ وعده‌ی خلق آن‌چه را داده بود، مانند افراد آزاد، جامعه‌ی 
به  را  اقتصادی  تابع عقل و عدالت  برابری جهانی، فرهنگ علم‌محور، سیاست  عقلانی، 
به تأمل در باب معقولیت پروژه‌ی خرد ناب روشن‌گری  این مورد ما را  سر نرسانده‌است. 
نظم  وارد  سینه‌خیز  »خردستیز«  عناصر  می‌رسد  نظر  به  صورت،  هر  به  می‌کند.  دعوت 
عالمی شده که روشن‌گری آن‌را وعده داده بود، و به این ترتیب جامعه‌ی مدرن سرمایه‌داری 
نظم  از  فرسخ‌ها  به  ساختاری  و خشونت  و خشن  خام  فردگرایی  گنگ،  امپرسونالیسم  با 

مانده‌است. اجتماعی عقلانی دور 

بعد از پیروزی علم‌گرایی در اواخر قرن نوزده و اوایل قرن بیست، منطق و تحقیق عقلانی 
به ‌عنوان مشخصه‌ی مدرنیته ارج نهاده می‌شد؛ نه به این دلیل که به دنبال دانستن واقعیت 
اشیاء به معنای یونانی کلمه بودند، بلکه باور داشتند که یک نظم عقلانی ناب آنان را قادر 
می‌سازد تا بر جهان سیطره کامل یابند. عقلانیت ابزاری که برنامه‌های ارزشی، نظام‌های 



284

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آموزشی، نظم‌های سیاسی و زندگی روزمره‌ی ما را سامان می‌دهد، توجیهات مفیدی برای 
مهار، پیش‌بینی‌پذیری و سیطره‌یابی ارائه کرده و یک حس کاذب امنیت، رضایت خاطر و 
خرسندی را القا می‌نماید  )رکBorgmann, 1992:(. این عقل تأکید می‌کند که اشیاء 
چون ارزش کاربردی برای ما دارند مهم ‌اند؛ عقلانی معادل کارایی است. اشیاء، زین‌پس 
»حکمت« یا »معقولیت« جوهری نداشته و صرف ارزش کاربردی دارند و ما آزاد هستیم 

که به صورت دلخواه از آن استفاده کنیم.

عقل در دوره مدرن بین دو حد افراط اثبات‌گرایی منطقی و تاریخ‌گرایی افراطی در نوسان 
بوده است. دیدگاه اول، که توسط حلقه‌ی وین و پیروان آن ارائه شد، عقل را به اصل مطلق 
و ابدی و به دور از تأثیر تاریخ، آداب و رسوم و عرف و عادات و ضعف‌های بشری‌ای چون 
ساده  معنای  در  عقلانیت  اثبات‌گرایان،  رأی  مطابق  می‌کرد.  تفسیر  آرزو‌ها  و  احساسات 
دم  با حقایق  که  نتایجی  گرفتن  و  با حقایق  مفاهیم ذهنی  اثبات مطابقت  از  است  عبارت 
که  است  منطقی«  »سازگاری  همان  اصل  در  معنا  این  به  عقلانیت  باشد.  سازگار  دست 
بیان ناب خود را در منطق صوری و روش علمی می‌یابد )Taylor, 1985: 134(. هیچ 
معیار دیگری اساس عقلانیت دانسته نمی‌شود، و ارزش همه چیز از دین تا هنر و تعلیم و 
تربیت باید مطابق دیکته‌های منطقی و علمی عقل تاریخی مورد داوری قرار گیرد. بنابراین 
با تحقیق عقلی و تحلیل منطقی بررسی  باید از حقایق طبیعت که  پایه زندگی  ارزش‌های 
شده‌است، اخذ شود. بقیه هر چه هست به نام بی‌معنایی متافیزیکی مردود دانسته می‌شود. 
در کنار تقلیل عقل به کنش استدلالی منطق صوری، وجود نیز به اصطلاح منطقی‌ای که 

خارج ساخت‌های منطقی-زبانی فاقد معنا و قوت می‌باشد، تقلیل داده می‌شود.

منصه  به   1960 دهه  از  سازه‌انگاری  و  پسا‌مدرنیستی  امواج  توسط  که  دوم،  دیدگاه 
ظهور رسید، به ساختارشکنی عقل تا به حد تبدیل آن به یک محصول جانبی فرایندهای 
امور بشری، مفهوم برساخته‌ی  تمام خصایص و  پرداخت. عقل بسان  اجتماعی-تاریخی 
تاریخی است که معنا و کارکرد آن از یک نظم اجتماعی تا نظم اجتماعی دیگر فرق می‌کند. 
عقلانیت یعنی استفاده از ظرفیت انسانی برای اندیشیدن روی حالات مختلف حل مشکل 
پیدا  که صرف در سیاق مسائل، مشکلات و پرسش‌های تحقیقی مشخص است که معنا 



285

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

جدید  کارکرد  و  تازه  معنای  بشری،  نیازهای  مختلف  انواع  به  بسته  عقلانیت،  می‌کند. 
می‌یابد. مدافعان این دیدگاه محدود، در باب عقل تأکید دارند که مقصود ما کم‌بها‌دانستن 
عقل یا پیش نهادن راه غیرعقلانی انجام امور نیست، بلکه منظور پذیرفتن محدودیت‌های 
عقل بشری است. مطابق این بیان، عقلانیت به ضرورت به معنای نتیجه‌گیری سازگار با 
حقایق نیست. در بعضی موارد قاعده »همه چیز جایز است« مفیدتر و کاراتر از چند مفهوم 

انتزاعی و ریاضی ظاهر می‌شود.

مفهوم عقل در سنت اسلامی مسیر متفاوتی را رفته و مانع ظهور دو حد افراط مطلق‌گرایی 
به  اسلامی  جهان‌بینی  درون  از  که  عقلی  شده‌است.  افراطی  نسبی‌انگاری  و  اثبات‌گرایی 
منصه‌ی ظهور رسید، نحوه‌ی متفاوتی از اندیشیدن در باب وجود، جهان، وضعیت بشری 
و خدا را پیش نهاد؛ این عقل به‌ عنوان بخشی از یک واقعیت بزرگ‌تر دیده می‌شد نه اصل 
خودتنظیم‌گر و شیء متکی به خود. به قراری که بحث خواهد شد، همین دیدگاه یک‌پارچه 
و همه‌جانبه در باب واقعیت است که شالوده‌ی نحوه‌ی تفکر قرآنی در باب عقل و عقلانیت 

را می‌سازد.

)Intellectus( عقل و انتلکتوس
قبل از این‌که پیشتر رویم، در باب دوشاخگی عقل-انتلکتوس که در نتیجه‌ی تحول عمده‌ی 
فلسفی در تاریخ متافیزیک غربی به میان آمده‌است توضیحی ارائه می‌کنیم. من خطر ورود 
باید یادآور شد  به این تاریخ را نمی‌کنم، چون نیازمند پرداختن تفصیلی است. به اختصار 
که عقل و انتلکتوس برای تعیین دو نوع راه مجزای نگاه به واقعیت در سده‌های میانه به 
میان آمدند و سپس راه‌های متفاوتی به پیش گرفتند. عقل به معنای تحلیل منطقی، انتزاع، 
معنای  این  به  و  شده‌است؛  استعمال  دارد  که  کارکردهایی  سایر  و  نتیجه‌گیری،  استنتاج، 
در  و قطعیت شده‌است.  و مدعی دقت  گرفته  قرار  معرفت علمی  اساس  که  است  وسیع 
از تحقیق  بریده  به‌طور کامل  به معرفت شهودی و آسمانی  اشاره  برای  انتلکتوس  مقابل، 
عقلی و تحلیل منطقی استعمال گردیده‌است؛ و در باب آن این تلقی وجود داشته‌است که 
مانند عقل از بنیاد محکمی برخوردار نیست؛ زیرا از امور ذهنی‌ای چون شهود، تخیل و 

اشراق سخن می‌گوید و به دلایل، شواهد و براهین وقعی نمی‌گذارد.



286

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

این  نبود،  در سنت غربی  تفکر عرفانی  و  میان طبیعت‌گرایی عقلی  افتراق لاحق  اگر 
تفاوت چیزی بیش از یک تمایز عبرت‌آمیزی نمی‌بود. واقع امر این است که سنت تومائی 
این‌ها  بود که  باور  این  به  انتلکتوس را حفظ کرد و  بین عقل استدلالی و  رابطه تکمیلی 
 :2004,Turner( منافی یکدیگر نیستند، بلکه به ابعاد مختلف حقیقت واحد می‌پردازند
75-88(. اما تاریخ متاخر نشان داد که این دو کلمه برای نشان دادن دو راهِ از اساس 
متفاوت فهم جهان و داوری اخلاقی استعمال می‌شده‌اند. عقل استدلالی به ابزار اصلی 
علوم طبیعی تبدیل شد و تمام معقولیت جوهری و اهمیت سمبولیک طبیعت را سلب کرد 
و یک شیوه‌ی کار جدا را توسعه داد. بیگانگی رو به فزونی عقل استدلالی با انتلکتوس 
بدین معنا بود که »تحلیل عقلی« دیگر برای آشکارنمودن معقولیت ذاتی اشیاء، اهمیت 
سمبولیک و ارزش معنوی آن‌ها نیست. عقلانیت برای خود ساحت جدیدی از حقیقت 
آفرید و دستور خداحافظی با تجربه‌ی کل‌نگرانه از حقیقت را صادر کرد. عقل‌گرایی، در 
اثبات‌گرایی، به دنبال تقلیل حقیقت به قابلیت‌های تحلیلی  با طبیعت گرایی و  همدستی 
اشیاء  اعتماد شناخت حقیقت  قابل  راه  تنها  به ‌عنوان  تفکر کمی حسابی  ذهن و اعلان 
انتلکتوس  برآمد. با وجود اصرار الهی‌دانان معاصر مسیحی بر این که عقل استدلالی و 
و  استدلالی  تفکر  شیوه  دوشاخگی  این  می‌کند،  تضمین  را  دانستن  سالم  فرایند  هم  با 
شهودی نقش کلیدی در سکولاریزه کردن جهان مدرن و قداست‌زدایی از طبیعت بازی 

کرده‌است.

عقل  بر  عقل  واژه‌ی  و  نداشته‌است  وجود  اصل  از  اسلامی  سنت  در  تمایزی  چنین 
استدلالی و انتلکتوس توأمان دلالت می‌نموده‌است. مطابق این نظرگاه، عقل به طور ذاتی 
است. علاوه  دانستن شهودی  و  منطقی  تحلیل  فعل  دو  تناقض هر  بدون  انجام  به  قادر 
می‌کند.  هدایت  اخلاقی  انتخاب‌های  در  را  انسان  اراده‌ی  که  است  عقل  همین  آن،  بر 
درست است که در سنت عقلانی اسلامی متأخر، فلاسفه بین »بحث« و »ذوق« تفاوت 
ساختار  آشکارکردن  در  و  یکدیگراند  مکمل  تفکر  نحوه‌ی  دو  این  اما  گذاشته‌اند،  کلی 
را  یکپارچه  بعدی و در عین حال  به هر حال یک رویکرد چند  چند لایه‌یی حقیقت که 
می‌طلبد، مدد می‌رساند. از نظر ملاصدرا که نمونه بارز این سنت است »برهان صحیح 

ندارد«. تناقض  کشفی  با شهود 



287

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

حس  سر  از  و  مدرن  عقل‌گرایی  فشار  یر  ز عمده  به‌طور  مسلمانان  که  هنگامی 
خودکم‌بینی در مقابل غرب، بیان می‌کنند »اسلام دین عقل است«، منظورشان این نیست 
ادعایی  به خرد بشری است. چنین  تقلیل  قابل  دیگری  ایمان  یا هر  و  ایمان اسلامی  که 
ایمان را به یک بیان تجربی و گزاره‌ی منطقی فرو می‌کاهد. ایمان بنابر تعریف، باید بعد 
فراعقلانی داشته‌باشد و الا نیازی به وحی الاهی و پیامبران نخواهد بود. فراعقلانی‌بودن 
نه به معنای ضد عقل بودن، بلکه به معنای امری است فراتر از ظرفیت‌های معرفتی عقل 
بشری. فراعقلانی غیرعقلانی هم نیست؛ چون عقل می‌تواند به امور ورای قابلیت‌هایش 
ایمان  و  لاادری‌گری  نادانی،  مبین  چون  نیست.  غیرمنطقی  اقراری  چنین  کند.  اقرار 
به محدودیت‌های خویش است. عقل  اعتراف خودبازنگرانه  بلکه  نمی‌باشد؛  کورکورانه 
الغاء تمام محدودیت‌ها و قواعد  بیندیشد. آزادی،  بدون اصول و قواعد معین نمی‌تواند 
.)A vii :1933 ,Kant( نیست، بلکه عبارت است از فعالیت عقل در پیوند با فضیلت

درک  بر  آن  توان  است،  شگفت‌آور  و  فرد  به  منحصر  بشری  عقل  به  پیوند  در  آنچه 
می‌باشد. خودمرزگذاری عقل یک  و عدم شناخت  در شناخت  محدودیت‌های خویش  
عمل عقلانی بوده و به ساحت وسیع‌تر هستی و معقولیت که میدان عمل آن است اشاره 
می‌کند. تلاش غزالی در نقد فلسفه‌ی مشائی و سعی بلیغی که در ترسیم حدود عقل نظری 
در حوزه‌ی متافیزیک ناب –که به باورش به عالم غیب تعلق دارد- انجام داد، در همین راستا 
قرار می‌گیرد. کانت نیز در نقد عقل محض، با تقبل تکلیف مشابه، اما با به کارگیری مبادی 
متفاوت، می‌خواست حدود عقل را آفتابی کند: »عقل بشری این تقدیر خاص را دارد که در 
گاهی‌اش با پرسش‌های سنگینی که نفس طبیعت عقل تجویزکننده‌ی آن است،  یک نوع از آ
روبرو می شود که قادر به انکار آن نیست؛ اما چون ورای توانایی های آن می باشد، توان 

پاسخ دادن به آن را نیز ندارد« )همان(.

بنیاد هستی‌شناختی عقلانیت قرآنی
مسلمانان مدت‌ها قبل از ترجمه‌ی متون فلسفی یونانی به عربی، با مفهوم عقل/انتلکتوس 
از طریق قرآن آشنا شده بودند. در یک مقایسه‌ی ابتدایی، اسلام با عصر جاهلیت، اسلام 
نماینده‌ی عصر ایمان، دانایی، عقل، عدالت و آزادی بود. تشرف به اسلام به معنای ترک 



288

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

عادات ذهنی و اجتماعی عصر جاهلیت، شرک، بی‌عدالتی و بی‌اخلاقی و تأسیس یک نظم 
جدید اجتماعی-سیاسی بر پایه‌ی عقل، عدالت، برابری و فضیلت بود. برای زمین‌گیرکردن 
منطق شرک‌آمیز و کلبی‌مسلکی اخلاقی، به هستی شناسی جدیدِ عقل نیاز بود که با به میان 

آوردن جهان‌بینی جدید و نحوه‌ی جدیدی از تفکر ممکن می‌شد.

برای دانستن جایگاه عقل و عقلانیت در قرآن و سنت عقلانی متأخر اسلامی، نیازمند 
از طریق داستان‌ها‌،  تفکری که قرآن  مبانی جدید هستی‌شناختی عقل و نحوه  کاوش در 
معرفی  عیدها  و  وعد  و  ستایش‌ها،  هشدارها،  فرمان‌ها،  قیاس‌ها،  استنتاج‌ها‌،  مناجات‌، 

هستیم. کرد، 

گنجینه‌ی غنی استنتاج‌های منطقی و توصیه‌های اخلاقی که در قرآن و حدیث می‌یابیم 
برای بیدارنمودن وجدان انسان است تا بتواند از قوای حسی و عقلی خود به نحو سازگار 
اسِ فِي هَذَا  با وضعیت وجودی خویش استفاده کند. قرآن بیان می‌دارد: »وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّ

رُونَ« )زمر/ 27(؛ و برای مردم در این قرآن از هر گونه مثل  هُمْ يَتَذَكَّ الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّ
زده‌ایم، باشد که پندگیرند.

منتقل  بنیادین  پیام  یک  آن  طریق  از  که  دارد  اشاره  و حکایت‌هایی  استعاره‌ها  به  مَثَل 
می‌شود –پیامی که در غیر آن صورت برای عقل بشری غیر قابل دسترس باقی می‌ماند. از 
آنجا که هیچ حکایتی عاری از محتوای معرفتی نیست، این درخواست متوجه عقل و خیال 

هر دو است.

نحوه‌ی تفکر قرآنی بر گردآوری حقایق استوار نیست، فهرست‌کردن اوامر و نواهی دینی 
نیز نمی‌باشد؛ بلکه تعهد ثمربخشی است که در سفر عقلانی، اخلاقی و معنوی قاطعیت 
و ثبات قدم می‌طلبد. این شیوه تفکر با در برگرفتن تمام وجود انسان ثنویت‌های حسی-
عقلی، مادی-معنوی، فردی-جمعی، طبیعت-فرهنگ و مانند آن را از میان بر می‌دارد. 
نحوه‌ی تفکر یکپارچه‌ای که قرآن به شکل منحصر به فردی می‌نمایاند جوهر حقیقت را 
که وابسته به هم و چندلایه است، منعکس می‌سازد. در ضمن، ما را به تماشای هم‌پیوندی 
اشیاء و کیفیت منتهی‌شدن یک چیز به دیگری در زنجیره‌ی بزرگ هستی، نیز وامی‌دارد.



289

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

بنابراین، نحوه‌ی تفکر قرآنی در اصل تجویزی است نه توصیفی. قرآن اشیاء را صرف 
استعاره‌های  پراشاره،  داستان‌های  منظور  نمی‌کند؛  توصیف  معلومات  و  حقایق  عنوان  به‌ 
تکان‌دهنده و توصیف‌های روشن از مخلوقات و دخالت خداوند در تاریخ، تغییر نحوه‌ی دید 
انسان به اشیاء و جایگاه خویش در جهان است. هدف آن به طور کلی دگرگون‌کردن وجدان 
 ,Cf. Fazlur( داشته‌باشد  فضیلت‌مندانه‌ای  و  موجه  ایمانی  حیات  بتواند  تا  آدمی‌است 
همه  گرفت،  قرار  اشیاء  واقعیت  رویاروی  و  بیدار شد  این وجدان  همین‌که   .)22  :1994
ادراک و  اندام‌های حسی، دیدن، شنیدن،  تفکر،  چیز در جای خود قرار می‌گیرد: عقل، 
داوری‌های اخلاقی ما همه یکجا می‌شوند. در این سیاق وسیع‌تر تفکر یک‌پارچه و بینش 
اخلاقی است که عقل و عقلانیت طالع می‌شود. عقل، جدا از این که خود اصل و پایه‌ی 
حقیقت است، در سیاق وسیع‌تر، بودن ما در جهان و پاسخ‌های انسانی ما به ندای واقعیت 

عمل می‌کند.

نمی‌تواند  است،  بشری  صرف  امر  از  بزرگ‌تر  حقیقتی  مدیون  را  خود  وجود  که  عقل 
بر بی‌نهایت  پیدا کند؛ زیرا موجود متناهی نمی‌تواند  به نحو احاطه علم  نسبت به خداوند 
موقعیت،  حد،  مستلزم  تجربی  معرفت  زیرا  نیست،  شناخت  راه  نیز  تجربه  یابد.  احاطه 
رابطه، نسبیت و مانند آن است که هیچکدام بر خداوند قابل اطلاق نیستند. خدا به همان 

میزانی که امر مطلق و بی‌نهایت، قابل شهود و دریافت و بیان در قالب گزاره‌ها، مفاهیم و 
استعاره‌های صوری است، می‌تواند موضوع شناخت انتلکت )Intellect( قرار ‌گیرد؛ توقع 
بیشتر، به معنای دعوت عقل به نقض حدود خویش است. اگر عقل مانند سایر اجزای 
واقعیت، بخشی از نظم هستی و نه همه‌ی آن است، هیچ‌گاه نمی‌تواند بر کل واقعیت احاطه 
کامل یابد؛ البته این سخن به هیچ وجه به معنای کاستن از اهمیت آن نیست. در مقابل، 
خداوند »المحیط« است؛ یعنی حقیقت مطلقی‌است که بر همه چیز احاطه دارد. لذا در 
طِيفُ الْخَبِيرُ« )انعام/ 103(؛  بْصَارَ وَهُوَ اللَّ

َ
بْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْ

َ
قرآن می‌خوانیم: »لَ تُدْرِكُهُ الْ

گاه. دیدگان او را درنیابد و او دیدگان را دریابد؛ و اوست باریک‌بین آ

به ندای  بنیادی انسان  عقلانیت مانند عشق، احسان، حکمت، معنویت و هنر پاسخ 
واقعیت است و انسان را توان می‌بخشد تا ساختار معقول نظام هستی را  آشکار نماید. در 



290

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ضمن، انسان را به فراتر رفتن از وجود مادی خویش و هم‌پیوند شدن با جهان طبیعت به 
معنای از اساس عقلی و اخلاقی آن دعوت می کند. علاوه بر آن، انسان را به تأسیس نظام 
اجتماعی-سیاسی مبتنی بر فضیلت، عدالت و آزادی ترغیب می‌نماید. قرآن تصویری از 
انسان ارائه می‌کند که مطابق آن قوام انسانیت ما به عقل و نطق و سایر اوصافی است که در 
دادن پاسخِ بامعنا به ندای واقعیت به یک اندازه اهمیت دارند. پاسخ به ندای واقعیت از نظر 
هستی‌شناختی به معنای شناخت واقعیت اشیاء آن‌گونه که هست و امانت الهی پنداشتن 
آن‌ می‌باشد. لبیک انسان به ندای الهی در نگهداری امانت خلافت الهی در روی زمین و 
سرسپردن به اراده‌ی او، که معنای حقیقی اسلام است، می‌باشد. در زبان دینی، این تسلیم 
عبادت خوانده می‌شود؛ عمل متعالی انسانی که حدود هستی انسان را درنوردیده و او را به 

وجود مطلق و بی‌نهایت وصل می‌کند.

نه  و  تاریخی‌است  نه  عقلی،  نه  و  تجربی‌است  نه  قرآنی  تفکر  نحوه‌ی  حیث،  این  از 
نظام‌مند، نه یقینی‌است و نه تعلیمی، نه تحلیلی‌است و نه توصیفی. هیچکدام و در عین حال 
همه‌است. در این نحوه‌ی تفکر، تحلیل مفهومی با داوری اخلاقی، تحقیق تجربی با هدایت 
معنوی، روایت تاریخی با امید اخروی و انتزاع عقلی با احکام لازم‌الاجرا یکجا می‌شوند. 
قرآن از اساس کتاب هدایت بوده )البقره/ 2( و در پی هدایت انسان از نادانی به دانایی، از 
تاریکی به روشنایی، و از ظلم و سرکوب به آزادی می‌باشد. بنابراین تحقیق تجربی و تحلیل 
مفهومی، داوری اخلاقی و هدایت معنوی همه در گستره‌ی عقلانیت قرآنی قرار می‌گیرند. 
عقلانیت یعنی نفی سرکوب و ظلم و لبیکِ دعوت الهی به عدالت. مطابق فرموده‌ی پیامبر 
اسلام، انسان هوشیار )الکیس-( کسی است که »نفس خود را کنترل می‌کند و برای آخرت 
آمادگی می‌گیرد« )ترمذی، القیامة/ 25(. از نظر فقه و کلام اسلامی، فرد برای این که در 
برابر اعمال خویش مسئول دانسته‌شود، باید عاقل باشد؛ زیرا در نبود عقل، تکلیف دینی 

نیز نخواهد بود. 

و  است  عقلانیت  و  عقل  اخلاقی  هستی‌شناسی  اساس  اسلامی  سنت  در  نکته  این 
حارث  نگاه  از  می‌کند.  برقرار  فضیلت  و  ایمان  عقلانیت،  گاهی،  آ بین  محکمی  ارتباط 
شود«.   می  شناخته  افعالش  با  که  است  »غریزه‌ای  عقل  م(   857 )متوفی  محاسبی 



291

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

)محاسبی، 1982: 19(. این غریزه اساس فعل اخلاقی بوده و در صدد رساندن انسان به 
تأمین نجات دنیوی و اخروی  به دنبال  قرب الهی است. از نظر محاسبی، انسان عاقل 
خویش است؛ نجاتی که با استفاده‌ی درست از عقل به دست می‌آید. محاسبی با ابتنای 
تحلیل خود بر »شرافت عقل« که عنوان کتاب ایشان است، می‌خواهد سرشت منحصر 
دهد.  نشان  فضیلت‌مندانه  زندگی  و  موجه  ایمان  پایه‌گذاری  در  را  آدمی  عقل  فرد  به 
استفاده‌ی درست از عقلی که منور به نور ایمان باشد، به اندیشیدن صائب و رفتار اخلاقی 
می‌انجامد. بنابراین ایمانی که عقل بیان و اثبات می‌کند از عمق و یقین برخوردار است. 
کامل  هماهنگی  عقل  و  ایمان  میان  میلادی،  چهارده  قرن  فیلسوف  آملی،  حیدر  سید 
می‌بیند و شرع و عقل را به بدن و نفس قیاس می‌کند. همان گونه که نفس در فعل خود 
یافت معنا، حیات و یک‌پارچگی نیازمند نفس می‌باشد.  محتاج بدن است، بدن نیز در در
بنابراین »نه دین می‌تواند عقل را نادیده گیرد و نه بالعکس«. راغب اصفهانی، طبق نقل 
آملی، به روشنی می‌فرماید: »عقل بدون دین، هیچ‌گاه نمی‌تواند راه درست را بیابد و دین 
بنابراین، منطق  هم بدون عقل هیچ‌گاه وضوح نمی‌یابد«  )آملی، 1968: 373-372(. 
محقق  را  انسان  انسانیت  و  نمایند  آشکار  را  اشیاء  جوهر  تا  می‌کنند  کار  هم  با  تعالی  و 
سازند؛ اما این قصه تنها در صورتی ممکن است که عقل بشری در سیاقِ وسیع‌ترِ اندیشه 

تأمل فعالیت کند. و 

بافتار عقل و تفکر
فعل عَقَلَ در لغت به معنای امساک، حمایت و حراست است. ما به ‌واسطه‌ی عقل از خود 
در برابر خطا، نادرستی و شرارت صیانت می‌کنیم. به قلعه هم مَعقَل می‌گویند. این معنا 
عین همان معنایی است که عبارت انگلیسی “Intelligent Person” منتقل می‌کند. این 
معنای اساسی عقل نباید سبک گرفته شود؛ چون شالوده‌ی عنصر جوهری تفکر و تأمل به 
مثابه‌ پاسخ مناسب انسان به صدای حقیقت را می‌سازد. عقل به مثابه‌ اساس حقیقت و ابزار 
معرفت، در برابر تلاش برای تقلیل عقل و عقلانیت به تبحر منطقی و تعقل فرایندی، مظهر 
رویارویی انسان با حقیقت اشیاء است. تفکر فقط احصاء اوصاف فیزیکی اشیاء یا روابط 
منطقی مفاهیم نیست؛ بیان صرف ذهنی اشیاء نیز نمی‌باشد، چون همانطوری که فلاسفه 



292

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مسلمان تأکید کرده‌اند تجریدهای ذهنی فقط تصویری از حقیقت را به ما می‌نمایانند. این 
تصویر مانند تمام انتزاعات ذهنی، یخ زده است و هیچگاه نمی‌تواند نفس حقیقت را اندازه 

گیرد.

مفاهیم انتزاعی در تفکر عقلی و شکل‌گیری ایده‌ها اهمیت بنیادین دارند، اما تفکر بیش 
از انتزاع و به‌کار‌گیری مفاهیم را می‌طلبد. تفکر در سیاق رویارویی با حقیقت رخ می‌دهد و 
ما را با حقیقتی بزرگتر از خود ما وصل می‌نماید. تفکر یعنی دیدن، بررسیدن، شنیدن، گوش 
نتایج مناسب عملی و اخلاقی؛ یعنی واکنش مطلوب نشان  سپردن، تدبر، تأمل و گرفتن 
دادن به آنچه با آن رویارو می‌شویم. این نوع تفکر تحلیل عقلی را همراه با تعهد اخلاقی در 
بر دارد. تفکر در معنای عمیق‌تر آن مانع نگاه ابزاری ما به اشیاء می‌شود؛ و عقلانیت ابزاری 
را در هر دو زمینه هستی‌شناختی و معنوی به چالش می‌کشد. چنانکه مختصراً بحث خواهم 
کرد، اگر جهان مخلوقِ خداوند باشد، به سود قابل تقلیل نخواهد بود؛ زیرا معنای جوهری 

و ارزش مستقل از ما دارد.

اصولًا این ایده که ما مرتبه از عقلانیت را با پیروی از قواعد و فرایندها به دست می‌آوریم 
هیچ ایراد اساسی ندارد. تبعیت از یک قاعده یقیناً عمل عقلانی محسوب می‌شود و به درد 
زندگی روزمره، اکتشافات علمی، تصمیم‌های اقتصادی، حیات سیاسی و غیره می‌خورد. 
و  آدمی سیر می‌کند  دارد، در سطح ذهنیت  را  کاربرد خود  ابزاری  این که عقلانیت  با  اما 
ضرورتاً ما را به حقیقت پیوند نمی‌دهد. تبعیت از قاعده ضامن نتیجه عقلانی نیست؛ جریان 
چنین است که از فرایندی پیروی می‌کنیم و به نتایج مشخصی می‌رسیم، نتیجه اما می‌تواند 
بسیاری  مانند  آلمان،  در  نازی‌ها  مثال  باب  از  باشد.  فاجعه‌بار  حتا  و  غیرعقلانی  کاملًا 
اما  داشتند.  عقلانی،  روندی  نظر  از  و  قاعده‌مند  حکومت‌های خودکامه، حکومت‌داری 
رویکرد ابزارگرایانه آن‌ها به دین، تاریخ، علم و سیاست نفس معنای انسان بودن را نابود کرد. 

لذا محتوا و جوهر آنچه انجام می‌دهیم نیز باید پایه عقلانی داشته باشد.

تنها  نه  دیدگاه  این  مطابق  می‌دهد.  قرار  تأیید  مورد  را  عقلانیت  جوهری  دیدگاه  قرآن 
ابزارها و روندها بلکه تصورات و مفاهیم بنیادی نیز باید کاملًا عقلانی و همساز با حقیقت 
مثابه مخلوق خداوند  به  ذاتی هستی  از معقولیت  باشند. دیدگاه جوهری عقلانیت  اشیاء 



293

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

با جوهر عقلانیت مندرج در طبیعت اشیاء  ناشی می‌شود. عمل عقلانی عمل همسازانه 
است. هر آنچه این اصل را نقض کند، ما را به ساحت ناعقلانیت هبوط می‌دهد.

عقلانیت جوهری مورد تأیید آنتروپولوژی عقل نیز است. اکثر متفکران مسلمان بدین 
باوراند که عقل در برابر داده‌های تجربی واکنش نشان می‌دهد و از طریق کیفیات ذاتی خود 
به انتزاع مفاهیم می‌پردازد. عقل، فارغ از لوح ساده فرضی بودن، خصایص بنیادی هستی 
را که جزء آن است منعکس می‌سازد. راغب اصفهانی عقل را به »عقل مطبوع« و »عقل 
مسموع« تقسیم می‌کند. مسموع در لغت به معنای شنیده شده است و به اموری اشاره دارد 
که از طریق شنیدن از دیگران فراگرفته می‌شوند؛ تقریبا منطبق بر تجربه است و به بافت 
روابط انسانی دلالت دارد. عقل مطبوع به توان فطری ما در دریافت نظم معقول و حقیقت 
اشیاء و امور اشاره دارد. به‌واسطه همین عقل مطبوع است که مقیم جهان معقول هستیم. 
عقل مسموع چیزی است که از طریق »شنیدن« از دیگران فرامی‌گیریم و به بافت روابط 

اجتماعی و فُرم‌های زبانی نام‌گذاری اشیاء اشاره دارد.

دارد.  تقدم  مسموع«  »عقل  بر  مطبوع«  »عقل  اما  اند،  بسته  هم  به  عقل  نوع  دو  هر 
اصفهانی که این اندیشه را به امام علی‌بن‌ابی‌طالب)ع( نسبت می‌دهد می‌فرماید: همانطوری 
در صورت  نیز،  از عقل مسموع  ندارد،  نابینایی چشم سودی  در صورت  نور خورشید  که 
شکل  در  می‌کند:  کار  شیوه  دو  به  عقل  بنابراین  نمی‌آید.   بر  خیری  مطبوع،  عقل  تباهی 
به‌واسطه  و  کرده  مواجهه  محسوس  جهان  با  است؛  برون  به  درون  از  کار  نحوه  مطبوع، 
به جهان هستی  که  است  فطرت  این بخش  می‌پردازد.  به مشاهده  فطری خود  خصایص 
دریچه‌ای می‌گشاید و لذا باید از آن صیانت شود تا به درستی ببیند.  عقل در شکل مسموع، 
عالم  از  ناشی  تأثرات  و  تجربی  داده‌های  قطعات  و  تکه‌ها  می‌کند؛  درون سیر  به  برون  از 
از  برونی است که تصویر کامل‌تری  و  ترکیب درونی  با  انتقال می‌دهد.  به داخل  را  خارج 
فعل عقل در مواجهه با واقعیت دیده می‌شود. اما این فعل همیشه در بافتِ وسیع‌تر دلالت 

می‌دهد. رخ  معرفتی  قابلیت  و  هستی‌شناختی 

بنیادی‌ترین کارکرد انتلکتوس، آیینه‌صفتی است تا معنای ذاتی و نظم امور را منعکس 
سازد. انتلکتوس ارتباط خاصی با امر الهی دارد، چون از ذات الهی ناشی می‌شود. آنچه 



294

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

عقل به ‌عنوان نظم، ضرورت و معقولیت در جهان می‌یابد پژواک ذات و اراده خداوند است. 
ملاصدرا توضیح روشنی از این بعد انتلکت ارائه می‌کند:

از آنجا که بین عقل و حق تعالی حجابی نیست، به‌واسطه ذات خود می‌تواند ذات اول را 
شهود کند... و از آنجا که میان این دو، واسطه و حجابی نیست... لا محاله حق به صریح 
ذات بر او تجلی می‌کند. چون جهت دیگر و صفت زایدی وجود ندارد، ذات حق تعالی به 
ذات خود بر عقل اول تجلی می‌نماید، و ذات عقل اول صورت این تجلی است. ذات عقل 
مانند صفحه آیینه است که در آن صورت اول دیده می‌شود، و همانگونه که در صفحه آیینه، 
وجودی جز صورت مرئی نیست و صورت مرئی چیزی مغایر با حقیقت خویش نمی‌باشد، 
پس به همین صورت عقل هویتی جز صورت هویت اول بودن ندارد، چون تجلی غیر ذات 
او را نمی پذیرد... اینجا دو امر نداریم، ذات عقل و تجلی حق بر او، چون صدور دو صورت 
عقل و تجلی از جهت واحد او حق تعالی ممتنع است، و مستحیل است که وجود شیء 
واحد تکرار پذیرد. لذاست که عرفا گفته‌اند خداوند دو بار به یک صورت تجلی نمی‌کند. 
پس از این ثابت شد که وجود عقل بعینه عبارت است از تجلی حق تعالی به صورت ذات 

خود بر آن، و صورت ذات حق امر مغایر ذاتش نیست.

واژگان تفکر در قرآن
قرآن یک تعداد واژگانی را به کار می‌برد که ربط نزدیکی با انتلکتوس و تفکر دارد. تفکر، 
تأمل  و  تفکر  ادراک،  فعل  متفاوت  ابعاد  بر  که  بوده  واژگان  این  جزو  لب  و  فؤاد،  قلب، 
دلالت دارند. واژگان دیگری نیز وجود دارند که در حوزه معنایی عقل قرار می‌گیرند: علم، 
فهم، فقه، ادراک، شعور، برهان، حجت، بینه، سلطان، فرقان، تدبر، نطق، حکم، حکمت، 
ذکر. استعمال قرآنی این واژگان، که ایضاح کامل آن تحقیق مستقل می‌طلبد، عرصه تفکر 
آشکار  را  وجود  جامع  مختلف حقیقت  ابعاد  واقعیت  با  ما  مواجهه  آن  در  که  را  یکپارچه 
تفکر منجر می‌شود که تحقیق  از  به نحوه‌ی  از همه،  تر  به وجود می‌آورد. مهم  می‌سازد، 

تجربی، تحلیل عقلی، داوری اخلاقی و تزکیه معنوی را ترکیب می‌کند.



295

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

این واژگان غنی به جامعیت ادراک و تفکر اشاره دارند. در مقابل تمایزات مقولی بین 
ادارک حسی و تحلیل مفهومی، مواجهه طبیعی یا »فی بادی النظر« ما با اشیاء به‌ عنوان 
کار  مشترکاً  و عقل  های حسی  اندام  اشیاء،  ادراک  در  می‌دهد.  رخ  تجربه وحدانی  یک 
می‌کنند. افتراقات حاد بین کیفیات حسی که بر جهان فیزیکی-مادی منطبق اند، و مفاهیم 
بین موجود ممتد و  انعکاس دوشاخگی دکارتی  دارند،  با جهان ذهن همخوانی  عقلی که 
موجود متفکر است و به سختی توصیف دقیقی از عمل واقعی ادارک و فهم به ما می‌دهد. 
اُبژه،  اینجاست که بین سوژه و  ثانوی« تعقل واقعیت تعلق دارند؛  این مقولات به »مرتبه 
عالم و معلوم، مُدرِک و مُدرَک، ذهنی و مادی و مانند آن تمایز ایجاد می‌کنیم. اما مواجهه 

فی بادی النظر ما با جهان در سیاق متفاوتی رخ می‌دهد.

مثابه  به  دانستن  ناشی می‌شود.  تمامیت هستی  از  اشیاء  از  ما  معرفتی  تجربه  تمامیت 
رابطه  در  را  ما  امر  این  است.  شناسایی  موضوع  مقابل  در  ما  ایستادن  معنای  به  مواجهه 
خاص با واقعیت اشیاء قرار می‌دهد که در آن به‌واسطه قوه‌های معرفتی خود به واقعیت 
معنای  این  شیوه خود‌دلالت‌گرانه.  به  آن  معنای  طریق خلق  از  نه  می‌دهیم  نشان  واکنش 
از ربط‌دادن،  یافته است که عبارت است  بازتاب  از معانی ریشه‌ای عقل  دانستن در یکی 
وصل‌کردن و برقراری نسبت. عقل ما را به حقیقت وصل می‌سازد و لذا افق جدیدی را در 
ورای زنجیره معمولی علل می‌گشاید. از حیث افقی، عقل انسان در میان و همراه حقایق 
و مفاهیم سیر می‌کند و آن‌ها را به یکدیگر پیوند می‌دهد و از حیث عمودی، مادون را به 
مافوق وصل می‌سازد. قرآن بر وحدت دو قطب افقی و عمودی علیت تأکید می‌کند؛ بعد 
افقی آن جهان علل فیزیکی را قاعده‌مند می‌سازد، و جنبه عمودی آن امر الهی را به ساحت 
طبیعی می‌آورد. هیچ تناقضی میان این دو وجود ندارد اما هر کدام از قواعد متفاوتی پیروی 
می‌کند. روز و شب به‌ عنوان بخشی از نظم طبیعی پی هم می‌آیند و این قاعده هیچگاهی 

نقض نمی‌شود. اما باز هم:

نْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ« یس/ ۸۲.
َ
رَادَ شَيْئًا أ

َ
مْرُهُ إِذَا أ

َ
مَا أ »إِنَّ

ترجمه: امر او چون ]آفرینش[ چیزی را اراده کند، تنها همین است که به آن می‌گوید 
موجود شو، و بی‌درنگ موجود می‌شود.



296

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

هر ساحت از هستی نوع متفاوت از تفکر را می‌طلبد 
می‌برد  کار  به  قرآن  که  تفکر ‌-‌واژگانی  و  تعقل  ادراک،  مقتضی  واقعیت  طبیعت  نفس 
یافت  در قابل  واحد  معرفتی  روش  به‌واسطه  چندبعدی  و  چندلایه  واقعیت  می‌باشد.   -
است.  نیاز  معرفتی  کلان‌تر  الوسایل  مجمع  و  بیشتر  مفهومی  قابلیت‌های  به  و  نیست، 
در ارتباط به این نکته، قرآن از »عالم الغیب« و »عالم الشهادة« سخن می‌گوید. عالم 
غیب به قلمروی از هستی اشاره دارد که صرفا معلوم خداوند است. خداوند اشاره‌هایی 
به این عالم نموده است اما هیچ شناخت جامعی از آن در دسترس قرار داده نشده است. 
با این که عالم غیب برای تجربه بشری قابل دسترس نیست، اما راهنمای مواجهه ما با 
عالم شهادت است و لذا به‌ عنوان تابلوی راهنما برای تحلیل‌های مفهومی و داوری‌های 
اخلاقی ما عمل می‌نماید و از منظر متافیزیکی و اخلاقی امور زیست جهان مشهود ما 
را تحت نظم در می‌آورد. آنچه در مورد مفهوم قرآنی عالم شهادت در خور توجه می‌باشد 
کردن  نگاه  و  دیدن  از  متفاوت  که  »مشاهده«  تجربه  بر  آن  صائب  ادراک  که  است  این 
برابر موجودی که خود را می‌نمایاند.  ایستادن در  یعنی  است، استوار می‌باشد. مشاهده 
مشاهده علاوه بر دیدن و نگاه کردن، شامل التفات هم است و بیشتر به تجربه نگاه کردن 
هنگام  ما  منظر   این  از  می‌ماند.  آن  از  گشتالتی/ترکیبی  ادراک  داشتن  و  منظره  یک  به 
تأمل روی یک منظره بین اجزا و کل در حرکت هستیم و هر بار رابطه جدیدی را کشف 

می‌کنیم.

است  مفهومی  و  عقلی  فرایند  یک  اشیاء  واقعیت  با  ما  رویارویی  معنا،  این  مطابق 
منطقی  صرفاً  و  بحثی  تفکر  از  و  می‌افتد  اتفاق  دلالت  و  معقولیت  کلان‌تر  سیاق  در  که 
فرا می‌رود. مفاهیم در خلأ به وجود نمی آیند، بلکه در رویارویی با ابعاد متنوع واقعیت 
ظهور می‌کنند؛ قرآن از آن به »شهادت دادن به حقیقت« تعبیر نموده است. بنابراین ما 
نور را می‌بینیم، چوب را لمس می‌کنیم، گل روز را می‌بوییم، گیلاس را مزه می‌کنیم، بُعد 
و  بین شیء  یم،  دار گاهی  آ آب  نزدیکی  از  می‌اندیشیم،  نهایت  بی  به  می‌نماییم،  درک  را 
تسلیم  به حقیقت  می‌دهیم،  پاسخ  ندا  به  می‌فهمیم،  را  دستور  می‌کنیم،  تفکیک  آن  سایه 
می‌شویم، دلیل را می‌پذیریم، روی معنای زندگی تأمل می‌کنیم، و مانند آن. هر کدام از 



297

آن 
 قر

 در
یت

قلان
و ع

قل 
/ع

ات
بس

ی ق
صص

-تخ
می

 عل
امه‌

صل‌ن
ف

این فعل‌های معرفتی بخشی از قابلیت‌های ذهنی و مفهومی ما را که به‌واسطه آن نسبت 
به جهان شناخت پیدا می‌کنیم، نشان می‌دهد. اما مهمتر از همه، این ها بر چیزی بیرون 

از ما منطبق می‌شوند و افق ذهنیت ما را گسترش می‌دهند.





آب در قرآن
 دین‌محمد جاوید

چکیده
در این نوشته تلاش صورت گرفته است تا آب از نظر قرآن معرفی و جایگاه آن در خلقت 
شناسانده‌‌شود. هم‌چنین تلاش شده‌است تا نقش آن در حیات طبیعت به خوبی دانسته‌شود. 
تمام اشیا از آب خلق شده‌است و ادامه‌ی حیات آن‌ها به آب بستگی دارد. اگر آب نباشد، 
طبیعت نمی‌تواند به حیات خود ادامه دهد. در نبود آب، مرگ به اسرع وقت به سراغ طبیعت 
با آب است که  باطراوت است.  و  بانشاط  زنده، خرم،  این آب است که طبیعت  و  می‌آید 
محیط‌ زیست، پاک و سالم می‌ماند و انسان‌ها در دامن با صفای طبیعت به زندگی مشغول 
اند. از دید قرآن کریم، آب مایه‌ی حیات، منبع رحمت خداوندی، نشانه‌ی قدرت الهی، 

وسیله‌ی پاکی، نماد طراوت و شادابی و نمود نعمت آسمانی است.

مایه‌ی  هوا،  و  آب‌  آلودگی  زیست،  محیط‌  طبیعت،  الهی،  نعمت  آب،  واژه‌ها:  کلید 
پاکیزگی. و  حیات 

noname
New Stamp_3



300

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مقدمه 
]و جَعَلْنا مِنَ الْماءِ كُلَّ شَيْ‏ءٍ حَيا[ نساء/ ۳۰.

است.  زندگى  و  آب، طعم حيات  آفريده‌است. طعم  آب  از  را  زنده‏اى  موجود  هر  خداوند 
اساس و سنگ بنای خلقت خداوند، آب است. در آیه‌ی فوق پس از نام خالق هستی، آب 
آمده‌است. آب، عنصر اولیه‌ی حیات است. بر این اساس، نقش آب در طبیعت مانند نقش 
خون در بدن زنده‌جان است. همان‌طور که خون با جریان‌یافتن از رگ‌ها و سلول‌ها حیات 
و زندگی انسان را بیمه می‌کند، شادابی و خرمی انسان‌ها رابطه‌ی مستقیم با بهره‌برداری از 
خون دارد و خون بدن را با طراوت و خرم نگه‌ می‌دارد، آب طبیعت را از طریق چشمه‌سارها، 
اینها در واقع رگ‌های حیات در بدن  جوی‌بارها، رودخانه‌ها و دریاها زنده نگه ‌می‌دارد؛ 

طبیعت است. آب، طبیعت را از مرگ حتمی نجات داده، زنده نگه‌ می‌دارد.

واژه‌ی عربی »ماء« از واژه‌های کلیدی‌است که ۶۳ بار در قرآن‌ شریف آمده. آیاتی که 
نقش آب را بیان می‌کند، اشارت دارند که حیات همه‌ی جان‌داران به آب وابسته‌ی مطلق 
گیاهان  رویش  طبیعت،  سرسبزی  زمین،  احیای  در  گوناگون  نقش‌های‌  آب،  می‌باشند. 
رنگارنگ، پیدایش مراتع، مزارع و باغ‌ها و درختان مختلف دارد و انواع میوه‌ها، به نزول 
گوارای  آب  و  می‌گردد  نازل  پهن  دشت‌های  و  بلند  کوه‌های  بر  باران  وابسته‌است.  آب 
یاهای بزرگ برای انسان  آشامیدنی از آن تأمین می‌شود. علاوه بر آن، نهرها، رودها و در

و جان‌داران ایجاد می‌گردد تا از آن بهره‌برداری نمایند و با طراوت زندگی کنند.

و  اشجار  و  می‌گردد  بارور  زمين  آن  توسط  می‌کند؛  نازل  باران  آسمان  از  خداوند 
انسان‌ها  و  حيوانات  و  گياهان  از  اعم  زنده  موجودات  همه‌ی  حيات  م‏ىرويند.  گياهان 
می‌کند.  نازل  آسمان  از  خداوند  كه  است  بارانى  آن  مبدا  كه  آبى  دارد؛  بستگى  آب  به 
به معنای  نماییم، می‌بینم که حضور آب در یک مکان،  اگر هوش‌مندانه در طبیعت نگاه 
حضور حیات در آن‌جاست. صدای موسیقیِ باران به طبیعت روح می‌بخشد و دانه‌های 
گیاهان از زمین جوانه زده، به بار و برگ می‌نشیند، رشد می‌کنند، حیات انسان از همین 
طریق ادامه می‌یابد و روابط انسان با طبیت تنظیم می‌گردد. توجه به این مهم، انسان را 

می‌سازد. مسئول  طبیعت  مقابل  در 



301

رآن
ر ق

ب د
ت/آ

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
پيدا  ياها  در اعماق  در  حيات  جوانه‌ی  نخستين  که  می‌شود  دانسته  الهی  کلام  از 
شده‌است. به همين دليل، آغاز حيات و زندگى از آب است و همین‌طور نخستين آفريده‌ی 
خداوند آب است. آب، نخستين منبعى م‏ىباشد كه موجودات از آن هستى يافته‏اند و نيز 
هر موجود زنده‌ای، رشد و نموی خود را مدیون آب است. قطرات آب در رگه‌های طبیعت 
جریان دارد و  به آن‌ها خرمی و نشاط می‌بخشد. موجودات زنده به میزان بهره‌برداری از 

آب، نشاط و طراوت دارند. 

آب به مثابه اصل حیات
گفته  سخن  حیات‌بخش  قطره‌ی  و  عنصر  عنوان  به  آب  از  قرآن‌شریف  در  متعال  خداوند 
از همین طریق گوش‌زد  را  افعالی  توحید  و  نعمت، رحمت  ربوبیت، خلقت،  نحوی  به  و 
را  انسان‌  دانسته،  مایه‌ی حیات‌بخش  این  از  را  تمام موجودات  اساس حیات  نموده‌است. 
از  کریم  قرآن  بخشیده‌است.  بدو  گاهی  نوع خودآ یک  و  رسانده  بیداری  به  زاویه  این  از  
منالماء  آورده، می‏فرماید: »و جعلنا  به میان  اولیه‌ی حیات موجودات سخن  خمیرمایه‌ی 
کلّ شئ حیّا« انبیاء/ ۳۰؛ ما هر چیز زنده‏ را از آب پدید آوردیم«. مفسران این بخش آیه 
را چنین تفسیر کرده‏اند: خاستگاه پیدایش حیات تمام موجودات، از جمله گیاه، حیوان و 
انسان در زمین، آب است. همین‌طور در جای دیگری گفته‌است: »واللّه خلق کلّ دابّة من 
الماء؛ خداوند، هر جنبنده‏ای را از آب آفرید« نور/ ۴۵. بنابراین، با توجه به بیانات آیات 

الهی، اصل و ماده‌ی حیات موجودات زنده، آب است.

نیازمندی جانداران به آب
آب شالوده‌ی زندگی موجودات است. مراد این است که خداوند متعال هر صاحب‌حیات را 
از آب خلق کرده‌است. همان‌گونه که ماده‌ی اصلی حیات موجودات را آب می‌سازد،  بخش 
عمده‌ای از ساختمان آن‏ها نیز آب است. کاهش آب در بدن انسان، پیامدهای سختی به 
همراه می‏آورد و اگر به ۲۰ درصد برسد، ممکن است موجب مرگ فرد شود. بدن انسان، 
تحمل کمشدن مقدار زیادی ویتامین و تقریبا کل چربی و جای‌گزین‌کردن آن‌ها را دارد؛ اما 
تحمل و توانایی کم‌شدن آب را ندارد. به همین دلیل است که اعجاز قرآن در مورد دو آیه‌ی‏ 
»و جعلنا من الماء کلّ شئ حیّا« انبیاء/ ۳۰ و »و اللّه خلق کلّ دابّة من الماء« نور/ ۴۵، 



302

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آشکار می‏شود. پس آب نسبت به موجودات زنده، علت مادی دارد. به این معنا که جزوی 
از پیکر موجود زنده آب است و هر نوع کمبود آب منجر به مرگ آن موجود خواهد شد. در 
نتیجه، زندگی تمام موجودات زنده به آب بستگی دارد؛ چنانچه گویی نابودی آب همان و 

نابودی حیات همان.

آب؛ نشان شادابی و طراوت
از  آبادانی، سرسبزی، خرمی و نشاط است و هر جا  در کره‌ی زمین، هر کجا آب باشد، 
برکت آب محروم باشد، کویر است و برهوت و خشکی. به این حکمت و تدبیر الهی در 
آیاتی چند اشاره شده است. در قرآن آمده است که »و ینزّل من السماء ماء فیحی به الارض 
بعد موتها، انّ فی ذلک لایات لقوم یعقلون؛ از آسمان به تدریج آبی فرو می‏آید که به وسیله‌ی 
آن، زمین را پس از مرگش زنده می‏گرداند. در این امر برای مردمی که تعقّل می‏کنند، قطعاً 
یاح فتثیر  نشانه‏ه‌ای خداوند است« روم/ ۲۴. جای دیگر می‌فرماید: »واللّه الّذی ارسل الرّ
سحابا فسقناه الی بلد میّت فاحیینا به الارض بعد موتها کذلک النّشور؛ خداوند کسیاست 
که بادها را فرستاد تا ابرها را به حرکت درآورد. پس ما این ابرها را به‌سوی سرزمین مرده‏ای 
راندیم و به وسیله‌ی آن، زمین را پس از مردنش زنده می‏کنیم؛ رستاخیز نیز همان‌گونه است« 
از  یکی  الهی،  رحمت  باران  ریزش  از  بعد  درختان  و  گیاهی  پوشش  و  رویش   .۹ فاطر/ 
جلوه‏های والای عظمت و حکمت الهی برای بهره‌بردن انسان و اندیشیدن در صنع الهی 

است.

آب و رزق 
»و نزّلنا منالسماء ماء مبارکا فانبتنا به جنّات و حبّ الحصید * و النّخل باسقات لها طلع 
نضید رزقا للعباد و احیینا به بلدة میتا کذلک الخروج؛ از آسمان، آب پر برکت فرود آوردیم 
بلندقامت که  و به وسیله‌ی آن باغ‏ها و دانه‏هایی که درو می‏کنند را رویاندیم و نخل‏های 
میوه‏های متراکم دارند برای روزی بندگان است و با آن سرزمین مرده‏ای را زنده گردانیدیم« 

ق/ ۹-۱۱.  در این آیه به چهار نکته‌ی مهم اشاره شده‌است:

۱. باران رحمت را خداوند نازل می‏کند؛



303

رآن
ر ق

ب د
ت/آ

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
۲. آبی که خداوند از آسمان فرود می‏آورد، پر برکت است؛

۳. باران برای فراهم‌شدن رزق و روزی بندگان نازل می‏شود؛

۴. زمین‏های مرده و خشک، به وسیله‌ی آب زنده و باطراوت می‏شوند.

در آیه‌ی دیگر نیز تأکید می‏شود: »فاخرج به من الثّمرات رزقا لکم«؛ پس به وسیله‌ی آن 
)آب( از میوه‏ها برای شما روزی بیرون آورد« بقره/ ۲۲. دو عنصر وابسته به هم، رزق بشر 
را فراهم می‏آورند: جسم زمین با روح آب به هم گره‌خورده و روزی بندگان را تامین می‏کنند.

خداوند سبحان در چندین موضع قرآن به این نکته اشاره فرموده‌است که روزی بندگان 
را در آسمان و زمین قرار داده‏ایم. در واقع، قسمت عمده‌ی روزی در گرو آبی‌است که از 
به زمین جان می‏دهد و زمین حاصل‌خیز می‏شده و در دسترس  بر زمین می‏بارد،  آسمان 
انسان‏ها قرار می‏گیرد. پس آن‌چه زمین در بر دارد، به واسطه‌ی آب رحمتی‌است که به امر 
بیچاره کند،  باشد، طائفه‏ای را  لذا، هرگاه خداوند خواسته  بر آن می‏ریزد.  از آسمان  حق 

باران رحمت خود را از آنان دریغ می‌کند.

نزول باران؛ نماد قدرت و برکت 
وْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا؛ از آسمان آبی فروفرستاد، پس رودخانه‏هایی به 

َ
مَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أ نْزَلَ مِنَ السَّ

َ
»أ

اندازه‌ی گنجایش خودشان روان شدند.« رعد/ ۱۷. رودها، نهرها، اقیانوس‏ها، چشمه‏ها 
و هر چه آب قابل شرب و غیر قابل شرب روی زمین است، منشا آسمانی داشته و از طریق 
چنانکه  می‏کند؛  بیان  متعددی  آیات  در  را  مطلب  این  کریم  قرآن  شده‌است.  ایجاد  باران 
اتٍ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ؛ و از آسمان، آبی  نْبَتْنَا بِهِ جَنَّ

َ
مَاءِ مَاءً مُبَارَکاً فَأ لْنَا مِنَ السَّ می‏فرماید: »وَ نَزَّ

پربرکت نازل کردیم و به وسیله‌ی آن باغ‌ها و دانه‌هایی را که درو می‌کنند، رویاندیم.« ق/ ۹.

خداوند سبحان با حسن تدبیر، برای نظام خلقت از آسمان آب باران را به قدر ظرفیت 
و گنجایش فرو می‏فرستد. اگر از قدر ظرفیت بیش‏تر بفرستد، سبب خرابی می‏شود و اگر 
از آن کم‏تر نازل کند، باعث نابودی. هر قدر و هر جا که باران می‏بارد، بر مقتضای تدبیر 
تام الهی است. او هر چیز را اندازه‏گیری می‏کند. در قاموس تدبیر او، حتا یک قطره کم 
و یک قطره بیش از آنچه تدبیر اقتضا می‏کند، نمی‏بارد. »الم تر انّ اللّه انزل من السّماء 



304

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

به چشمه‏هایی  را  آن  پس  آورد،  فرود  آبی  آسمان  از  الارض؛ خدا  فی  ینابیع  فسلکه  ماء 
در سطح  آب  ماندن  یا  زمین  در  باران  آب  نفوذ   .۲۱ زمر/  داد.«  راه  است،  زمین  در  که 
به مدت طولانی  و  ملایم  به‌طور  باران  اگر  دارد.  بارش  و مدت  مقدار  به  بستگی  زمین، 
ببارد، مقدار بیشتری از آن در خاک نفوذ می‌کند و اگر باران شدید به مدت کوتاه ببارد، 
آب کم‏تری در خاک نفوذ می‏کند و بیشتر آب در سطح زمین می‏ماند که در هر صورت، 
نیازهای متعددی از موجودات برطرف می‏شود. نکته‌ی قابل توجه دیگر این است که آب 
آشامیدنی مورد نیاز انسان‏ها، با تمام ویژگی‏هایش از آسمان می‏آید: »فانزلنا من السّماء 
ماء فاسقیناکموه؛ و از آسمان آبی نازل کردیم، پس شما را بدان سیراب گرداندیم. حجر/ 
سفارش  آن  نوشیدن  به  و  کرده‏اند  ذکر  شفابخش  را  باران  آب  روایات،  از  بسیاری   .۲۲

نموده‌اند.

آب مایه‌ی خلق جنبنده‌ها
در  آب  نور/ ۴۵.  آفرید.«  آب  از  را  جنبنده‌ای  هر  مَاءٍ؛ خداوند  مِنْ  ةٍ  دَابَّ کُلَّ  خَلَقَ  هُ  »اللَّ
قرآن به عنوان زندگی‌بخش و زنده‌کننده‌ی زمین مرده، معرفی شده‌است و در جریان زندگی 
بنابراین،  این مجموعه است.  از  انسان جزوی  و  است  در عناصر مختلف طبیعت جاری 
به محیط  که  باشد  گونه‌ای  به  و  دقیق  و  بسیار حساب‌شده  باید  نعمت خدا  از  بهره‌گیری 
زیست آسیبی نرساند. پس هر نوع استفاده‌ی نامطلوب و غیر معقول از نعمت خدادادی، 
نوعی بی‌تقوایی است و موجب محرومیت مردم در زمان حال و یا در نسل‌ آینده خواهد شد.

آب، یکی از مهم‌ترین مواد طبیعت به شمار می‌رود که در زندگی موجودات هستی از 
به عنوان عنصر اصلی خلقت موجودات  را  آن  برخوردار است و خداوند  بسیاری  اهمیت 
رْضَ بَعْدَ مَوْتِها؛ 

َ
به ویژه موجودات زنده برشمرده‌است: »یُنَزِلُ مِنَ السَماءِ ماءً فَیُحْیی بِهِ الْ

زنده  مرگش  از  پس  را  زمین  آن،  وسیله‌ی  به  که  م‌ىفرستد  فرو  آبى  تدریج  به  آسمان  از 
نزَلْنَا 

َ
م‌ىگرداند.« روم/ ۲۴. در جای دیگر قرآن، آب را وسیله‌ی طهارت معرفی می‌کند: »أ

مَاءِ مَاءً طَهُورًا؛ از آسمان آب پاک فرود آوردیم.« فرقان/ ۴۸. این آیه، باران را به  مِنَ السَّ
عنوان آب طهور و عاری از مواد زائد و نجاست معرفی کرده‌است.



305

رآن
ر ق

ب د
ت/آ

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
رحمت‌بودن آب 

با این‌که همه‌ی موجودات عالَم، از جمله آب، از آیات الهی‌است و نشان از آفریننده‌ی گیتی 
دارد، در هیچ ‌یک از آیاتِ مربوط به آب، آفرینش یا وجود آب، آیه‌ی خدا شناسانده نشده؛ 
بلکه نزول آب از آسمان و درپی آن احیای زمین، رویش گیاهان و درختان مختلف با انواع 
گوناگون میوه‌ها که درک آن برای همه‌ی افراد بشر محسوس است، از آیات الهی دانسته 
ماءِ ماءً لَکم مِنهُ شَرابٌ؛ او )خداوند( کسی است که از  نزلَ مِنَ‌السَّ

َ
ذی أ شده‌است. »هُوَ الَّ

آیات قرآن، گاه نزول  از آن می‌نوشید« نحل/ ۱۰. در  آسمان برای شما آب فرستاد؛ شما 
آب از آسمان  در زمره‌ی نشانه‌های ربوبیت مستمر الهی شناسانده‌شده که چگونه خدای 
حکیم، آب را با تدبیر و تقدیر حکیمانه، به اندازه بر زمین مرده می‌ریزد و با آن به زمین و اهل 
آن حیات می‌بخشد. نزول آب و در پی آن، افزون بر احیای زمین، پراکنده‌شدن جنبندگان نیز 
رضَ بَعدَ 

َ
ماءِ مِن ماء فَأحیا بِهِ الأ نزَلَ اللّهُ مِنَ السَّ

َ
از آیه‌های الهی شمرده شده‌است: »و ما أ

ة« بقره/ ۱۶۴. مَوتِها و بَثَّ فیها مِن کلِّ دابَّ

نعمت‌بودن آب 
همه‌ی  حیات  در  آن  نقش‌های  بین  از  که  می‌دهد  نشان  آب  به  مربوط  آیات  به  کلی  نگاه 
موجودات زنده، بر منافع مستقیم و غیرمستقیم آن برای انسان تأکید شده‌است و سیاق بخش 
ماءِ ماء« در صدد برشمردن  نزَلنا مِنَ‌السَّ

َ
فراوانی از این آیات نظیر: »کلوُا و اشرَبوُا« و »فَأ

بندگان خدا  یا غیرصریح،  به‌طور صریح  آیات‌  از  این‌رو، بخشی  از  الهی‌است.  نعمت‌های 
را به شکر این نعمت بزرگ فرا می‌خوانند. با اشاره به نزول آب طهور از آسمان و احیای 
این  یادآوری  به  را  مردم  انسان‌ها،  و  دام‌ها  نیاز  مورد  آب  فراهم‌کردن  و  مرده  سرزمین‌های 
نعمت الهی دعوت می‌کنند. همین بیان، با دعوت مردم به سپاس‌گزاری از این نعمت همراه 
شده‌است. با دعوت از مخاطبان به تدبر در آب آشامیدنی و تأکید بر این‌که فقط خداوند 
آن آب گوارا را از ابرها فرو فرستاده و قادر است با تغییر نظام حاکم بر نزول آب، آن را به 
آب شور و تلخ تبدیل کند، خدا را مستحق سپاس‌گزاری دانسته و به شکر نعمت او تشویق 
کرده‌است. و نیز از دو دریای شور و شیرین و منافع آن دو یاد کرده و غرض از یادآوری این 

نعمت را شکرگزاری مردم دانسته‌است.



306

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آب؛ وسیله‌ی طهارت
آب هم طاهر است و هم مطهر؛ یعنی هم در ذات خود پاک است و هم پاک‌کننده. در این 
رابطه خداوند می‌فرماید: از آسمان آب پاک و پاک‌کننده فرو فرستادیم تا شما با آن خود را 
مَاءِ مَاءً  مَاءِ مَاءً طَهُوراً« فرقان/ ۴۸. »مِنَ السَّ نْزَلْنَا مِنَ السَّ

َ
پاک و پاکیزه نگهدارید: »و أ

رَکُمْ بِه؛ از آسمان برای شما آب فرستادم تا شما با آن خود را پاک کنید و پاکیزه زندگی  لِيُطَهِّ
نمائید.« انفال/ ۱۱. پاکی در دین اسلام از اهمیت خودویژه‌ای برخوردار است؛ تا آن حد 

که در متون اسلامی نطافت را جزء ایمان شمرده‌اند.

آب به عنوان مهم‌ترین گمشده‌ی بشریت 
آب، یکی از مهم‌ترین نعمت‌هایی است که خداوند در اختیار بندگانش قرار دادهاست. این 
نعمت الهی، زندگی همه موجودات کره‌ی زمین را تحت تاثیر قرار می‌دهد و تصور حیات 
بدون وجود آن امکان‌پذیر نیست. نه تنها زندگی انسان‌ها، بلکه زندگی همه‌ی حیوانات و 
گیاهان نیز به وجود آب بستگی دارد. امروزه که انسان‌ها به دنبال حیات در سیاره‌‌ه‌ای دیگر 
هستند، اولین چیزی را که جستوجو می‌کنند، آب است. بنابراین، باید قدر این نعمت را 
بدانیم و به درستی از آن استفاده کنیم. طبعیت را توسط آب سرسبز سازیم، طراوت و شادابی 

را در آن حاکم سازیم و از نشاط بیشینه برخوردار شویم.

آب و قدرت الهی
آب نشانه‌ی تحقق معاد و قدرت خداوند بر زنده‌کردن مردگان دانسته شده‌است. خداوند 
بزرگ در گاه نخست آب را آفرید که همه چیز از‌ آن خلق شده و خداوند نسب‌ هر چیزی را به 
آب می‌رساند؛ ولی برای آب، ‌نسبتی که بدان منسوب شود، قرار نداده‌است. خداوند متعال 
ذِی خَلقَ مِنَ‌الماءِ بَشَراً«. نه تنها انسان، که  آغاز آفرینش انسان را از آب دانسته: »وَ‌هُو الَّ
ة مِن ماء؛ خداوند  مبدأ آفرینش هر جنبنده‌ای را آب معرّفی کرده‌است: »وَاللّهُ خَلقَ کلَّ دابَّ
هر جنبنده‌ای را از آب آفریده‌است.« نور/ ۴۵. حال که آب مایه‌ی حیات است، باید بندگان 

خداوند جهت بهره‌برداری صحیح از آن تلاش نموده،  توسط آن طبیعت را احیا کنند.

کردیم:  خلق  آب  از  را  زنده‌ای  هرچیز  که  می‌کند  بیان  کلّی‌  صورت  به  متعال  خداوند 



307

رآن
ر ق

ب د
ت/آ

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
و  ریشه  که  می‌شود  دانسته  آیه  این  از   .۳۰ انبیا/  حَیّ.«  شَیء  کلَّ  مِن‌الماء  »و‌جَعَلنا 
سرچشمه‌ی همه آفریدگان آب است؛ همان‌گونه که طبق روایات اسلامی، اولین آفریده‌ی 
خداوند آب بوده است. آیه‌ی قرآن از این ماجرا به »کل شیء« تعبیر کرده و نشان داده‌است 
که تمام موجودات زنده از آب خلق شده‌اند. می‌توان گفت که آیه‌ی مذکور، حقیقت بزرگی را 
اثبات می‌کند که دانشمندان، فهم و اثبات آن را دست‌آورد سترگ برای علم قلم‌داد می‌کنند 
و آن این‌که نخستین بستر و گهواره‌ی حیات، آب است. فیلسوفان بزرگ قبل از میلاد نیز 

اساس طبیعت را از آب می‌دانستند.

آب، افزون بر مایه‌ی خلقت، در ادامه‌ی حیات موجودات تاثیر بسزایی دارد و دخالت 
آن فقط به اصل آفرینش خلاصه نمی‌شود. بنابراین، مهم‌ترین عنصر تشکیل دهنده‌ی یک 
سلول، آب است که در همه موجودات زنده از حیوان گرفته تا گیاهان وجود دارد. هم‌چنین 
آب در همه‌ی فعل و انفعالات درون اجسام‌ زنده، نقش اساسی دارد. در کنار همه‌ی این 
واقعیات موجود در مورد آب و اثر زیستی‌اش در زندگی جسمانی انسان، باید به آب و اثر آن 

در زیست معنوی انسان نیز توجه کرد.

تأکیداتی که خداوند در رابطه با آب نموده و آب را به ‌منزله‌ی خون در حیات طبیعت 
دانسته، نشان اهمیت فراوان آن است. باید گفت که مصرف بی‌رویه‌ی آب، سراسر جهان را 
در معرض خطر قرار خواهد داد. جهان در حال طی‌کردن مسیر خطرناکی‌است. استفادهی 
نادرست از آب، آلودگی و گرمای کره‌ی زمین را شدت داده و رگ‌های حیات طبیعت را 
از این خون ارزشمند خالی می‌کند، بشریت را با مشکلات تأمین آب روبه‌رو می‌سازد  و 
احتمال می‌رود جمعیت جهان به بهداشت دسترسی پیدا نکند و حتا جمعیت جهان در آینده 
به آب آشامیدنی سالم دسترسی نداشته‌باشند. چون به‌ صورت جدی شاهد کاهش منابع آب 
هستیم و به‌صورت کلی می‌بینیم گرمای زمین سبب می‌شود آب در برخی مناطق تا حد یک 
خشک‌سالی عظیم کاهش یابد. جمعیت جهان در مناطقی زندگی می‌کنند که مشکلات آب 

در آن‌ها به سطح بحران رسیده است.



308

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آب، همچون خون در کالبد طبیعت 
آب همانند خون در رگ‌های حیات جاری است. خون حیات جان‌داران، آب‌ است. به دلیل 
مصرف بیش از حد آب، سراسر جهان در معرض خطر نابودی قرار گرفته‌است. جهان با 
مصرف بی‌رویه‌ی آب در حال طی کردن مسیری خطرناک می‌باشد؛ استفاده‌ی ناعادلانه 
از آب زمین را در شرایط گرمای بی‌سابقه قرار داده و حیات جاری در رگ‌های طبیعت را 
خالی و سست کرده‌است. اگر وضعیت به همین روال ادامه یابد، جمعیت جهان به آب سالم 
دسترسی پیدا نخواهد کرد. با افزایش جمعیت جهان، هر روز تعداد بیشتری از افراد به آب 
سالم و خدماتی که نیازمند آب است، دسترسی ندارند و این کمبودها بیشترین تاثیرش را بر 
فقرا می‌گذارد. از آن طرف، اکثریت جمعیت جهان فقیر است. به دلیل ریخت‌وپاش‌های 
نامنصفانه و نابخردانه‌ی آب در سراسر جهان، دیگر از مرز کمبود آب آشامیدنی گذشتیم و 

عنقریب به مرحله‌ی نبود آن برسیم.

یست؛ جدی‌ترین تهدید زندگی در جهان امروز  آلودگی محیط ز
آلودگی محیط ‌زیست از طریق آلوده‌شدن منابع آب به‌وجود می‌آید؛ زیرا آب‌های آلوده، فضا 
بهداشتی،  یا وجودنداشتن سیستم‌های  مردم  دلیل عمل‌کرد ضعیف  به  می‌کند.  را مسموم 
آب‌های پاک آلوده می‌شوند و مردم از منابع آب آشامیدنی آلوده استفاده می‌کنند و طبیعتا 
در معرض خطر قرار می‌گیرند. علاوه بر کمبود بارندگی، آب‌نشدن برف‌های کوه‌ها باعث 
مناطق  در  آن  از  ناشایست  استفاده‌ی  و  پاک  آب  به  دسترسی  عدم  آب شده‌است.  کمبود 
مختلف جهان برجسته است. جمعیت قابل توجه در کشورهایی زندگی می‌کنند که تنش آب 
در آن‌ها بحرانی است. تنش آبی به وضعیتی گفته می‌شود که منابع آبی در یک منطقه برای 
نیازمندی‌های آن ناکافی باشد. وقتی که دقت کنیم، در اکثر کشورها آب سالم ناکافی است.

این‌را همه می‌دانند که بحران جهانی آب، ناشی از مصرف بی‌رویه، آلودگی و تغییرات 
آب و هوا می‌باشد و جهان چشم‌بسته در مسیری خطرناک گام بر می‌دارد و عملا با مصرف 
بیش از حد آب و ادامه‌ی سیاست‌های توسعه‌یی ناپایدار، بحران جهانی آب را دامن می‌زند. 
مواجه  جدی  خطر  با  را  بشریت  و  زمین  آینده‌ی  آب‌ها،  آلوده‌ساختن  و  بی‌رویه  مصرف 
می‌سازد. امروزه، جامعه‌ی بشری شاهد وقوع مکرر بلایای طبیعی مرتبط با آب، همانند 



309

رآن
ر ق

ب د
ت/آ

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
خشک‌سالی و آلودگی آب که صدها مرض از آن بر می‌خیزند، می‌باشد. اگر این وضع ادامه 
پیدا کند، ممکن است میلیون‌ها نفر با کمبود آب سالم مواجه شوند که در این میان مناطق 

آسیب‌پذیر جهان به شدت تحت تأثیر آن قرار خواهند گرفت.

این  است.  تخریب‌شدن  در حال  بی‌سابقه  با سرعت  زیست  آب، محیط  آلوده‌شدن  با 
امنیت  و  اقتصاد، معیشت، سلامت  پایه‌های  بلکه  گیاهان،  و  زندگی حیوانات  تنها  نه  امر 
غذایی بشر را در سراسر جهان نابود خواهد کرد. بحران غذایی و آلودگی محیط زیست که 
به دلیل جنگ‌های دامنه‌دار  در حدود نیم قرن گسترش یافته‌اند، قیمت کالاهای کشاورزی 
را به شدت افزایش داده‌است. به همین دلیل، میلیون‌ها نفر از گرسنگی رنج می‌برند. بحران 
امنیت غذایی در جهان در شرایط وخیمی قرار دارد. تغییرات آب و هوا، تاثیر قابل توجهی بر 
بهره‌وری موادغذایی گذارده و موجب کاهش تولیدات این بخش در سطح جهان شده‌است. 
بروز نگرانی‌های جهانی در خصوص بحران غذایی در کنار تاثیرات مخرب تغییرات آب و 

هوایی بر این بخش، مقوله‌ی امنیت جهانی غذا را بیش از پیش پررنگ نموده است.

مصرف بی‌رویه و استفاده‌ی ناپایدار از آب، توسعه‌ی بیش از حد، آلودگی محیط زیست 
طور  به  می‌شود،  محسوب  طبیعیت  حیات  رگ  که  را  آب  زمین،  نشده‌ی  مهار  گرمای  و 
فزاینده‌ای در معرض خطر و نابودی قرار داده‌است. به همین دلیل، کودکان مردم فقیر دچار 
سوء تغذیه‌ی شدید و حاد هستند که جان‌شان را تهدید می‌کند و به علت آلودگی محیط 
زیست جان می‌دهند. روی این جهت، جهان در این روزها مشکلات مشترکی دارد که تنها 
با همراهی کشورها در کنارهم، می‌توان از آن گذر کرد. با همکاری و هم‌دستی محیط زیست 

را سالم نگه داشت و سلامت را به کودکان سوء تغذی برگرداند.

به دنبال دارد. ادامه‌ی آن، محیط  آلوده، تغییرات اقلیمی خطرگستر را  بحران آب‌های 
به خطر مواجه می‌کند؛ چون بزرگترین جنگ جهان،  انسانی را  نابود و جوامع  زیست را 
کشانده‌است.  نبرد  میدان  به  همزمان  را  همه‌ی کشورها  که  اقلیمی‌است  تغییرات  حمله‌ی 
در این میان، کشورهایی که سلاح و ابزار مبارزه در دست ندارند، به نابودی نزدیک‌تراند. 
آیندگان‌شان  برای  و  رفت  از دست‌شان خواهند  ارزشمندشان  و  دوست‌داشتنی  زمین‌های 
چیزی باقی نخواهد ماند. پیش از جنگ سوم جهانی بر سر آب، جنگ تغییرات اقلیمی 



310

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

جهان را به نابودی می‌کشاند. جان به سلامت‌کشیدن از این جنگ، کار مشکل است که 
ضعفا را یارای آن نیست.

و  آب  بی‌رویه‌ی  مصرف‌کردن  و  صنعتی  فعالیت‌های  از  ناشی  زیست  محیط  آلودگی 
بی‌توجه‌ی انسان‌ها به طبیعت است. امروزه به واسطه‌ی وضعیت بحرانی آب و هوا، جهان 
با خطر جدی و خشن خشک‌سالی مواجه است؛ خطری که دیر یا زود دامن تمام ساکنان 
این کره‌ی خاکی را خواهد گرفت. باید گفت که بحران خشک‌سالی همواره این سیاره را 
تهدید می‌کند. اگر جهانیان جهت مدیریت این بحران دست به دست هم ندهند، طبیعتی که 

انسان جزو آن است، نابود خواهد شد.

گذاشته‌است.  نام  آب  جهانی  روز  را  حمل(   ۲( مارس   ۲۲ روز  متحد،  ملل  سازمان 
درگیران مساله ـ به گفته‌ی خودشان- در راستای جلب توجهی همگان برای عبور از بحران 
آب تلاش می‌کنند. کوشش‌های آن‌ها تا به حال تاثیر آن‌چنانی نداشته‌است. در روز جهانی 
تمام کشورها خواست در  از  برگزار کرد و  آب، سازمان ملل متحد نشست محیط زیست 
گاه‌سازی  آ به  را  آب  روز جهانی  ملل،  سازمان   ۲۱ بیانیه‌ی شماره‌ی  اجرایی‌شدن  راستای 
مردم در مورد آب اختصاص دهند. با آن‌هم، در طول سال‌های گذشته، در زمینه‌ی مقابله با 
خشک‌سالی در جهان دستاورد حاصل نشده و بشر همراه با توسعه‌ی صنعتی، بیش‌ از پیش 

به مصرف منابع آبی رو آورده‌است.

جمع‌بندی
آب مایه‌ی حیات است. خداوند متعال، همه‌ی موجودات را از آب خلق کرده‌است. علاوه 
بر خلقت، استمرار حیات‌شان را در آب دانسته‌است. در فرهنگ قرآن، آب جایگاه خاصی 
این جهت،  از  شده‌است.  دانسته  جان‌داران  تمام  نبود  مثابه  به  آب  نبود  و  دارد  در خلقت 
دانسته‌است.  گناهان  از  را  آن  آلوده‌کردن  و  کرده  منع  آب  بی‌رویه‌ی  مصرف  از  خداوند 
چون حیات جان‌داران به آب پاک بستگی دارد و آب همانند خون در رگ‌های آن‌ها برای 
ناشایست  امر  آن در دستگاه قرآن  بی‌توجه‌ی در مصرف  زنده‌نگهداشتن‌شان جریان دارد، 
تلقی شده‌است. آب، طبیعت را زنده و باطراوت نگه می‌دارد و به تعبیر قرآن، حتا طبیعت 

مرده را زنده می‌کند و به برگ‌وبار و شکوفه می‌نشاند.



311

رآن
ر ق

ب د
ت/آ

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
آب در فرهنگ قرآن، رحمت خاص الهی است. خداوند توسط آب به طبیعت مرده جان 
می‌بخشد و با نزول باران، برای بندگانش بزرگترین نعمت آسمانی را ارزانی می‌دارد. خداوند، 
مصرف‌کنندگان  دلیل،  همین  به  داده‌است.  جریان  زمین  رگ‌های  در  خون  همانند  را  آب 
بیش از حد آب را برادران شیطان خوانده‌است. مصرف بی‌رویه و بیش از حد آب، بحران 
جهانی آب را به وجود آورده‌است. آلودگی آب، محیط زیست و حیات زمین را به چالش 
کشیده‌است. هیچ موجود زنده‌ای نیست که در صورت نبود منابع آبی پاک و سالم، از منابع 
آب‌های آلوده برای آشامیدن استفاده نکند و همین موضوع آن‌ها را در معرض خطر ابتلا به 
بیماری‌های فراوان قرار داده‌است. بحران کم‌آبی شامل چند کشور کویری نیست، بلکه تمام 

کشورها را به شدت در معرض خطر قرار داده‌است.

در حال حاضر، رشد فزاینده‌ی جمعیت و افزایش مصرف آب، قطع بی‌رویه‌ی جنگل‌ها 
شیو‌ه‌های  هوا،  و  آب  آلوده‌کننده‌ی  صنایع  افزایش  و  شهرسازی  رشد  طبیعت،  تغییر  و 
نامناسب و غیر اصولی زراعت، ایجاد دریاچه‌های مصنوعی جهت تفریح، از عوامل مهم 
جامعه‌ی  برای  جدی  تهدید  امر،  این  است.  جهان  سطح  در  آب  منظم  چرخه‌ی  نابودی 
آب،  نبود  دارد.  قرار  تهدیدات  این  نخست  در خط  اما،  کابل،  می‌گردد.  بشری محسوب 
آلودگی آب، رها ساختن خودسرانه‌ی فاضلاب به جویچه‌های تخریب‌شده‌ی کنار سرک‌ها، 

مردم را به امراض گوناگون مبتلا ساخته و می‌سازد.





 روند فتوحات خراسان در
 قرن نخست اسلامی

 علی رسولی و حفیظ‌الله حفیظ

چکیده
بررسی  را مورد پژوهش و  تحقیق حاضر روند فتوحات خراسان در قرن نخست اسلامی 
قرار داده‌است. این تحقیق با رویکرد تاریخی و به شیو‌هی کتابخانه‌ای به این سؤال اصلی 
توسط  آن،  فتوحات  و  بوده  برخوردار  از چه جایگاه  که‌ جغرافیای خراسان  پاسخ می‌دهد 
این  یافته‌های  بر حسب  خلفای اسلام و فرماندهان اسلامی، چگونه صورت گرفته‌است. 
به  یاد می‌شده که در دوران حاکمیت اسلامی  تحقیق، سرزمین مشرقی اسلامی خراسان 
چهار ربع نیشابور، هرات، مرو و بلخ تقسیم شده‌بود. خراسان به سبب موقعیت جغرافیایی 
و ثروتش در قرن نخست هجری، توجه خلفای اسلامی، که جانشین پیامبر گردیده‌ بودند 
را به خود جلب نمود. چون آن‌ها سیاست شان را برگسترش قلمرو اسلامی بر مبنای جهاد 
قرار داده‌بودند، بدین ‌جهت فرماندهان ارشد شان را با نیروهای بسیار برای فتح خراسان 

noname
New Stamp_3



314

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

گسیل داشتند. این لشکر خیلی زود توانست شهرهای خراسان را به زور شمشیر و یا صلح 

فتح کند. خراسانیان نیز متعهد شدند تا برای خلافت اسلامی، جزیه و پول پرداخت کنند.

کلیدواژه‌گان: خراسان، خلفای اسلامی، فتوحات، صلح.

مقدمه
مقابل  در  که  می‌شد  گفته  اسلام  جهان  شرقی  سرزمین  به  خورشید  طلوع‌گاه  یا  خراسان 
بلادهای غربی قرار داشت. شهرهای بزرگ خراسان قبل از اسلام نیز به عنوان شهر وجود 
داشتند. گفته شده که برخی از این شهر‌ها به دستور اسکندر مقدونی ساخته شده اند. قبل 
از فتوحات اسلامی نیز، چه از نگاه سیاسی و چی از دید اقتصادی، مناطق خراسان یک 
منطقه‌ی استراتژیک به شمار می‌رفتند. چنان‌چه شاه‌راه شرق و غرب از آن‌‌جا می‌گذشت. 
با این وصف اما، در جریان فتوحات خراسان، این شهرها خیلی سریع توسط فرماند‌هان 
مسلمانان فتح شده و تحت حاکمیت خلفای اسلامی درآمدند. خراسان در دوران اسلامی 
به چهار ربعِ نیشابور، هرات، بلخ و مرو تقسیم شده‌بود که هر کدام از آن ربع‌ها، در چشم 
خلفای و فرمان‌روایان اسلامی، از جایگاه والا برخوردار بودند. جغرافیای خراسان در طول 
بر  مبتنی  را  شان  سیاستِ  راشدین  خلفای  پیامبر،  از  بعد  است.  بوده‌  اهمیت  حایز  تاریخ 
فتوحات بیرون از عربستان آغاز کردند که خیلی سریع بلادهای ایران )عراق و خراسان( را 

فتح کردند و اوضاع سیاسی آنجا را به نفع حاکمیت اسلامی تغییر دادند.

در اوایل فتح، فرماندهان اعراب در خراسان به یک سردرگمی کلان سیاسی گرفتار شده‌ 
بودند؛ چون نظام ثابت سیاسی در خراسان وجود نداشت و از طرف دیگر، مردمان بومی 
خراسان در بدو ورود اسلام آن را نپذیرفته‌بودند. بدین سبب، اوضاع سیاسی خراسان شکننده 
بود. چون بیشتر فتوحات در دوره‌ی خلفای راشدین جریان داشت و ناگفته پیداست که در 
حالت جنگی، بی‌نظمیِ از اجزای لاینفک آن است که از هر جا سر می‌زند‌ در این دوران، 
سرزمین خراسان آن روز از ثبات چندانی برخوردار نبود؛ اما خلفای بنی‌امیه به ثبات و نظم 

سیاسی در خراسان نزدیک شدند. چون شهرها را فتح و شورش‌ها خاموش می‌کردند.

پرسش تحقیق در بردارنده‌ی این مساله‌ی مهم است که اعراب مسلمان چگونه خراسان 



315

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
تاریخی را فتح کرده و زیر سلطه‌ی حاکمیت اسلامی درآوردند. فرضیه این تحقیق این است 
که، با توجه به آن‌‌چه به نظر می‌رسد، جغرافیای خراسان گسترده‌تر از چهار ربع )نیشابور، 
هرات، مرو، بلخ( محدودشده توسط مسلمانان بوده‌است که موقعیت و ثروت شان برای 
همه آشنا بودند. بدین‌ جهت، خلفای اسلامی برای فتح آن‌جا از عجله کار گرفتند. بنابر 
ضمیمه‌ی  را  شان  قلمرو  و  براندازند  را  فارس  شاهان  توانستند  هم  زود  خیلی  گزارش‌ها، 
حاکمیت اسلامی نمایند. هدف تحقیق این است که با جغرافیای تاریخی خراسان آشنایی 
حاصل گردد و چگونه‌گی ورود اسلام به خراسان روشن گردد. در مورد پبشینه‌ی تحقیق 
می‌توان گفت که با چنین موضوع، هیچ تحقیقی به ‌عنوان مقاله چاپ و نشر نگردیده‌است؛ 
با  فصل  دو  با  مقاله  این  است.  آمده‌  کتاب‌ها  لابلای  در  پراکنده  شکل  به  نکاتی  گرچه 
در قرن نخست اسلامی  فتوحات خراسان  و روند  تاریخی خراسان  ‌عنوان‌های جغرافیای 

شده‌است. بررسی 

یخی خراسان الف( جغرافیای تار
جغرافیای خراسان قبل از اسلام نسبت به زمان اسلامی گسترده‌تر بوده که شامل خوارزمیان، 
سغدیان و هراتیان می‌شده. این ایالت پهناور قرارگاه و کشور نیرومند اشکانیان شد )طاهری، 
1348: 1(. در عهد ساسانی که موازی با ظهور دین اسلام بود، خراسان یکی از ولایت‌های 
)استان( مهم بلاد فارس گردیده بود که اداره‌ی هر یک از ولایت‌های )استان( بلاد فارس توسط 
فرمان‌روایان اداره می‌گردید. این فرمان‌روایان را سپهبد )سر لشکر( می‌گفتند و هر سپهبد چند 
تن از مرزبانان را زیر فرمانش داشت. خراسان در این دوره به چهار بخش تقسیم شده‌بود که 
هر کدام مرزبان جداگانه داشت. این چهار بخش عبارتند از: »مرو شاهگان )شاه جهان(، بلخ 
یا باختر و تخارستان، هرات، فوشنگ و سگستان یا سیستان و سرزمین ورز رود یا فرا رود که 

بعد از تسلط مسلمانان به ماورالنهر تغییر نام یافت.« )همان، 1348: 2(.

خراسان کلمه‌ی مرکب از خُور و آسان است. خور مخفف و به معنای خورشید و آسان 
ایران  نقطه‌ی  شرقی‌ترین  خراسان  آمده‌است.  ظاهرشدن  و  نمایان‌گشتن  آمدن،  معنای  به 
می‌کند  زودتر طلوع  آن  در  دیگر جاها، خورشید  به  نسبت  که  است  و طلوع‌گاه خورشید 
آن پس  آغازين  که »مرزهاى  است  )نهچیری، 1370: 308(. خراسان سرزمينى گسترده 



316

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

هند  پشت  در  آن  پايين  مرز  و  باشد  بيهق  و  جوين  شهر  كه  دارد  فراخی  و  آزاد  عراق  از 
)طخارستان( و غزنه و سگستان و كرمان باشد و اينها خود از خراسان نباشند كه پيرامون 
مرزهاى آنند. خراسان شهرهاىي مهم را در بر دارد كه از آنهاست نيشابور، هرات، مرو كه 
مركز آن‌ها بوده، بلخ، طالقان، نسا، ابيورد، سرخس و شهرهاى ديگر كه در ميان آن‌ها در 
زير جیحون است.« )حموی، 1380؛ 2: 274(. مقدسی در وصف خراسان نگاشته‌‌است 
که در آب و هوا، صحت )بهداشت(، زمين، آب گوارا و ميوه‌های خوش‌مزه نظیر نداشت. 
یبا بوَد. در علم و دانش،  در وصف مردم شان گوید که قد و اندام شان بلند و صورت شان ز
به خصوص در فقه درايت وافر‏ داشتند. هم‌چنان، مرکز تجارتی شان فعال و رونق بازرگانى 
در میان شان عالی بود )مقدسی، 1361؛ 2: 428(. و نیز »در آنجا دانش بسيار، حافظه‌ی‌ 
شگفت‏انگيز، دارائى بسيار، راى استوار است. مرو در آنجا است كه دنيا بدان بسته و بلخ 
1361؛  است.« ‏)همان،  آنجا  در  نیز  فراموش‌ناشدنى  نيشابور  و  است،  بوده‌  بالاترين  كه 
هند  بلاد  تا  خراسان  شرق،  جانب  از  اند:  چنین  خراسان  جغرافیایی  مرزهای   .)430  :2
از جنوب تا کرکس کوه از غرب تا نواحی جرجان و غور و از شمال تا نهر جیحون است 
نیشابور،  ربعِ  چهار  به  اسلامی  دوران  در  خراسان  جغرافیای   .)114  :1423 )ناشناخته، 

هرات، مرو و بلخ تقسیم شده بود.

نیشابور: ربعِ نيشابور ولايتى بود وسيع و گسترده، دارای ناحیه‌های کثیر؛ از آن جمله بوده 
است »طبسين، قوهستان، نسا، أبيورد، ابرشهر، جام، باخرز، طوس، زوزن و اسفرائين.« 
از »زام،   بوده‌اند  نيشابور عبارت  دیگر شهرستان‌هاى  از طرف  و  )یعقوبی، 1356: 54(. 
باخرز، جوين و بيهق. نیشابور را دوازده روستاست كه در هر روستاى شان صد و شصت 

دهكده بوده‌ است.«‏ )ابن فقیه، 1379؛ 167(

هرات: هرات یکی از ارباع مهم دیگرِ خراسان است که به‌نام هری و یا هرا نیز یاد شده‌ 
است. علت نام‌گذاری هرات را به افسانه‌ای پیوند داده‌اند که از حقیقت علمی دور به نظر 
به ساختن  او دستور  بوده و  نام دختر ضحاک هرات  تعریف شده که  زیرا چنین  می‌رسد. 
شهری داد که به نام خودش باشد. بدین سبب شهر هرات به اسم وی معروف شد. برخی 
دیگر معتقدند بعد از طوفان حضرت نوح در محل کنونی هرات قلعه‌ای بنام شمیران بوده که 



317

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
پس از آن، دختر ضحاک دستور داد در این محله شهری بنا کنند )رنجبر، 1363: 262(. 
و  رفاه  مکان  و  برخوردار  شهری  بالایِ  جمعیتِ  از  نیز  اسلام  از  قبل  هرات  روی،  هر  به 
آسایش برای شهرنشین‌های آن منطقه فراهم بود. دین مردم آن مسیحی یا زردشتی بود که 
آثار باقی مانده‌ی‌شان در آنجا تا دیر زمان وجود داشته‌ است. آن‌ها حتی در قرن چهارم آزدانه 
می‌توانستند به عبادت‌گاه و کلیسای شان رفته به عبادت بپردازند )لسترنج، 1377: 435(. 
ماراباد،  کروخ،  اوبه،  استریبان،  مالن،  خسیار،  هم‌چون  کثیری  ناحیه‌های  دارای  هرات 
باشان، خشت، اسفزار، ادرسکر، کواران، کوشک و کواشان بوده‌‌ است. هرات در دوران 
حاکمان اسلامی به یکی از بزرگ‌ترین شهرهای خراسان تبدیل گشت؛ مساجد ساخته شد 

و علما و فقها در آنجا حاضر می‌شدند )اصطخری، 1340: 209(.

معروف  نیز  جهان  شاه  یا  شاه‌جان  به  که  بود  مرو  خراسان  ارباع  از  دیگر  یکی  مرو: 
بود. چون گفته شده که مرکزیت خراسان در مرو بود و آنجا ویژه‌ی شاهان بوده که در آن 
می‌زیستند )ابن فقه، 1379: 167(. مرو از شهر‌های قدیم است که»اسكندر )ذوالقرنين‏( 
آن را پايه نهاد. از ابن عباس آورده‏اند كه گفت: چه خوب شهريست مرو، ذوالقرنين آن را 
بساخت، عزير در آن نماز گزارد، جوي‌هايش بركت را با خود م‏ىآورند، هيچ در آنجا نيست 
مگر كه فرشته‏اى با شمشير آخته بر سر آن ايستاده، شر را از او دور م‏ىسازد و از قتاده نيز 
در تفسير آيت »لتنذر امّ القر‏ى و من حولها« گفته‌ است أم القرى )مادر شهر( در حجاز مكه 

و در خراسان مرو است‏.« )مقدسی، 1361؛ 2: 433( 

بلخ: بلخ به معنی کدویی است که در آن شراب ساخته‌شود. به معنی درخت بلوط نیز 
آمده‌ است؛ اما مراد در اینجا بلخ نامیست از مشهورترین شهرهای خراسان که در قدیم باختر 
نیز یاد شده است )رنجبر، 1363: 94( بلخ در دوران اسلامی از جایگاه ممتاز برخوردار 
بلخ  ناحیه‌های  بود. حاکمان و فقهای اسلامی در همان‌جا مکان داشتند. از شهرهای و 
غربنگ‏،  خلم،  طالقان،  ولوالج،  طخارستان،  برواز،  مذر،  جا،  كركو،  سليم،  »اشفورقان‏ 
اندراب،  آرهن،  راون  اسيكمشت،  بالا،  بغلان  پائين،  بغلان  رؤب،  اسكلكند،  سمنگان، 
خست، باميان، بسغورفند، سگاوند، لخراب ديگر از روستاهاى بلخ، بدخشان و بنجهير، 

جاربقله، بروان« است )مقدسی، 1361؛ 2: 430(.



318

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ب( فتوحات خراسان در قرن اول هجری
گسترش قلمرو اسلامی و فتح خراسان را می‌توان به دو دوره تقسیم کرد. نخست توسط 
خلفای راشدین اسلامی شروع گردید. هرچند روند فتوحات اسلامی در دوره‌ی عمر بن 
خطاب به خراسان رسید، اما در دوره‌ی او و دوران‌های عثمان بن عفان و  علی بن ابوطالب 
متابعت  اسلامی  حاکمیت  از  آسانی  به  خراسانیان  چون  نگردید.  فتح  کامل  صورت  به‌ 
اریکه‌ی خلافت  به  علی  از خلافت  بعد  که  است  امویان  دوره‌ی  دوم  دوره‌‌ی  نمی‌کردند. 
مسلمین تکیه زدند. خلفای اموی توانستند خراسان و شهرهای اطراف آن‌ را فتح کرده و 

آورند. در  اسلامی  تحت حاکمیت 

۱. فتح خراسان در دوران خلفای راشدین
بعد از رحلت پیامبر، امور مسلمین به دست خلفای راشدین )ابوبکر، عمر، عثمان و علی( 
قرار گرفت. از نخستین سیاست خلفا گسترش قلمرو اسلام و مسلمین در امر جهاد بود. 
خلیفه‌ی اول را، بعد از فتوحات اندکِ که داشت، اجل نگذاشت به حیات خود ادامه دهد. 
با روی کار آمدن خلیفه‌ی دوم، امور سیاسی شکل دیگری به خود گرفت. او برای گسترش 
ایران آغاز  قلمرو حاکمیت اسلامی سعی بسیار به خرج داد. لشکرکشی‌هایی را به سمتِ 
کرد. البته امیر فارس یزگرد سوم سدی محکم پیش‌روی اعراب فاتح و خلیفه‌ی مسلمین 
محسوب می‌شد. با این وجود، مسلمانان به پیش‌روی شان ادامه دادند که به جنگ‌ها میان 
طرفین منجر شد. بزرگ‌ترین جنگ مابین طرفین، در سال بیست و یکم هجری )641 م( 
در نهاوند رُخ داد. سر انجام، لشکریان بی‌شمار یزدگرد کشته‌شدند. آن‌ها از اعراب مسلمان 
ضربه و شکست محکم خوردند و خود یزدگر به سمت قُم و بعد کاشان فرار کرد. بعد از 
یزگرد  دنبال  به  مسلمانان  گریخت.  به خراسان  یزگرد  فارس،  و  نهاوند  در  اعراب  پیروزی 
و فتح خراسان حرکت کردند. برای فتح بلادهای مشرق، برای هر فرمانده تشکیل گروه 
دادند. احنف بن قيس از فرماندهان معروف آن عصر همراه با گروهش براى فتح خراسان 
آماده‌شد )ابن خلدون، 1363؛ 1: 548(. برای رسیدن به خراسان، احنف از راه طبس وارد 
شد و شهر هرات را با جنگ تصرف کرد. صحار بن فلان عبدى را حاکم هرات منصوب 
الله بن  بن عبد  او مطرف  از طرف دیگر،  از فتح هرات طرف مرو حرکت كرد.  بعد  کرد. 



319

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
شخير را به نيشابور فرستاد و حارث بن حسان را به سمت سرخس روانه نمود. احنف که به 
مرو رسيد، يزدگرد از آنجا فرار کرد. احنف مرو را فتح و در آنجا اقامت گزيد. بعد از چند 
مدت، او از مرو خارج شد و حاکمیت آن‌جا را به نعمان باهلى سپرد. در آن هنگام يزدگرد 
از حاکم سغد و امیر چين یاری خواست. احنف نیز از كوفه کمک خواست که بعد به وی 

ملحق شدند.

احنف طرف مرو رود حرکت کرد زیرا یزدگرد در آنجا پنهان شده‌بود. يزدگرد از حرکت 
احنف مطلع شد. به ناگزيری آنجا را ترک گفته روانه‌ی بلخ شد. احنف شهر مرو رود را فتح 
کرد و مدتی در آنجا اقامت نمود. عده‌ی از لشكریان را  به تعقيب يزدگرد فرستاد و خودش 
از عقب لشکریان حرکت كرد. آن‌ها در بلخ با يزدگرد روبرو شدند و او را شکست دادند. 
يزدگرد با عده‌ی از افرادش به ماوراءالنهر فرار کرد. احنف با لشکریان تابع خود بلخ را نیز 
فتح کرد. در این هنگام، خراسانیان گروه-گروه صلح کردند و هر كه فرار کرده‌بود بازگشت. 
از نيشابور تا تخارستان تمام مردم آرام شدند. احنف از بلخ به مرو رود رجعت کرد و مدتی 
در آنجا سکنا گزيد. از آنجا ربعى بن عامر را به فرمانداری تخارستان مقرر كرد )ابن اثیر، 

1371؛ 9: 55(.

احنف خبر پیروزی شان را بر يزدگرد برای عمر مکتوب کرد و غنایم را به وی فرستاد 
از فتح خراسان در  نامه‌ی خبر  از دریافت غنایم و  )طبری،‌1375؛ 5: 2003(. عمر پس 
از  و دست  باشى  مقيم  آنجا  در  و  گردى  باز  بصره  »به جانب  نگاشت:  نامه چنین  جواب 
خراسان بدارى كه ما را با خراسان و خراسان را با ما هيچ كارى نيست. كاشىك ميان ما 
از آتش و هزار سدّى بودى در ميان چون  از آهن و درياها بودى  و خراسان كوه‌ها بودى 
سدّ سكندر. على بن اب‌ىطالب )رض( حاضر بود گفت: اى خليفه چرا چنين م‏ىفرماىي؟ 
اميرالمؤمنين فرمود: از جهت آنك‌ه خراسان از ما بسى دور است و ولايتى است پر از فتنه و 
شر و اهل آن پر از يكنه و حيله و نفاق. على گفت: خراسان اگرچه از ما دور است، ولكين 
ولايت خراسان را خصايص و مأثر بسيار است.« )ابن اعثم کوفی، 1372: 261-262(. به 

همین دلایل، عمر در فتح خراسان علاقه‌مندی زیاد نشان نداد.

به هر حال، در دوران عمر، مسلمین تا بلخ و ماوراءالنهر رسیدند؛ اما آن به معنی فتح 



320

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

کامل خراسان نبود. چون به نظر می‌رسد در نخست نیت اعراب فتح خراسان و ضمیمه‌ی آن 
به حکومت اسلامی نبوده؛ بلکه بیشتر تمرکز شان تعقیب و پی‌گیری یزگرد بوده‌است. و دوم 
این‌که مسلمانان با مناطق فتح‌شده صلح و قرارداد عقد می‌کردند که این عقود ضامن بقای 
آن مناطق فتح‌شده نبودند؛ زیرا بعد از شهادت عمر، مردم خراسان و فارس پیمان و عقد را 
شکستادند. بنابراین، خراسان در دوره‌ی عمر فتح سرتاسری نشد؛ اما بعد از درگذشت وی 
و به‌خلافت‌رسیدن عثمان، جریان فتوحات ادامه یافت. بدون شک فتح خراسان در دوره 

عثمان نسبت به دوره عمر کامل‌تر و تحرک بیشتر داشت.

عثمان در نخستین وقت ممکن، ابوموسی اشعری والی دست نشانده‌ی خلیفه ی دوم 
که در بصره بود را بر کنار نمود و به جاى او عبدالله بن عامر بن كريز را منصوب کرد؛ زیرا 
عبدالله بن عامر قرابتِ پسری خاله‌گی با عثمان داشت. عبدالله بن عامر وقتی به ولایت 
از وی  نیز  بصره  مردمان  نبود.  بیش  پنج ساله  و  بيست  که جوانی  منصوب شده‌بود  بصره 
اعثم کوفی، 1372: 280(. عبدالله  )ابن  فرستادند  و دورد  تحیت  او  به  و  استقبال کردند 
به سال س‌ىام هجری به جنگ خراسان رفت. او زياد بن اب‌ىسفيان را جانشین خويش در 
بصره گماشت. عبدالله بن عامر، احنف بن قيس -و به گفته‌ی برخی‌ها، عبدالله بن خازم 
بن اسماء بن صلت بن حبيب سلم‌ى را فرمانده‌ی ارشد خود در خط مقدم جنگجویانش 
انتخاب کرد. در مرحله‌ی نخست، او با مردم طبسین )دو طبس، دو آبادی بود بر سر راه 
کرمان به خراسان که دروازه‌ی خراسان تلقی می‌شد( صلح  منعقد کرد. از آنجا عبدالله، 

احنف بن قيس را به ناحیت قوهستان روان کرد )بلاذری، 1337: 561(.

سپس ابن عامر لشکری  به فرماندهى اوس بن ثعلبه بن رقى، و به قولى خليد بن عبد 
گاهى بزرگ هرات رسيد و نزد ابن عامر آمد و با  الله حنفى- به هرات فرستاد. اين خبر به آ
وى نسبت به هرات، بادغيس، بوشنج مصالحه كرد. »ابن عامر براى وى نوشت: بسم‌الله 
الرحمن الرحيم. اين است آن‌چه عبد الله بن عامر بزرگ هرات و بوشنج و بادغيس را بدان 
حكم مك‏ىند. او را به ترس از پروردگار و راهنمائى مسلمانان و اصلاح كار سرزمين‌هاى 
تحت امرش فرمان م‏ىدهد و نسبت به كوه و دشت هرات با وى مصالحه مك‏ىند؛ بر اين 
قرار كه جزيه‌ی مورد صلح را بپردازد و آن را به عدالت ميان سرزمين‌ها قسمت كند هر كه 



321

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
سر پيچد، وى را عهدى و ذمه‏اى نخواهد بود. ربيع بن نهشل بنوشت و ابن عامر مهر كرد 
و نيز گويند كه ابن عامر خود با جماعتى عظيم به هرات رفت و با مردم آن شهر نبرد كرد، 
به هزارهزار درهم صلح  بادغيس  و  بوشنج  و  به هرات  با وى نسبت  سپس مرزبان هرات 

كرد.« )همان، 1337: 564(.

خبر پیروزی اعراب به شهر مرو رسيد كه توس و نيشابور را عبد الله بن عامر تصرف و 
فتح کرده‌است. از طرف دیگر، يكفيت جنگی مسلمانان و روحیه‌ی آن‌ها به سطح بالا به نظر 
می‌رسید. از این جهت یک نوع ترس برای غیر مسلمانان ایجاد شد. مروی‌ها از وضعیت 
پیش‌آمده ترسیدند و سفیری را نزدي عبدالله روان کردند و از او طلب صلح نمودند؛ مشروط 
بر آن‌که هر سال سيصد هزار درم نقد بدهند. عبدالله خواسته‌های آن‌ها را  قبول کرد و عبد 

الله بن عوف الحنفى را به حاکمیت مرو روان کرد )ابن اعثم کوفی، 1372: 283(.

سپس احنف از مرو رود سوى بلخ رفت و آنجا را تحت محاصره‌ی خویش قرار داد. 
با وی خواستار مصالحه شدند. بلخی‌ها متعهد شدند که در دولت اسلامی  نیز  مردم بلخ 
جهیزیه پرداخت کنند. احنف پسر عموى خودش، اسيد بن متشمس را در بلخ گماشت و 

خودش به طرف خوارزم رفت )طبری، 1375؛ 5: 2169(‏.

عبدالله بن عامر در فتوحات شهرهای خراسان موفقانه عمل کرد. او شهر به شهر را 
تحت جغرافیای اسلامی درآورد. خراسانیان را در جمع خراج‌گزاری حکومت اسلامی قرار 
داد. بعد از بلخ، امیر سرخس خواستار صلح و امان شد؛ مشروط بر آنك‌ه سرخس تحت 
حاکمیت خودش باشد و او در بدل، هر سال صد هزار درم نقد و هزار کر گندم و هزار کر 
جو به دولت اسلامی بدهد. عبدالله به خواسته‌های او لبیک گفت )ابن اعثم کوفی، 1372: 
عامر درخواست  بن  عبدالله  از  نساء  امیر  و سرخسی‌ها،  بلخی‌ها  با  از صلح  بعد   .)283
صلح کرد. امیر نساء به اقرار خودش، هر سال سيصد هزار درم نقد و هزار كر گندم و جو به 
عبدالله پیشنهاد کرد. او نیز درخواست امیر نساء را قبول کرد. بعد از آن راويه، امیر فارياب 
و طالقان، مطالبه‌ی صلح کرد. او متعهد شد که دوصد هزار درم و پانصد كر گندم و جو به 
حاکمیت اسلامی تحویل دهد. عبدالله با خواست آنان نیز موافقت کرد ) همان، 1372: 

.)283



322

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

به همین وصفی که گذشت، خراسان فتح شد. گرچه تا هنگامی یزگرد زنده بود، اغلب 
مقاومت‌های بر علیه اعراب توسط تحریک یزدگرد صورت می‌گرفت. چنانچه بعد از خروج 
ابن عامر از خراسان، بزرگی از خاندان کارن )قارون( گروهى بسيار از ناحيه‌ی دو طبس و 
مردم بادغيس و هرات و قهستان فراهم آورد که عدد لشکریانش تا چهل هزار نفر رسیده‌بود 

)طبری، 1375؛ 5، 2171(.

یزدگرد در آخرین روزهای حیات خود در مرو بود. وی از فرماندار خود در آن شهر، كه 
نامش ماهويه بود، مطالبه‌ی مال كرد. ماهويه این درخواست یزدگرد را نپذیرفت )مقدسی، 
1374؛ 2: 867(. و از آن‌جا که »ماهویه داماد خاقان پادشاه ترك بود و از طرف دیگر، 
يزدگرد بر ماهویه فشار مالیات آورد، وی به خاقان پيام داد و خاقان با لشكرهاى خود به 
مرو آمد. ماهويه دروازه‌ی شهر را براى او گشود و يزدگرد تنها و با پاى پياده گريخت. پس 
از دو فرسنگ پياده‌روى، در آخر شب به آسيابى رسيد كه چراغى در آن روشن بود، داخل 
آسياب شد و به آسيابان گفت: امشب مرا پيش خود پناه بده. او به يزدگرد گفت: چهار درهم 
بده كه بايد به صاحب آسياب بپردازم. يزدگرد شمشير و كمربند خود را باز كرد و گفت اين 
از تو باشد. آسيابان روپوش خود را براى او پهن‌کرد و يزدگرد از شدت خستگى خوابيد. 
چون خوابش سنگين شد، آسيابان برخاست و او را با ميله‌‌ی آسياب كُشت و جامه‏هايش را 
بيرون آورد و جسدش را در رودخانه افكند. صبح مردم يك‌ديگر را فراخواندند و از هر سو 
به خاقان حمله‏ور شدند بطورى كه خاقان گريزان از مرو بيرون رفت و راه صحرا را پيش 
گرفت. مردم به جستجوى شاه برآمدند و او را نيافتند. در جستجوی یزگرد برآمدند، تا این‌که 
پيدا كردند.  آسيابان  نزد  را  را در رودخانه و جامه‏هايش  يزدگرد  به آسياب رسيدند. جسد 

حكومت پارسيان بدين گونه منقرض شد.« )دینوری، 1371: 176-175(.

بعد از کشته شدن عثمان، علی بن ابی‌طالب به خلافت مسلمین تکیه زد. در زمان او، 
ماهويه حاکمیت مرو را به عهده داشت. علی نامه‌ی برای دهقان‌ها و ده‌‌سالاران مکتوب 
کرد كه جزيه را به ماهويه تحویل دهند. اما خراسانیان این فرمان  را تعظیم نکردند. در این 
هنگام، على جعده بن هبيره‌ی مخزومى را به طرف خراسان روانه کرد. وى نیز به تابع‌کردن 
که  گفته شده  هم‌چنان،  على شهید شد.  تا  ماند  ناآرام  و خراسان  نيامد  پیروز  خراسانیان 



323

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
نخستين حاکم على در خراسان، عبد الرحمن بن ابزى بود و بعد از او جعده بن هبيره‌ی 

مخزومی حاکم آن بلاد مقرر گردید )بلاذری،‌1337؛ 569-568(.

۲. فتح خراسان در دوران امویان
چون  نمی‌رسد؛  نظر  به  بهتر  زمان  آن  در  خراسان  اجتماعی  و  سیاسی  اوضاع  اوایل،  در 
خراسان در مسیر فتحی قرار داشت که از دوران خلفای راشدین شروع شد، ولی در دوران 
به  یا  فتح  این  شدند.  فتح  خراسان  شهر  چند  عمر،  دوره  در  چنانچه  ماند.  ناتمام  خلفا 
زور شمشیر بود یا با صلحی که پایدار نبود؛ چون بعد از عمر دیده-شد که مردم خراسان 
عهدشکنی و نقض صلح کردند. خراسانیان درگذشت عمر بن خطاب را غنیمت شمرده 
و خيانت نمودند )ابن اثیر، 1371؛ 9: 206(. عهدشکنیِ خراسانیان و نبود مرجع و نظام 
سیاسی قدرتمند و استوار تا دوران آخرین خلیفه‌ی از خلفای راشدین که علی ابن ابی‌طالب 
باشد، دوام داشت. این بی‌ثباتی سیاسی در خراسان در دوران خلفا را می‌توان معلول چند 
نداشتن  و  اسلامی  خلافتِ  مرکز  از  خراسان  جغرافیایی  دوری  یکی  دانست:  عمده  علت 
تجربه‌ی اداره و رهبری حکومت. دوم عدم پذیرش آیین جدید )اسلام( از طرف خراسانیان، 
عدم آشنایی با آیین جدید )اسلام( و شوریدن در مقابل اعراب. سوم به سربردن در وضعیت 
و حالت جنگی. چون فتوحات جریان داشت، در این موقع خلفا نمی‌توانستند اقتدار کامل 

در خراسان داشته باشند.

اموی،  حکومت  پایه‌گذار  معاویه،  چون  شد.  فتح  خراسان  اما،  امویان  دوران  در 
از  بود. وقتى فرصتى مي‌ديد  دنيا دورانديش  شخص جدی، قاطع، مكار، مدبر و در كار 
كف نمي‌گذاشت، درنگ نميك‌رد و وقتى با سخنش معارضه مي‌شد، سخت از خود دفاع  
ميك‌رد و سخن حريف را مي‌بريد )مسعودی، 1365: 279(. وی می‌دانست که خراسانیان 
به سهل و آسانی مطیع خلافت اسلامی نمی‌گردند. بدین سبب والی‌های مقتدر را تعیین و 
می‌فرستاد. در عین حال، سیاستش عربیزه‌کردن دستگاه خلافت و اُمَرا بود. او بر این باور 
را تحت مهار حکومتش  بهتر خراسانیان  با چنین شیوه‌‌ی سیاستِ خود، می‌تواند  که  بود 

درآورد. چون آن‌ها در دوران خلفا، سرکشی کرده و از خراج طفره ‌رفته‌بودند.

زودترین وقت  به  نمی‌کردند،  مقاومت  نافرمانی‌های خراسانیان  برابر  در  که  را  والیانی 



324

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

برکنار و سبک‌دوش می‌کرد. چنان‌چه معاویه، قيس بن هيثم بن قيس بن صلت سلمى را 
بر خراسان گماشت و او اقدام به خاموشی نافرمانی‌ها نکرد و یا نتوانست اوضاع را تحت 
کنترل درآورد. زیرا برخی از آنان بر صلح  متعهد بودند و خراج می‌سپردند. او حدود يك 
سال يا نزديك به آن بر خراسان فرماندار بود. بدین جهت معاويه او را معزول نمود و خالد بن 
معمر را به جايش گماشت. خالد نیز در آن هنگام وفات کرد. گفته‌شده که معاويه از گماشتن 
او به فرمانداری خراسان پشيمان شد و جامهى‏ مسموم برايش فرستاد. به قولى ديگر، شيشه 
به پايش فرو رفت و چنان خون ضایع کرد تا وفات نمود. سپس معاويه ولايت خراسان را به 

عبدالله بن عامر والى بصره داد )بلاذری، 1337؛ 599(.

به  را  زياد  بدین سبب، معاویه عبیدالله  از سیاست زور کار می‌گرفتند.  بیشتر  اموی‌ها 
خراسان فرستاد. ایشان بر علاوه‌ی خراسان، از آب جيحون نیز ‌گذشت و به بخارا رفت. 
حاکم بخارا خاتون بود. عبیدالله آنجا را تصرف کرد و سرانجام برده‌های بسیار گرفت. این 
اتفاق در آخر سال پنجا و سه و اوایل پنجا و چهار رُخ داد. او به محضی که به شهر بخارا 
آماده  را  منجنق‌ها  و  ایستادند  به صف‌های طولانی  آن‌ها  و  کرد  آماده  را  لشکریان  رسيد، 
کردند. حاکم بخارا شخصی را نزد تركان فرستاد و از آن‌ها مطالبه‌ی همکاری نمود. کسی 
دیگر را نزدی عبیدالله زياد فرستاد و هفت روز از او مهلت خواست. به او گفت: من از 
شما اطاعت می‌کنم. در ضمن این پیغام، هديه‌هاى بسياری نیز فرستاد. اما در اين هفت 
سرانجام  زمان خواست.  ديگر  روز  هفت  و  فرستاد  هديه  دوباره  نرسيد.  او  به  کمک  روز 
لشكر ترك‌ها به کمک حاکم بخارا رسيد و همه جمع شدند. لشكر بسياری برای حمایت از 
حاکم بخار گرد آمدند. جنگ‌هایی میان طرفین رُخ دادند و سر انجام حاکم بخارا از اعراب 

مسلمان شکست خورد )نرشخی، 1363: 52(.

از »سلاح و  بسیار گرفتند؛  آن‌ها غنيمت  بود.  نفع مسلمانان  به  این جنگ  نتیجه،  در 
ينه و سيمينه، و برده گرفتند. و يك پاى موزه خاتون با جورب  گرفتند. و جورب  جامه و زر
و موزه از زر بود مرصع به جواهر، چنانكه قيمت كردند دویست هزار درهم آمد. عبیدالله 
زياد فرمود تا درختان میك‌ندند و دی‌ها را خراب مك‌ىردند و شهر را نيز خطر بود. خاتون 
مال  و  درم  هزار  بار  هزار  هزینه‌ای  به  شد  برقرار  صلح  خواست.  امان  و  فرستاد  شخص 



325

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
از  برد. چون وى  با خويشتن  برده  آن چهار هزار  بازگشت. و  بفرستاد، و مال بگرفت، و 
از  امير خراسان شد،  بن عثمان  پنجاه‌وشش و سعيد  امارت خراسان معزول شد در سال 
جيحون بگذشت.« ) همان،1363: 53 (. این سیاست قدرت و شمشیر امویان در میان 
حاکمان شان دوام‌دار بود. آن‌ها نمی‌خواستند کسی در حکومت شان سر بلند کند و اوضاع 

را بر وفق مراد خویش پیش ببرد.

بر  از وی  بعد  که  ماند. حکمایی  پابرجا  از وفات شان  بعد  معاویه  خط ‌مشی سیاسی 
اریکه‌ی قدرت مسلمین نشستند نیز از خط فکری و سیاست معاویه بهره ‌بُردند. اما بعد از 
مرگ یزید، اندکی هرج‌ومرج بر سری جانشینی‌اش پیش آمد که مروانی‌ها به خوبی وضعیت 
موجود را به نفع خویش اداره کردند. در آن زمان که اداره حکومت اسلامی دُچار ضعف و 
سردرگمی کلان شده بود، بالای خراسان نیز سایه‌ی شوم انداخته‌بود. تا این‌که عبدالملك به 
خلافت رسید. او اوضاع اداره‌ی حکومتِ اسلامی را از وضعیت نامطلوب به حالت عادی 
تغییر داد. عبدالملک با فرستادن والیانی مثل حجاج، اوضاع سیاسیِ خراسان را نیز به نفع 
به  این‌که حجاج را والی خراسان مقرر کند، مدتی  از  تغییر داد. او قبل  حکومت خویش 
نامه به حجاج نوشت: »اما بعد، اى  با دست خود چنین  عراق والی ‌فرستاد. عبدالملک 
حجاج تو را بر دو عراق )كوفه و بصره( والى و مسلط ساختم، پس هرگاه وارد كوفه شدی، 
چنان لگدكوبش كن كه اهل بصره بدان زبون گردند و از مداراى با )مردم( حجاز بپرهیز؛ 
چه گوينده‌ای در آن‌جا هزار )كلمه( م‏ىگويد و يك حرف را بكار نم‏ىبرد. تو را بر دورترين 
نشان زدم پس خود را بر آن )هدف( بینداز و آن‌چه را از تو انتظار دارم در نظرگیر والسلام.« 

)یعقوبی، 1371؛ 2: 223(.

برای  می‌توانستند  آن‌ها  با  چون  بود.  ضرورت  یک  کارگزارانی  چنین  امویان،  برای 
از جهت  نتیجه‌ی ملموسی برسند.  به  پیش‌بُرد اهداف سیاسی شان و فتح کامل خراسان 
دیگر، خلفای اموی به آن‌ها نیازمند به نظر می‌رسیدند؛ زیرا نمی‌خواستند علیه حکومت 
از  را  شورش  و  خطر  آن‌ها  چون  بمانند.  ناتمام  فتوحات  تا  گیرند  صورت  شورش‌ها  شان 
جانب خراسان بیشتر احساس می‌کردند، امثال حجاج را در آ‌نجا والی مقرر می‌کردند. در 
آن عصر، عبدالملك بن مروان، اميه بن عبدالله که والی خراسان بود را برکنار و خراسان 



326

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

در  ) طبری، 1375؛ 8: 3661 (. حجاج  يوسف محول کرد  بن  به حجاج  را  و سيستان 
خراسان، برای بقای امویان و سرکوبی مخالفین سعی زیاد نمود. او سیاست اموی‌ها را، 
پیاده  به‌خوبی  بود،  مردم  نظرداشت رضایت  در  بدون  و  بر حکومت مطلق‌گرایی  مبتنی  که 
می‌نمود. حجاج برای حکومت اموی‌ها آن‌قدر مؤثر بود که بعد از مردنش باعث پریشانی 
پنجاه‌وچهار سالگى در واسط عراق  پنجم هجری و در  نود و  او در سال  اموی‌ها گردید. 
برای استقرار  او   بر مردم حكومت كرده‌بود.  درگذشت. روی هم رفته، مدت بيست سال 
سپاه‏ها  در  که  افرادی  شمارش  بدون  زد.  سر  و  گردن  را  افراد  بیشترین  امویان  حکومت 
کشته  دست  به  که  کردند  شمارش  شخص  هزار  بيست  و  یک‌صد  بود،  كشته‌  جنگ‌ها  و 
شده‌بود. وقتى حجاج از دنیا رفت، پنجاه هزار مرد و سى هزار زن در محبس وى زندانی 
بودند. شانزده هزار نفر از زنان زندانی برهنه بودند. محبس زنان و مردان ىكي بود و حفاظى 
تابستان و باران و سرماى زمستان محفوظ دارد )مسعودی،  نداشت كه مردم را از آفتاب 
پدید  امویان  دوران  در  را  خراسان  سیاسی  اوضاع  که  دیگری  مشکل   .)169  :2 1374؛ 
آورده‌بود، اعراب مهاجر بودند. آن‌ها گه‌گاهی در میان خویش به نزاع می‌پرداختند که حل 

نبود. از عهده‌ی هر والی  بهترکردن اوضاع سیاسی  برای  آن 

والیِ دیگر خراسان قتیبه بن مسلم باهِلی بود. او که با حمایت حجاج بن یوسف و ولید 
بن عبدالملک والی خراسان شده‌‌بود، توانست برای مقاصد و اهداف سیاسیِ خلیفه اموی، 
دو گام اساسی بردارد. نخست، فتوحات را از سر گرفت. برای گسترشِ قلمروِ جغرافیای 
حکومتِ اسلامی، از آمودریا گذشت و به نبرد با شهرهای ماوراءالنهر پرداخت. گام دومی 
که ایشان برداشت این بود که اتحاد را بر اردوی اعراب خراسان حاکم نمود. قتیبه با کوشش 
بسیار توانست اعراب را در خراسان متحد کند. ایشان وقتی توانست در این امر مهم دست 
پیدا نماید که فضای پربرخورد سیاسی، با حسادت و کینه عجین شده‌بود؛ اما وی موفق 
شد آن را تصفیه کند. بیشتر این مسائل اقتصادی بود که حسد و کنیه را در میان اعراب بر 
می‌انگیخت ) شیخ نوری، 1388: 139(. این امر )‌اتحاد( در اوضاع سیاسی خراسان مهم 
به نظر ‌می‌رسید؛ زیرا به هر اندازه که اعراب در خراسان منسجم و با والیان متحد و همکار 
می‌بودند، زمینه‌ی اعمال قدرت سیاسی حاکمان اموی را بیشتر از قبل فراهم می‌نمودند. با 



327

می
سلا

ت ا
خس

ن ن
 قر

 در
سان

خرا
ت 

وحا
د فت

رون
ت/ 

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
فراهم‌شدن زمینه‌ی اعمال قدرت بر جوامع اسلامی، به خصوص بر خراسان، می‌توانست 

ضامن بقای حکومت شان باشد.

نتیجه‌گیری
از این تحقیق نتیجه می‌گیریم که جغرافیای خراسان قبل از اسلام، نسبت به زمان اسلامی 
گسترده‌تر بوده‌است. قلمرو آن شامل خوارزمیان، سغدیان و هراتیان می‌شده. اما در دروان 
اسلامی خلفای و امرای اسلامی، خراسان را به چهار ربع نیشابور، هرات، مرو و بلخ تقسیم 
کرده‌بودند. از آن‌چه که در باب خراسان تاریخی گفته شده‌است بر می‌آید که خراسان توسط 
نیز حفظ  اسلامی  دروان  در  را  اهمیت خود  سرزمین  بناء شده‌بود.این  و  ساخته  اسکندر 
نمود که شاه‌‌راه شرق و غرب و نقطه‌ی اتصال اموال تجارتی و نظامی میان دولت‌ها تلقی 
به‌عنوان جانشین  پیامبر  اریکه‌‌ی قدرت  بر  می‌شده‌‌است. بدین‌جهت، خلفای راشدین که 
وی تکیه زده‌‌ بودند، سیاست حاکمیت شان را بر گسترش قلمروهای ثروت‌زا و اهمیت‌زا 
معطوف نمودند. فرماندهان زبده‌ی اسلامی هم‌چون احنف بن قیس را روانه‌ی شرق ایران 
را  ساسانی  شاه  آخرین  یزدگرد،  قلمرو  توانستند  زود  خیلی  نیز  آن‌ها  نمودند.  )خراسان( 
تصرف نمایند. در جریان این فتوحات، بیشترین شهرها، مثل هرات، مرو و... بدون کدام 
مقاومت مسلحانه فتح گردیدند. آن‌ها بدون مقاومت، در بدل جزیه و ثروت برای حفظ جان 
تابعیت می‌نمودند. گرچه در برخی وقت‌ها، مثل وفات خلفای  از خلیفه‌ی اسلامی  شان 
اسلامی، خراسانیان از فرصت استفاده کرده و بر علیه حاکمیت اسلامی شورش می‌کردند. 
بدین سبب، خلفای بعدی لشکریان تازه می‌فرستادند که یک شهر برای چندمین بار توسط 
فاتحان اعراب مسلمان فتح می‌گردید. اما در دوران اموی‌ها، که سیاست متفاوت‌ با خلفای 
راشدین داشتند، مثل عربیزه‌‌کردن دستگاه حکم‌رانی، نصب امرا و فرماندهان زبده و وفادار، 
خراسان را آرام نگه می‌داشتند. زیرا آن‌ها می‌توانستند خراسان را فتح کرده و از شورش‌ها 

جلوگیری نمایند.



328

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

سرچشمه‌ها
ابن اثیر، عزالدین علی )1371( الکامل فی التاریخ، ترجمه‌ی ابوالقاسم حالت و عباس 

خلیلی، تهران، انتشارات مؤسسه‌ی مطبوعاتی علمی.

بن  محمد  ترجمه‌ی  الفتوحات،   )1372( علی  بن  احمد  محمد  ابو  کوفی،  اعثم  ابن 
احمد مستوفی هروی، تحقیق غلام رضا طباطبائی مجد، تهران، انتشارات آموزش انقلاب 

اسلامی.

ابن خلدون، عبدالرحمن )1363( تاریخ ابن خلدون، ترجمه‌ی عبدالمحمد العبر آیتی، 
تهران، انتشارات موسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

حکیمی،  رضا  محمد  ترجمه‌ی  مختصرالبلدان،   )1379( محمد  بن  احمد  فقیه،  ابن 
ایران. فرهنگ  بنیاد  انتشارات  تهران، 

اصطخری، ابو اسحاق ابراهیم )1340( مسالک و ممالک، تحقیق ایرج افشار، تهران، 
انتشارات بنگاه ترجمه و نشر کتاب.

تهران،  توکل،  محمد  ترجمه‌ی  فتوحات‌البلدان،   )1337( یحیی  ابن  احمد  بلاذری، 
نقره. انتشارات 

حموی، یاقوت بن عبدالله )1380( معجم‌البلدان، ترجمه‌ی علی نقوی منزوی، تهران، 
انتشارات سازمان میراث فرهنگی و کشور.

مهدوی  محمود  ترجمه‌ی  اخبارالطوال،   )1371( داود  بن  احمد  ابوحنیفه  دینوری، 
نی. انتشارات  تهران،  دامغانی، 

رنجبر، احمد )1363( خراسان بزرگ، تهران، انتشارات امیر کبیر.

شیخ نوری، محمد امیر )1388( تاریخ اسلام در آسیای مرکزی تا حمله‌ی مغول، تهران، 
سازمان انتشارات پژوهش‌گاه فرهنگ و اندیشه‌ی اسلامی.

طبری، محمد ابن جریر )1375( امم و الملکوک، ترجمه‌ی ابوالقاسم پاینده، تهران، 
اساطیر. انتشارات 



329

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
لسترنج، گی )1377( جغرافیای تاریخی سرزمین‌های خلافت‌ شرقی، ترجمه‌ی محمود 

عرفان، تهران، انتشارات علمی و فرهنگی.

ابوالقاسم  التنبه و الاشراف، ترجمه‌‌ی  ابن حسین )1365(  ابوالحسن علی  مسعودی، 
انتشارات علمی و فرهنگی. پاینده، تهران، 

ترجمه‌ی  الجوهر،  معادن  و  مروج‌الذهب  ــــــــــــــــــــــــــــــــــ)1374( 
فرهنگی. و  علمی  انتشارات  تهران،  پاینده،  ابوالقاسم 

الاقالیم،  معرفه  فی  احسن‌التقاسیم   )1361( احمد  بن  محمد  ابوعبدالله  مقدسی، 
مترجمان. و  مولفان  شرکت  انتشارات  تهران،  منزوی،  علی‌نقی  ترجمه‌ی 

شفیعی  محمدرضا  ترجمه‌ی  تاریخ  و  آفرینش  ـــــــــــــــــــــــــــ)1374(   
گه. آ انتشارات  تهران،  کدکنی،  

ناشناخته، تحقیق الهادی یوسف )1423( حدودالعالم من المشرق و المغرب، قاهره، 
انتشارات دارالثقافیه للنشر.

قباوی،  محمد  بن  احمد  ترجمه‌ی  بخارا،  تاریخ   )1363( جعفر  ابن  محمد  نرشخی، 
توس. انتشارات  تهران، 

نهچیری، عبدالحسین )1370( جغرافیای تاریخی شهرها، تهران، انتشارات مدرسه.

تهران،  آیتی،  ابراهیم  محمد  ترجمه‌ی  البلدان،   )1356( اسحاق  ابن  احمد  یعقوبی، 
کتاب. نشر  و  ترجمه  بنگاه  انتشارات 

یعقوبی، احمد ابن یعقوب )1371( تاریخ یعقوبی، ترجمه‌ی محمد ابراهیم آیتی، تهران، 
انتشارات علمی و فرهنگی.





زندگی معنوی در پرتو دعا و نیایش
  محمدآصف عطایی

چکیده
دعا و مناجات بزرگ ترین نعمتی است که در اختیار انسان‌ها قرار داده شده‌است؛ نعمت 
ناتوان و گنه‌کار زمینی می‌تواند بدون واسطه با خالق هستی و قادر  ارزشمندی که انسان 
متعال خلوت نموده و مشکلات، گرفتاری و مصایب خویش را با او در میان بگذارد و از او 
یاری و استمداد طلب نماید. این نوشته مدعی‌است دعا و نیایش علاوه بر این‌که بنیه‌های 
فکری و معرفتی نجواکننده را تثبیت و تقویت نموده و ارتباط او را با خدای سبحان، برقرار 
می‌سازد، باعث می‌شود سکون و آرامش، پر و بالش را در آسمان زندگی دعاکننده پهن نماید 

و اضطراب، نگرانی و دلواپسی را دور نموده و زمینه‌های قرب حق را فراهم سازد.

نیایش، نجوای عارفانه، امیدواری، آرامش روحی، رفع  کلید واژه‌ها: معنویت، دعا، 
اضطراب، قرب حق.

noname
New Stamp_3



332

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

مقدمه
زندگی انسان‌ها در این دنیای خاکی، در کنار سرور و شادی‌ها و بهره‌مندی از رفاه و آسایش 
و نعمت‌های بی‌شمار الهی، مدام همسایه‌ی دیوار به دیوار سختی‌ها و مشکلات فردی بوده 
و دوشادوش بانابسامانی‌های کمرشکن و خردکننده‌ی روانی و اجتماعی در حال حرکت 
و پیمایش است. تلخی‌ها و گرفتاری‌های مأیوس‌کننده‌ی که شهد شیرین زندگی را به زهر 
انسان‌ها و اجتماعات بشری را تلخ و لبخند و تبسم  تبدیل نموده و کام  کشنده و رنج‌آور 

رضایت‌مندی را از چهره و رخسار آنان، دور و دورتر می‌سازد.

که  می‌سازد  تنگ  و  تلخ  را  عرصه  چنان  گاه  اجتماعی  و  فردی  زندگی  تلخ  فشارهای 
انسان‌ها و اجتماعات گرفتار، چاره‌ی کار را در پناه‌بردن به مواد افیونی، اعتیاد و سرگرمی‌های 
کاذب زندگی در قهوه‌خانه و گیم نت‌ها و گاه مقصد و مقصود نهایی را در انتحار و خودکشی 
می‌دانند و اعمال یادشده را برای نجات و رهایی از غم و غصه و زندگی پوچ و بی‌هدف، 
عین ثواب می‌شمارند و دفاع می‌کنند. شناسایی عواملی که اضطراب و نگرانی را مهمان 
و  عوامل  پیداکردن  نیز  و  نموده  بشری  اجتماعات  سرنوشت  و  انسان‌ها  زندگی  هم‌سفر  و 
عناصری که سکون و آرامش را به زندگی فردی و اجتماعی و روحی و روانی انسان‌ها و 
اجتماعات بازگرداند، متاع گم شده‌ای است که بشر از دیر بازی در جست‌وجوی آن بوده و 

دروازه‌های زیادی را دق‌الباب نموده‌اند.

نیایش  و  »دعا  گیرد:  بررسی  به  را  ذیل  فرضیه‌ی  که  است  آن  بر  نوشته، سعی  این  در 
نقش ارزنده‌ای در کاهش آلام و رنج‌های بی‌شمار روحی و روانی اجتماعات بشری و نیز 
آثار مثبتی در جهت بهبودی و بازیابی سلامت جسمی انسان‌ها داشته‌است« و هم‌چنین  به 
این پرسش پاسخ دهد که چه نسبتی بین مناجات و راز و نیاز انسان با خالق هستی و رفع 

اضطراب و نگرانی وجود دارد؟ 

تعریف مفاهیم 

مفهوم زندگی معنوی
معنوی و معنویت به هر چیزی که شامل معنی و یا مربوط به روح شود گفته می‌شود که 



333

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
در مقابل ظاهری و مادی  قرار دارد. معنویت یعنی وجود معنا، و هر آنچه مادی نباشد را 
معنوی گویند. از دین به معنویت استعاره می‌شود )دهخدا(. معنویت می‌تواند امر قدسی یا 
غیبی، ارزش‌های اخلاقی، دین، عرفان و هر نوع معنابخشی به زندگی را در برگیرد. زندگی 
معنوی نوعی ارتباط با خالق هستی از راه ایمان به خدا، عواطف و انگیره‌های الهی و نیز 
یاری‌جویی از امداد‌های الهی بر اثر قرب به پروردگار است که آثار عملی آن در جهت‌بخشی 
به زندگی در قالب اخلاق فردی و اجتماعی بروز و ظهور می‌کند. زندگی معنوی لزوما به 

معنای تعلق به یکی از ادیان نهادینه و تاریخی نیست؛ بلکه به معنای داشتن نگرشی به عالم 
و آدم است که به انسان آرامش، شادی و امید بدهد.

مفهوم دعا
واژه‌ی دعا در لغت گرفته‌شده از کلمه‌ی »دعو« است که به معنای متمایل‌کردن چیزی به 
سمت خود، به وسیله‌ی صدا و بیان است. لذا اصل در دعا، خواندن با صوت و صداست. 
عاءُ ان تُمیل الشیءَ الیکَ بِصوتٍ و کلامٍ یکونُ  ابن فارس، در ذیل کلمه‌ی دعا می‌گوید: »الدُّ
عاء کالنّداءِ إلا أن النّداءَ  منک.« )ابن فارس، 1404: 2: 279(. راغب، نیز آورده‌است: »الدُّ
قد یُقال بِیا أو أیا؛ دعا همان نداست، با این تفاوت که در ندا از حروف ندا »یا« و »أیا« 

استفاده می‌شود.« )راغب، 171(.

خداوند.  از  بنده  تضرع  و  خضوع  با  توأم  درخواست  از  عبارت‌است  اصطلاح  در  دعا 
»دعا توجه‌نمودن به کسی است که نیازهای انسان، مانند وجود و کمالات وجود را برآورده 
یا ظاهری« )خیمنی، 127(.  باشد  باطنی  و  ذاتی و حالی  توجه  توجه،  این  می‌سازد؛ چه 
براین اساس، در مفهوم اصطلاحی دعا، مفهوم لغوی آن یعنی درخواست و طلب، لحاظ 
گردیده‌است با این تفاوت که: یکی مخاطب در معنای لغوی، عام است و شامل طلب از 
مفهوم  در  دعا  مخاطب  حالی‌که  در  نیز هست؛  دعاکننده  با  مساوی  یا  و  برتر  انسان‌های 
اصطلاحی، تنها خداوند است. دوم این‌که، در مفهوم لغوی دعا، کرنش و خضوع لحاظ 
نگردیده‌است چنان که درخواست از مخاطب پائین‌تر ضرورتا با کرنش همراه نیست؛ امّا در 
مفهوم اصطلاحی دعا، کرنش و خضوع در برابر خدا لحاظ گردیده است )دانشنامه‌ی امام 

علی، ج4، 318(.



334

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

واژه‌های مترادف دعا
دعا در فرهنگ اسلامی به دلیل وسعت کاربرد آن، دارای واژه‌های مترادف نیز است که به 

چند مورد آن اشاره خواهد شد:

۱. ذکر 
در تعابیر دینی، واژه‌ی ذکر، اگر چه به معنای یاد خداست، اما ارتباط این واژه با مفهوم دعا 
بر کسی پوشیده نیست. در واقع، هر دعایی ذکر خدا نیز هست و رابطه‌ی دعا و ذکر، بر 
اساس روابط منطقی، عموم و خصوص مطلق خواهد بود؛ زیرا هر دعایی مشتمل بر ذکر 
خدا است و اگر مخلوق نیاز خود را با خالق خویش، در میان می‌گذارد به قطع همراه با یاد 
ه؛ بهترین  عا اَلْحَمدُ اللِّ خدای سبحان خواهد بود. از پیامبر اکرم نقل شده‌است: »أفضل الدُّ
آمده‌است:  البحرین، ج 1، ص 141(. در حدیث دیگری  دعا حمد خدا است.« )مجمع 
نْبیاءِ قَبْلی فِی عَرَفاتِ لا إِلهَ إِلَّ اللهُ وَحْدَهُ لا شَریکَ لَهُ ، لَهُ المُلْکُ 

َ
کْثَرُ دُعائِی وَ دُعاءِ أ

َ
»أ

وَلَهُ الْحَمدُ وَ هُوَ عَلی کُلِّ شَیءٍ قَدیرٌ« )مجلسی، 1404، 12: 1(. در این حدیث، تهلیل، 
تمجید و تحمید، دعا نامیده شده‌است. در حدیث دیگری می‌خوانیم: »إِذا شَغَلَ عَبْدی ثَناءُهُ 
عْطَیْتُهُ السّائِلُونَ؛ زمانی‌که اشتغال به حمد و ثنا، بنده‌ام 

َ
فْضَلَ ما أ

َ
عْطَیْتُهُ أ

َ
لَتی أ

َ
عَلَیَّ عَنْ مَسْأ

را از سؤال و درخواستش باز دارد، به او بهترین چیزی را که به سؤال کنندگان عطا کرده‌ام، 
خواهم داد.« )دیلمی، 1412: 1: 151(.

۲. مناجات
واژه‌ی مناجات به معنای نجواکردن حبیب با محبوب، از دیگر واژگان مرتبط با دعاست. 
آن‌چه در بیان مناجات، اهمیّت فراوان دارد صرف سخن گفتن است خواه همراه با درخواست 
باشد یا نباشد و شیرینی مناجات برای مناجاتیان را شرف حضور در محضر معشوق، معنادار 
و هدف‌مند می‌سازد. وقتی ناجی، در مقام نجوا، قرار می‌گیرد، آن‌چنان محبّت پیدا می‌کند 

که فقط معشوق و معبود را می‌بیند و از غیر او منقطع می‌شود.



335

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
۳. ابتهال 

امر می‌باشد. در حالات  این  در  فراوان  در دعا و اخلاص  زاری و کوشش  ابتهال، همان 
پیامبر اکرم آمده که هرگاه ماه رمضان فرا می‌رسید، رنگ صورت شان تغییر می‌کرد و نمازش 
زیاد و ابتهال و زاری‌اش در دعا فراوان می‌شد. »أنه كان إذا دخل شهر رمضان تغیر لونه و 
كثرت صلاته و ابتهل فی الدعاء و أشفق منه«. )ابن طاووس، 1376: ۲۰(.  امام صادق در 
ذیل آیه‌ی شریفه »و تبتّل الیه ترتیلًا« تبتّل را دعاکردن با یک انگشت و ابتهال را بالابردن 
هنگام  به  حالت  این  فرموده‌اند:  و  کرده‌اند  معنا  آسمان  سوی  به  کشیدن  و  دست  دو  هر 

اشک‌ریختن پدید می‌آید و در این حال، دعا کن. )کلینی، 1365، ۴۷۹:۲(.

۴. تضرع
اجابت  به  فراوان  میل  و  درخواست  در  زیاده‌خواهی  و  خاک‌ساری  معنای  به  واژه  این 
می‌باشد؛ از نظر معنا، شباهت زیادی به ابتهال دارد. تضرّع: »اذا تذلّل و خشع«. )ابن اثیر، 
3:۸۵(. از پیامبر اکرم نقل شده‌است: »و تضرعوا  الیه و ادعوه فإنّ الدعاء مخّ العبادۀ.« 
)نوری، 1408، 32:6(. امام صادق نیز پیرامون تضرّع می‌فرماید: »دعاء التضرّع أن تحرّک 
اصبعک السبابة مما یلی وجهک و هو دعاء الخیفة؛ تضرع آن است که انگشت نشانه را در 

برابر صورت خویش حرکت دهی و آن دعای »هراس« است«. 

۵. نیایش
این واژه که بر وزن ستایش از واژه‌ی پهلوی )nyayishm( به معنای پرستیدن گرفته شده 
و با واژه‌ی دعا هم‌معنا و مترادف می‌باشد؛ به‌معنای دعاکردن، عبادت‌کردن، آفرین‌گفتن و 
ستایش‌کردن است. »شب تیره تا برکشد روز چاک/نیایش کنم پیش یزدان پاک« )دهخدا 
ذیل واژه‌ی نیایش(. بنابراین، می‌توان اذعان نمود که نیایش و پرستش از یک حقیقت نشأت 
گرفته‌اند و قرین یکدیگر می‌باشند. این نکته نیز حائز اهمیّت است که واژه‌ی دعا در زبان 
انگلیسی چندین معادل دارد که  عبارتند از درخواست دعا و عبادت )prayer( توسل و 

.)inrorcation( و استمداد )supplication(التماس



336

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

به  روح  کشش  اصولا  نیایش   « می‌گوید:  او  دارد.  یبایی  ز بیان  کارل  دکترآلکسیس 
سوی کانون غیر مادی جهان است. به طور معمول، نیایش عبارت است از تضرع و ناله‌ی 
مضطربانه و طلب یاری و استعانت، و گاهی یک حالت کشف و شهود روشن و آرام درونی 
که  گفت  می‏توان  دیگر  عبارت  به  است.  محسوسات  همه‌ی  اقلیم  از  دورتر  و  مستمر  و 
نیایش پرواز روح به سوی خداست و یا حالت پرستش عاشقانه‏ نسبت ‏به آن مبدئی‌است 
که معجزه‌ی حیات از او سر زده‌است. و بالاخره نیایش، نمودار کوشش انسان است ‏برای 
ارتباط با آن وجود نامرئی، آفریدگار همه‌ی هستی، عقل کل، قدرت مطلق، خیر مطلق.‏« 

)به نقل از مکارم، 1374، 468:1(.

اهمیت دعا
از جمله عوامل مؤثر در تهذیب نفس، صفای باطن و رسیدن به کمال و قرب حق، دعا 
و نیایش به درگاه خدای سبحان است. دعا و نیایش، پیوند انسان ‌را با خدای یکتا برقرار 
نموده و موجب پرواز روح به سوی ملکوت و فضای معطر معنوی و عرفانی می‌شود. لذا 
قرار  سفارش  و  تأکید  مورد  و  برخوردار  خاصی  منزلت  و  جایگاه  از  اسلامی  فرهنگ  در 
ی لَوْ لا دُعاؤُكُمْ؛ بگو اگر دعای  گرفته‌است. خدای سبحان می‌فرماید: »قُلْ ما یعْبَؤُا بِكُمْ رَبِّ
شما نباشد، پروردگارم هیچ اعتنایی به شما نمی‌کند.« ) فرقان، 77(.  مفهوم آیه این است 
که اگر خداوند به شما عنایت و توجه داشته‌است، به خاطر دعاهای شما بوده نه چیز دیگر. 
عَنْ  یسْتَكْبِرُونَ  ذِینَ  الَّ إِنَّ  لَكُمْ  سْتَجِبْ 

َ
أ ادْعُونِی‌  كُمُ  رَبُّ قالَ  »وَ  می‌فرماید:  دیگری  آیه‌ی  در 

دهم،  پاسخ  را  شما  تا  مرا  بخوانید  گفت:  پروردگارتان  ینَ؛  داخِرِ مَ  جَهَنَّ سَیدْخُلُونَ  عِبادَتِی 
در‌آیند.«  جهنم  به  خواری  با  که  است  زود  می‌کنند،  سرکشی  من  پرستش  از  که  آن‌هایی 

.)60 )غافر، 
است.«  زمین  و  آسمان‌ها  نور  و  دین  ستون  مؤمن،  سلاح  »دعا  می‌فرماید:  خاتم  پیامبر 
هرگاه  دعاست،  عبادات  »برترین  می‌فرماید:  دیگر  جای  در   .)462:2  ،1365 )کلینی، 
بی‌گمان  بگشاید.  او  روی  به  را  رحمت  درِ  دهد،  دعا  توفیق[  ]و  اذن  بنده‌ای  به  خداوند 
هیچ کس با دعاکردن، هلاک نمی‌شود.« ) ری شهری، 1379، 4: 1646(. امام علی در 
وصیتی به امام حسن می‌فرماید:»بدان که کسی که ملکوت و خزائن دنیا و آخرت در دست 



337

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
اوست، به تو اجازه داده‌است تا او را بخوانی و اجابت دعای تو را ضمانت کرده‌است و به 
تو فرمان داده‌است که از او بخواهی تا به تو عطا کند و او مهربان و بخشنده است. میان 
تو و خودش حجابی ننهاده و تو را به آوردن واسطه و میانجی وادار نکرده‌است... سپس 
کلیدهای خزائن و گنجینه‌هایش را که همان دعا و خواستن از اوست، در اختیار تو نهاده. 
)مجلسی،  می‌گشایی.«  را  او  گنجینه‌های  همان  درِ  کردن  دعا  با  بخواهی،  تو  هرگاه  پس 
نزد  »چیزی  می‌فرماید:  چیست؟  عمل  بهترین  این‌که:  در  باقر  امام   .)205   :74  ،1409
خدا افضل از این نیست ‌که از او تقاضا کنند و از آنچه نزد اوست، بخواهند، و هیچ‌کس 
مبغوض‌تر و منفورتر نزد خداوند از کسانی که از عبادت او تکبّر ورزند و از مواهب او تقاضا 

نیست.« )کلینی، 1365،  2: 466(. نمی‌کنند، 
همان  از  برکات  و  خیرات  »همه‌ی  می‌فرماید:  دعا  اهمیت  پیرامون  خمینی  آقای 
دعاخوان‌هاست؛ حتا  آن‌ها که به طور ضعیف دعا می‏خوانند و ذکر الله می‏گویند، به همان 
اندازه که طوطی‌وار در آن‌ها تاثیر کرده، بهتر از آن‌هایی هستند که ترک دعا کرده‏اند. نمازخوان 
و لو این‌که مرتبه‌ی نازله‏ داشته‌باشد، از نمازنخوان بهتر است. آری، همین دعاخوان‌ها و 
همین‌ کسانی که به ظواهر اسلام عمل می‏کنند یا پرونده‌ی جنایت ندارند یا پرونده‌ی جنایت 
شان نسبت ‏به دیگران کمتر است، همین دعاخوان‏ها در نظم این عالم دخالت دارند. دعا را 
نباید از بین این جمعیت‏ بیرون برد، جوان‌های ما را نباید از دعا منصرف کرد.« )غفاری، 

ص 23 و 24(.
دکترآلکسیس کارل، در باره‌ی اهمیت دعا و نیایش می‌گوید: »انسان هم چنان که به آب و 
اکسیژن، نیازمند است، ‏به خدا نیز محتاج است. احساس عرفانی در ردیف قدرت مکاشفه، 
انبساط  و  شکفتگی  شخصیت ‏بشری،  به  عقل  نور  و  جمال  احساس  اخلاقی،  احساس 

پرمعنا و کاملی می‏بخشند.« )کارل، ص 67(.

آثار دعا و نیایش
به  دینی،  معارف  در  و  داشته  ارزشمندی  آثار  انسان،  و سرنوشت  زندگی  در  نیایش  و  دعا 
از  یکی  آن‌را  بدان‌جا که عرفا  تا  برخوادار است؛  ویژۀ  اهمیت  از  خصوص عرفان اسلامی 
ابواب کشف و شهود حقایق، برای اولیای الهی دانسته‌اند. عارف دل‌سوخته، میرزا جواد 



338

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ملکی تبریزی می‌گوید: »در بیشتر مردم، قدر نعمت مناجات را نمی‌دانند. مناجات، شامل 
از طریق کشف و شهود  اولیاء خدا هستند و  بالایی‌است که جز اهلش که همان  معارف 
گاهی ندارد و رسیدن به این معارف از راه مکاشفه، از بهترین  به آن رسیده‌اند کسی از آن آ
نیست.« )ملکی  دنیا  نعمت‌های  از  با هیچکدام  قابل مقایسه  نعمت‌های آخرت است که 
تبریزی، 168(. لذا با توجه به آیات و روایات، به چند مورد از آثار دعا و مناجات اشاره 

می‌شود:

1( آشنایی با معارف الهی
اولین اثر ارزشمند دعا و نیایش، آشنایی با معارف اسلامی است. ائمه معصوم در آداب دعا و 
نیایش به ما آموزش داده‌اند که هنگام دعا، ابتداء اسماء و صفات الهی، قدرت و عظمت او 
را یاد آور شده و بر محمد و آل محمد درود بفرستید و بر ضعف، ناتوانی، گناه و کوتاهی خود 
در رعایت احکام الهی، اعتراف نمایید، آنگاه حاجات خود را از پروردگارجهان بخواهید: 
یادآوری   .)308  /  90 )مجلسی،  الحوائج.«  سلوا  ثم  الله  فامدحوا  المدح  بعد  »السؤال 
منبع  و  درس  بهترین  خود،  ناتوانی  و  عجز  به  اعتراف  و  الهی،  قدرت  و  صفات  اسماء، 
برای شناخت خدای سبحان و آشنایی با معارف اسلامی است. امام صادق در بیان آیه‌ی: 
لْیؤْمِنُوابِی« می‌فرماید: »مردم بدانند که خداوند قادر است هر آنچه را  وَ  »فَلْیسْتَجِیبُوا لِی 
مَا  بخواهند به آنان خواهد داد.« )نوری، 5/ 190(. همچنین در سورۀ انفال می‌خوانیم: »اِنَّ
هُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَ إِذا تُلِیتْ عَلَیهِمْ آیاتُهُ زادَتْهُمْ ایماناً...« )انفال/  ذینَ إِذا ذُكِرَ اللَّ الْمُؤْمِنُونَ الَّ
و  می‌گردند  ترسان  دل‌هایشان،  برده شود،  نام خدا  هرگاه  که  هستند  کسانی  مؤمنان،  2(؛ 

هنگامی که آیات او بر آن‌ها خوانده می‌شود، ایمانشان، افزون‌تر می‌گردد.

در  معصوم  امامان  مخاطب  زیرا  نباشد؛  شاید  احادیث  در  است  دعاها  در  که  معارفی 
ولی  شود  رعایت  باید  خطاب  و  گفتار  در  آن‌ها  فهم  اندازه  و  هستند  مردم  عموم  حدیث، 
در دعا، مخاطب خداوند است. از این جهت امام معصوم آنچه در دل دارد ابراز می‌کند. 
)اردبیلی، ج2/ 183(. دعا قرآن صاعد است و همانند قرآن دارای معارف بلندی است؛ 
ولی زبان قرآن با دعا متفاوت است؛ زیرا اگر چه قرآن در بردارنده همۀ حقایق است، ولی 
در بسیاری موارد رمزگونه بیان  شده است که بشر عادی به آن دست نمی‌یابد. اما دعا این 



339

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
گونه نیست چنانکه بعضی از فقرات مناجات شعبانیه در بردارنده‌ی تمامی مسایل است که 
عرفا در کتاب‌های خود آورده‌اند. در حقیقت عرفای اسلامی از همۀ ادعیه استفاده کرده‌اند 
)موسوی خمینی، صحیفه، 13 و 32(. بنابراین، اولین اثر دعا و مناجات با خدای سبحان، 
شناخت قدرت و عظمت پروردگار، آشنایی با معارف اسلامی و استحکام پایه‌های ایمانی و 

اعتقادی انسان، خواهد بود.

2( آرامش روحی و روانی
انسان موجود اجتماعی و دارای قوۀ تعقل و اندیشه است. نیرویی که باعث می‌شود انسان 
در ارزیابی عملکرد روزانه‌اش نیم نگاهی به گذشته داشته باشد و چشم اندازی نیز برای 
آیندۀ خود ترسیم کند. در تحلیل و ارزیابی حوادث و ترسیم چشم انداز از آینده، بدون شک، 
حقایق، بایدها و نبایدها در ذهن و ضمیر انسان، خطور می‌نماید که به نوعی آرامش انسان 
را بر هم زده اضطراب و نگرانی را فراروی او قرار می‌دهد. ترس و دلهره از مسایل سیاسی، 
اقتصادی، فرهنگی و خطرات دشمنان داخلی و خارجی و هزاران حوادث و اتفاقات که هر 
لحظه‌ای امکان دارد به وقوع پیوندد، سلامتی و موقعیت انسان و یا اطرافیان او را به خطر 
و زندگی را به کام انسان تلخ و ناگوار سازد. تلاش و فعالیت انسان در طول تاریخ، متوجه 
همین مطلب بوده است که چه باید کرد تا اضطراب و نگرانی از قلمرو زندگی انسان رخت 
بر بندد و به جای آن، آرامش و آسایش به وجود آید. از جملۀ آثاری که در آموزه‌های دینی 
برای اصل ارزشمند دعا، نیایش و یاد خدای متعال، گفته شده است، اصل آرامش است. 
هِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ«  قرآن کریم در جملۀ کوتاه ولی نغز و پر محتوا، می‌فرماید: »اَلا بِذِكْرِ اللَّ
گاه باشید که تنها راه مطمئن برای رسیدن به آرامش دل‌ها، یاد و نام خداوند  )رعد/ 28.(؛ آ
است. دعا و راز و نیاز و مناجات با خداوند و دقّت و تأمّل در آیات آسمانی او، انسان را 
متوجّه این نکته می‌سازد که تمام فعل و انفعالات که در عالم هستی  از کرات و کهکشان‌ها 
گرفته تا ذرات ریز و کوچک ذره‌‌بینی ‌محقق می‌شود، خارج از قلمرو قدرت مطلقۀ الهی 
نخواهد بود. ایمان و اعتقاد به قدرت و نیروی برتر و بالاتر از نیروهای مادی و طبیعی و 
ارتباط با آن، در واقع نگرش انسان را نسبت به جهان هستی، شکل خاصی می‌دهد، جهان 
را هدف‌دار و هدف را خیر، سعادت و تکامل انسان معرفی می‌کند. دنیا را به عنوان کشتزار 



340

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

ابر قدرت جهان شود،  بینشی، انسان حتا اگر در ظاهر  با چنین  آخرت قلمداد می‌نماید. 
در برابر قدرت مطلقۀ الهی، عددی نیست که بتواند نظام حاکم بر عالم خلقت و هستی را 
مختل سازد. هر گاه انسان مؤمن و متدین در سایۀ تقوا و تدین، دائم الذکر بوده و با تفکر و 
تأمل در آیات الهی، از آموزه‌های بی‌بدیل آن بهرمند شود، اصول و ارزش‌های گران‌سنگی 
را به دست خواهد آورد که هر کدام می‌تواند زندگی انسان را دگرگون ساخته و متحول سازد. 
إِلَیهِ مِنْ حَبْلِ  قْرَبُ 

َ
اگر انسان بداند که خداوند از رگ گردن به او نزدیک‌تر است: »نَحْنُ أ

الْوَرِیدِ« )ق/ 16( و اگر انسان از او چیزی بخواهد، دعایش را مستجاب خواهد کرد: »إِذا 
اعِ« )بقره/186(، چرا که خودش فرموده  جِیبُ دَعْوَۀ الدَّ

ُ
أ یبٌ  ی قَرِ فَإِنِّ ی  لَكَ عِبادِی عَنِّ

َ
سَأ

سْتَجِبْ لَكُمْ« )بقره/186(. 
َ
كُمُ ادْعُونِی أ است: مرا بخوانید تا شما را اجابت کنم: »وَ قالَ رَبُّ

اگر انسان باور داشته باشد که هرجا سه نفر با هم به رازگویی مشغول شوند، خداوند چهارمی 
آنان خواهد بود و اگر پنج نفر با هم خلوت کنند خداوند فرد ششم آنان خواهد بود: »ما یكُونُ 
که  خدایی  )مجادله/7.(،  سادِسُهُمْ«  هُوَ  إِلاَّ  خَمْسَۀ  لا  وَ  رابِعُهُمْ  هُوَ  إِلاَّ  ثَلاثَۀ  نَجْوى  مِنْ 
اعمال خوب و بد انسان را در دستگاه خلقت و آفرینش خود دقیقاً محاسبه خواهد نمود: 
ا یرَهُ« )زلزله/ 7-8(، نه تنها اجر  ۀ شَرًّ ۀ خَیراً یرَهُ وَ مَنْ یعْمَلْ مِثْقالَ ذَرَّ »فَمَنْ یعْمَلْ مِثْقالَ ذَرَّ
جْرَ الْمُحْسِنِینَ« )توبه/ 120( 

َ
هَ لا یضِیعُ أ و پاداش نیکوکاران را ضایع نخواهد کرد: »إِنَّ اللَّ

مْثالِها وَ مَنْ 
َ
بلکه مزد و پاداش آنان را چندین برابر خواهد داد: »مَنْ جاءَ بِالْحَسَنَۀ فَلَهُ عَشْرُ أ

یئَۀ فَلا یجْزى إِلاَّ مِثْلَها وَ هُمْ لا یظْلَمُونَ« )انعام/ 160( در آن صورت بسیاری از  جاءَ بِالسَّ
مشکلات حل و فصل خواهد شد.

با چنین اعتقاد و باورمندی‌ای انسان هرگاه در برابر سیل حوادث اندوهناک قرار گیرد، 
مردانه می‌ایستد و می‌گوید به ما جز آنچه خدا برایمان، مقرر و مقدر کرده، نخواهد رسید: 
لِ الْمُؤْمِنُونَ« )توبه/ 51(.  هِ فَلْیتَوَكَّ هُ لَنا هُوَ مَوْلانا وَ عَلَى اللَّ »قُلْ لَنْ یصِیبَنا إِلاَّ ما كَتَبَ اللَّ
چنین انسان‌هایی در برابر مصائب و مشکلات، مضطرب نشده، جزع و فزع نخواهد کرد؛ 
چون اعتقاد دارند و می‌دانند که اگر مگسی چیزی از انسان برُباید باز گرفتن آن بدون اذن 
مِنْهُ ضَعُفَ  یسْتَنْقِذُوهُ  بابُ شَیئاً لا  یسْلُبْهُمُ الذُّ إِنْ  و ارادۀ الهی امکان پذیر نخواهد بود: »وَ 
الِبُ وَ الْمَطْلُوبُ« )حج/ 73(. چنین انسان‌هایی به روزی، مقام و موقعیت زندگی و  الطَّ
سلامت خود، اطمینان پیدا کرده و می‌دانند که هیچ قدرتی بدون اذن و ارادۀ الهی، توانایی 



341

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
دخالت و سنگ اندازی در زندگی او را نخواهد داشت؛ چرا که لشکریان زمین و آسمان‌ها 
كِینَۀ فِی قُلُوبِ الْمُؤْمِنِینَ لِیزْدادُوا  نْزَلَ السَّ

َ
ذِی أ از آن خداست و او دانا و حکیم است: »هُوَ الَّ

هُ عَلِیماً حَكِیما« )فتح/ 4(. رْضِ وَ كانَ اللَّ
َْ
ماواتِ وَ الأ هِ جُنُودُ السَّ إِیماناً مَعَ إِیمانِهِمْ وَ لِلَّ

بنابراین انسان به واسطۀ دعا و توجه به خدای سبحان، شایستگی بیشتری برای درک 
ناراحتی‌های خود فراهم  برای برطرف کردن  نتیجه تکیه‌گاهی  پیدا نموده و در  الهی  فیض 
می‌نماید. بنابراین دعا چراغ امید را در دل انسان روشن می‌نماید. جامعه و مردمی که دعا 
و نیایش را فراموش کنند، با عکس العمل‌های نامطلوب روانی و اجتماعی مواجه خواهند 
شد و به تعبیر یکی از روانشناسان: »فقدان نیایش در میان ملتی، برابر با سقوط آن ملت 
است. اجتماعی‌که احتباج به نیایش را در خود کشته است معمولًا از فساد و زوال، مصوون 
نخواهد بود. البته نباید این مطلب را فراموش کرد که تنها صبح نیایش کردن و بقیۀ روز را 
همچون یک وحشی به سربردن، بیهوده است. باید نیایش را پیوسته انجام داد و در همه حال 

با توجه بود تا اثر عمیق خود را در انسان از دست ندهد.« )مکارم، 1: 468(.

همچنین »نیایش در همین حال که آرامش را پدید می‌آورد، در فعالیت‌های مغزی انسان 
یک نوع شکفتگی و انبساط باطنی و گاهی روح قهرمانی و دلاوری را تحریک می‌کند. 
نیایش خصائص خویش را با علامات بسیار مشخص و منحصر به فردی نشان می‌دهد: 
صفای نگاه، متانت رفتار، انبساط و شادی درونی، چهرۀ پر از یقین، استعداد هدایت، و نیز 
استقبال از حوادث. این‌هاست که از وجود یک گنجینه‌ی پنهان در عمق جسم و روح ما 

حکایت می‌کند.« )مکارم،1: 468(.

در تحقیقات وسیع و گسترده‌ای که در هماهنگی با مراکز بهداشتی دنیا، انجام داده‌اند 
نتایج مثبت و ارزنده‌ای به دست آمده و نشان می‌دهد که باورهای دینی و مذهبی، تأثیرات 
فراونی بر سلامتی روحی و روانی افراد داشته است؛ روزنامه انگلیسی ایندیپندنت با استناد 
به یک پروژه تحقیقاتی، می‌نویسد: »داشتن اعتقادات مذهبی باعث می‌شود تا انسان کمتر 
دچار افسردگی شود و سلامت روحی خود را حفظ کند؛ مثلًا افرادی که به مسجد یا کلیسا 
می‌روند در مقایسه با افرادی که هرگز پا به این مکان‌ها نمی‌گذارد افرادی سالم‌ترند و زود 
از بیماری‌ها بهبود پیدا می‌کنند و بهتر هم در جامعه می‌درخشند«. این روزنامه با نام بردن 



342

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

از ایمان، نماز، قرائت متون دینی و... به عنوان جنبه‌های خوب و مفید اعتقادات انسان، 
می‌نویسد: »طبق بررسی‌های به عمل آمده، بسیاری از افرادی که از ناراحتی‌های روانی 
رنج می‌برده‌اند با حضور در محیط‌های مذهبی، آرامش پیدا کردند« )روزنامه‌ی کیهان، 14، 

.)1367 ،7

دکتر هار ولد کوئینک، روان پزشک دانشگاه دوک )آمریکا( و سر پرست پروژۀ تحقیقاتی 
که در زمینه تأثیرات مثبت اعتقادات دینی و مذهبی به انجام رسیده است با اشاره به نتایج 
به‌دست آمده در این زمینه می‌گوید: »کسانی که به طور مرتب به کلیسا یا کنیسه )و یا مسجد( 
می‌روند از نظر روانی، سالم‌تر بوده و سیستم دفاعی به مراتب قوی‌تر دارند« )مجله‌ی روان 

پزشکی بین‌المللی، اکتبر 1997 و روزنامه‌ی جمهوری اسلامی، 4، 8، 1376(.

در گزارش دیگری که بر روی شبکه اینترنت، ارسال گردیده با اشاره به توانی‌های رهبران 
مذهبی در زمینه‌سازی درمان بیماران روحی، روانی و ... این چنین آمده: »روان شناسان 
به این نتیجه رسیده‌اند که اعتقادات مذهبی می‌تواند بستر مناسبی برای معالجه این بیماران 
فراهم نماید و به این خاطر است که این نوع بیماری‌ها با داشتن اعتقاد به اصول مذهبی، 

راحت‌تر مداوا می‌شوند« )روزنامه‌ی انتخاب، 2، 2، 1378(.

کسفورد هم نتایج تحقیقات خود در این زمینه را  دکتر مارکیل آرگیل پژوهشگر دانشگاه آ
این گونه بیان می‌دارد: »در میان اقشار معتقد و مذهبی آمار خودکشی در مقایسه با دیگران 
کمتر است نشانه های سلامتی و سازش در سالمندان مذهبی به ویژه افرادی بیوه و مجرد 
به چشم می خورد« )روزنامه‌ی هم‌شهری، 14، 7، 72(. بنابراین، دعا به انسان، اعتماد به 
نفس داده و از یأس و ناامیدی باز داشته و به تلاش و کوشش بیشتر دعوت می‌نماید و او را 
از نگرانی، خارج و آرامش را به او هدیه می‌کند. لذا دعا هنگام حوادث سخت و طاقت‌فرسا 
به انسان قدرت، نیرو و امیدواری و آرامش می‌بخشد و از نظر روانی، اثر غیر قابل انکاری 

دارد.

۳( نجات و رهایی از مشکلات
ونِ إِذْ ذَهَبَ  خداوند در سورۀ انبیاء به داستان حضرت یونس اشاره نموده، می‌فرماید: »َوَذَا النُّ
ی كُنْتُ مِنَ  نْتَ سُبْحانَكَ إِنِّ

َ
نْ لا إِلهَ إِلاَّ أ

َ
لُماتِ أ نْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَیهِ فَنادى فِی الظُّ

َ
مُغاضِباً فَظَنَّ أ



343

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
الْمُؤْمِنِینَ«؛ )انبیاء/87-88(  و  نُنْجِی  وَ كَذلِكَ  الْغَمِّ  مِنَ  یناهُ  نَجَّ وَ  لَهُ  فَاسْتَجَبْنا  الِمِینَ  الظَّ
ذاالنون ]یونس[ را ]به یادآور[ در آن هنگامی که خشمگین ]از میان قوم خود[ رفت و چنین 
می‌پنداشت که ما بر او تنگ نخواهیم گرفت ]اما موقعی که در کام نهنگ فرو رفت[ در آن 
ظلمت‌‌ها، فریاد زد خداوندا! جز تو معبودی نیست، منزهی تو، من از ستمکاران بودم، ما 
دعای او را به اجابت رساندیم و از آن اندوه، نجاتش بخشیدیم و همین گونه مؤمنان را نجات 
می‌دهیم.« آنچه از آیه استفاده می‌شود این است که اگر انسان مؤمن، شرایط و آداب دعا و 
نیایش را رعایت کند، دعایش به اجابت خواهد رسید. پیامبر خاتم)ص( می‌فرماید: »خداوند 
هرگاه پیامبری را می‌فرستاد به او می-فرمود: هرگاه امرناخوشایندی تو را اندوه‌گین ساخت، 
مرا بخوان تا پاسخت دهم. خداوند این نعمت را به امت من نیز ارزانی داشته است آن جا که 

می‌فرماید مرا بخوانید تا اجابت کنم شما را.« )حمیری، 84، ح 277(.

4( تحصیل نعمت‌های الهی
انسان‌های مؤمن با دعا و نیایش می‌توانند درِ نعمت‌های الهی را به روی خود گشوده و با 
استفاده از آن، موفقیت‌های فراوانی را به دست آورند. لذا در سورۀ نساء می‌خوانیم: »وَ لا 
ا  ساءِ نَصِیبٌ مِمَّ ا اكْتَسَبُوا وَ لِلنِّ جالِ نَصِیبٌ مِمَّ هُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلى بَعْضٍ لِلرِّ لَ اللَّ وْا ما فَضَّ تَتَمَنَّ
هَ كانَ بِكُلِّ شَی‏ءٍ عَلِیماً« )نساء/ 32(؛ برتری‌هایی را که  هَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ اللَّ اكْتَسَبْنَ وَ سْئَلُوا اللَّ
خداوند نسبت به بعضی از شما بر بعضی دیگر قرار داده، آرزو نکنید؛ مردان نصیبی از آنچه 
به دست می‌آورند، دارند و زنان نصیبی. ]و نباید حقوق هیچ یک پایمال شود[ و از فضل ]و 

رحمت[ خدا بخواهید و خداوند بر هر چیزی دانا است.

دست  باشد،  کفش  بند  اگر  حتا  دارید  که  هرحاجتی  »برای  پیامبراکرم)ص( می‌فرماید: 
تا او، آن‌را آسان نگرداند، آسان نشود«  خواهش به سوی خدای عزوجل دراز کنید؛ زیرا 
هرچه  موسی!  »ای  فرمود:  وحی  موسی  به  خداوند  می‌فرماید:  باز   )،295 )مجلسی،90: 
نیازداری از من بخواه حتا علوفۀ گوسفند و نمک خمیرت را« )مجلسی، 90، 303(. باید 
توجه داشت که دعا، نیایش و تقاضای فضل و عنایت پروردگار، به این نیست که انسان به 
دنبال اسباب و عوامل هرچیزی نرود؛ بلکه باید فضل و رحمت خدای سبحان را در لابلای 

اسبابی که او مقرر داشته است جستجو کرد.



344

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

5( منزلت نزد پروردگار
ازجملۀ آثار دعا و نیایش، به دست‌آوردن ارزش و کسب منزلت نزد پروردگار عالم خواهد 
ی لَوْ لا دُعاؤُكُمْ« )فرقان/77(؛ بگو  بود. در سورۀ فرقان می‌خوانیم: »قُلْ ما یعْبَؤُا بِكُمْ رَبِّ
اگر  این است که  آیه  نبود. مفهوم  اگر دعای شما  نیست  قائل  برای شما  ارجی  پروردگارم 
جایگاه و منزلتی نزد خداوند دارید به خاطر دعا و نیایش است. امام صادق نیز می‌فرماید: 
»نزد خدای متعال مقام و منزلتی است که کسی به آن مقام نمی‌رسد مگر به درخواست و 

دعا« )کلینی 2، 470(.

با دعا و  امام صادق در جمله‌ی دیگری می‌فرماید: »نزد خداوند مقامی است که جز 
تقاضا نمی‌توان به آن رسید و اگر بنده‌ای، دهان خود را از دعا فروبندد و چیزی تقاضا نکند، 
چیزی به او داده نخواهد شد. پس از خدا بخواه تا به تو عطا شود؛ چرا که هر دری را بکوبید 

و اصرار کنید، سرانجام گشوده خواهد شد« )همان 2، 466(.

6( محبوبیت نزد پروردگار
اعمال عبادی هر کدام به نوبۀ خود، رابطۀ انسان با پروردگار جهان را برقرار نموده عبد را به 
خدای سبحان، نزدیک‌تر می‌نماید و باعث محبوبیت انسان، نزد خداوند می‌شود، دعا و نیایش 
که بهترین عمل عبادی است باعث می‌شود انسان دعا کننده را، خداوند دوست داشته باشد.

امام باقر می‌فرماید: »به راستی خدای عزوجل از میان بندگان مؤمن خود، آن بنده را 
دوست دارد که بسیار اهل دعا و نیایش باشد بر شما باد که هنگام سحر تا طلوع خورشید را 
برای دعا انتخاب کنید؛ زیرا در این ساعات، درهای آسمان، گشوده می‌شود و روزی بندگان 

تقسیم می‌گردد و خواسته‌های بزرگ به اجابت می‌رسد.« )کلینی 2، 478(. 

خدای سبحان نیز به خاطر دعا و نیایش حضرت ابراهیم از او تجلیل و تمجید می‌نماید؛ 
آیه  بیان  در  باقر  امام   .)75 )هود/  مُنِیبٌ«  اهٌ  وَّ

َ
أ لَحَلِیمٌ  إِبْراهِیمَ  »إِنَّ  می‌فرماید:  که  جا  آن 

نیز  امام ‌علی   .)167  /  2 )نوری  می‌کند.«  دعا  بسیار  که  است  کسی  »اوّاه  می‌فرماید: 
 .)467  ،2 )کلینی  است.«  نیایش  و  دعا  خداوند  نزد  عمل  »محبوب‌ترین  می‌فرماید: 

شد. خواهد  آن،  عامل  محبوبیت  باعث  عملی،  دوست‌داشتن 



345

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
۷( شفای درد و بیماری

کم نیستند انسان‌ها و خانواده‌های که خود یا عزیزشان به امراض و بیماری‌های لاعلاج، 
مواجه شده‌اند. در چنین مواقعی که دکتر مریض را جواب کرده و مریض تمام راه‌ها را بسته 
نیز از این طریق  نیایش، روی می‌آوردند. خیلی‌ها  می‌بیند، معمولًا به سمت خدا، دعا و 
به نتیجه رسیده و جواب گرفته‌اند. بنابراین، یکی دیگر از آثار دعا و نیایش، رفع گرفتاری 
دهنده  شفا  دعا  که  کنید  »دعا  می‌فرماید:  صادق  امام  است.  لاعلاج  بیماران  شفای  و 
نموده می‌فرماید:»هر  اشاره  این حقیقت  به  نیز  امام کاظم  دردهاست« )کلینی 2، 470(. 
دردی دعای دارد، پس اگر دعا به بیمار الهام شد، اجازه شفایش داده شده است.«)نوری 

.)84 :2

دکتر آلکسیس کارل می‌گوید: »امروز نیز در جاهایی که به نیایش می‏پردازند از شفاهایی 
که با تضرع و توسل به خدا و اولیای خدا نصیب شده‌است بسیار سخن به میان می‏آید. اما 
وقتی که مسئله‌ی شفا یافتن امراض مشکوک، به طور خود به خودی و یا به کمک داروهای 
معمولی، پیش می‏آید بسیار مشکل است که بدانیم عامل واقعی این شفا چه بوده‌است. تنها 
در مواردی نتایج نیایش می‏تواند به طور مطمئن به تحقق برسد که همه‌ی راه‌های درمانی، 
غیر عملی و یا مردود باشد. در این خصوص سازمان »طبی لورد« خدمت ‏بزرگی به علم 

کرده و واقعیت این‌گونه شفاها را به اثبات رسانده است.

نیایش گاهی تاثیرات شگفت‌آوری دارد. بیمارانی بوده‏اند که به طور تقریبی به صورت 
و  یوی  ر و سل  مزمن  زخم‏های  و  کلیه  عفونت  و  دردهایی چون خوره، سرطان،  از  آنی 
یکسان  تقریبا همواره  یافتن‏ها  این‌گونه شفا  یافته‏اند. چگونگی  پریتونئال شفا  استخوانی 
تا چند  یافتن در چند دقیقه و حداکثر  است. یک درد بسیار شدید و بعد احساس شفا 
ساعت آثار بیماری محو می‏شود و جراحات و صدمات جسمی آن نیز التیام می‏یابد. این 
امروز جراحان و  باز می‏دهد که هرگز حتب  بیمار  به  را  با چنان سرعتی سلامت  معجزه 
نیز فیزیولوژیست‏ها در طول تجربیات‏ شان مشاهده نکرده‏اند. برای این¬که این پدیده‏ها 
بروز کند، نیازی نیست که به¬حتم خود بیمار نیایش کند؛ اطفال کوچکی که هنوز قدرت 
لیکن در کنار  یافته‏اند.  لورد شفا  نیز در  نداشته‏اند و همچنین مردم بی‌عقیده  حرف زدن 



346

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

آن‌ها کسی نیایش کرده‌است؛ نیایشی که به خاطر دیگری انجام شود همواره اثر بخش تر 
است.« )شریعتی، ص63(.

روزنامه‌ی شیکاگو تریبون )چاپ آمریکا( طی گزارشی با بیان این مطلب که »سر انجام 
فزاینده‌ی  »تحقیقات  می‌نویسد:  است«  درمان‌گر  ایمان  که  است  رسیده  باور  این  به  علم 
افرادی  با  مقایسه  در  داری عقاید شدید مذهبی هستند  که  افرادی‌  نشان می‌دهد  پزشکی 
که دارای اعتقادات سُست‌تری هستند، سالم‌تر بوده و عمر طولانی‌تری دارند.« نتایج این 
تحقیقات نشان می‌دهد که: »این افراد کم‌تر از عمل قلبِ باز می‌میرند و زودتر بر افسردگی 
غلبه می‌کنند، میزان فشار خون در آن‌ها پایین بوده و سیستم دفاعی‌شان نیز قوی‌تر است« 
شماره‌ی  در  نیز  بین‌المللی  روان‌پزشکی  مجله‌ی   .)1376  ،8  ،4 جمهوری،  )روزنامه‌ی 
که  »سالمندانی  نموده‌است:  اعلام  تحقیقات جدید  یک  نتایج  انتشار  با  اکتبر 1997 خود 
به طور منظم در جلسات مذهبی شرکت می‌کنند، از کسانی که شرکت نمی‌کنند، به میزان 
دو برابر سالم‌تر هستند و دارای یک سیستم دفاعی قوی‌تر و با ثبات‌تر می‌باشند. بر اساس 
)آمریکا(  بالا در کارولینای شمالی  به  تحقیقات که در مورد 1718 سالمند 65 سال  این 
انجام گرفته، گفته شده که میزان اینترلوکین یک پروتیین خونی مضر در سیتسم دفاعی که 
موجب اغلب بیماری‌های ناشی از کِبَر سن می‌شود، کسانی که حداقل هفته‌ی یک مرتبه 
به جلسات مذهبی می‌روند نصف افرادی است که به این جلسات نمی‌روند« )روزنامه‌ی 

جمهوری اسلامی 4، 8، 76(.

بزرگ‌ترین  از  یکی  اساس  »بر  می‌نویسد:  باره  این  در  نیز  تایمز  واشنگتن  روزنامه‌ی 
بالا  به  افراد 65 سال  انجام گرفته‌است،  تندرستی  با  ایمان  تحقیقاتی که در مورد رابطه‌ی 
که با ایمان و اخلاص هرچه تمام‌تر فرائض مذهبی را انجام می‌دهند 40%  کمتر به فشار 
خون بالا مبتلا می‌گردند.« این روزنامه می‌افزاید: »رفتن به مراکز دینی و خواندن کتاب 
مقدس آسمانی به طور مرتب، نه تنها ممکن است روح شما را نجات دهد بلکه ممکن است 
زندگی‌تان را نیز طولانی‌تر نماید.« بر اساس این گزارش: »کسانی که هر هفته، به مراکز 
دینی می‌روند و دعا می‌کنند، کم‌تر به حملات قلبی و یا سکته‌ی مغزی دچار می‌شوند.« 
تأثیرات  که  دوک«  »دانشگاه  پژوهش‌گران  از  یکی  از  مطلب  این  نقل  با  تایمز  واشنگتن 



347

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
اعتقادات مذهبی بسیار مثبت است، به نقل از رئیس مؤسسه‌ی پزشکی»ذهن و بدن« این 
دانشگاه می‌نویسد: »این تحقیقات نمایان‌گر این است که بدون شک ارتباط ایمان با بدن، 

به همان اندازه است که ارتباط بدن با ذهن« )روزنامه‌ی رسالت، 14، 5، 77(.

در همین اواخیر در ایالت بوستون آمریکا و در دانشگاه هاروارد، کنفرانسی تحت عنوان 
»ارزش‌های درمانی دعا« برگزار گردید. در این سمینار، دکتر هوبرت بنسون، استاد دانشگاه 
پزشکی هاروارد  و رئیس سمینار مذکور با تأیید تأثیرات مثبت عبادت و دعا بر جسم آدمی، 
گفت: »دعا خواندن مغز را به کار می‌اندازد، عوارض ایدز را کاهش می‌دهد، از فشار خون 
مغز،  از  دیگر  اندیشه‌های  بیرون‌کردن  و  دعاها  تکرار  درمان می‌کند.  را  نازایی  و  می‌کاهد 
افزود:  آورند«. وی  پدید  فیزیولوژیک در خود  تغییرات  تا  را قادر می‌سازد  از مردم  بسیار 
»شکافی بین علم و معنویت در درمان انسان‌ها وجود ندارد و تکرار دعاها باعث کاهش 
میزان تنفس و فعالیت موجی مغز می‌شود و گاهی چنان قدرت درمانی دارد که نیاز به عمل 

جراحی یا درمان پرهزینه‌ی دارویی را از بین می‌برد« )روزنامه‌ی کیهان، 23، 1، 75(.

است،  زمینه  این  در  منتشره  گزارش‌های  نمونه  صدها  از  یکی  که  دیگری  گزارش  در 
می‌خوانیم: »یکی از متخصصین بیمارستان تگزاس، طی مقاله‌ای با اشاره به اثر شفابخش 
بیمارستان  عروق  بخش  در   1990 1988و  سال  در  که  تحقیقاتی  به  بیماران،  در  دعا 
سانفرانسیکو در مورد تأثیرات دعا و نیایش در بهبودی بیماری‌ها به عمل آورده، استفاده 
نموده و در پایان مقاله‌ی خود این چنین می‌نویسد که اگر به اعتبار این دارو )دعا و عبادت( 
)هفته‌نامه‌ی  کنید«  دعا  روز  در  بار  سه  بنویسیم  باید  خود  نسخه‌های  در  باشیم،  معترف 

زمستان 1375(. تزکیه شماره 23،  و  هنگام، شماره‌ی 13، ص 13، طب 

»تام  قلم  به  مقاله‌ای  انتشار  با  کانادا(  استار )چاپ  تورنتو  روزنامه‌ی  زمینه،  در همین 
این  در  پرداخته‌است. هارمر  بررسی موضوع مذکور  به  آثار دعا  و  فواید  باره‌ی  در  هارمر« 
مقاله با بیان این مطلب که دعا، نیروی نامریی‌است و برخی از شکاکین و خداناباوران این 
نیاز داریم و کارایی  بدان  را تمسخر خواهد کرد، می‌نویسد: »ما دعا می‌کنیم، چون  ادعا 
دارد. این را به صرف اعتقاد برخی از افراد و یا خود نمی‌گویم، بلکه این تجربه‌ی شخص 
من است و تأثیر آن را برای سال‌ها در زندگی بسیاری دیده‌ام«. وی می‌افزاید: »در حالی 



348

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

که توسط شرکت‌های بزرگ دارو سازی شمال آمریکا، میلیون‌ها دلار، صرف تحقیقات در 
ساخت دارو می‌شود، رقمی برای پژوهش، پیرامون اثر دعا بر سلامتی، صرف نشده است«.

دکتر اندلف بلیر، متخصص قلب از دانشگاه کالیفرنیا، گروه 400 نفره‌ای از بیماران قلبی 
را به دو دسته تقسیم کرد. در این دو گروه در حالی که مراقبت‌های پزشکی به طور کامل 
یکسان بود، مشخصات بیماری و نام اعضای یک گروه، به داوطلبانی از سرتاسر کشور، 
داده‌شد و از هر تیم پنج تا هفت نفره داوطلبین دعاکننده خواسته‌شد برای یک بیماری عضو 
این گروه، دعا کنند. پس از ده ماه، گروه دعا شونده، مورد بررسی قرار گرفتند. مشخص 
گردید که پنج مرتبه کمتر، آنتی بیوتیک، مصرف کرده‌بودند. تورم ریه در آن‌ها سه مرتبه کم‌تر 
مشاهده شد؛ در حالی که دوازده نفر از گروه دیگر، محتاج تنفس‌دهی بودند. در این گروه،  
نیاز به این امر دیده نشد و آخر این‌که نفرات فوت شده در دوره‌ی آزمایش در این گروه، کم‌تر 

از گروه دعا نشده‌ها بود )روزنامه جمهوری اسلامی 23، 4، 73(.

بر اساس گزارش خبر گزاری یونایتدپرس )از کانزاس سیتی( محققان و پزشکان، هر 
پژوهش‌گران  معتقد می‌گردند.  بیماری‌ها  درمان  در  مثبت دعا  تأثیر  به  پیش  از  بیش  روزه 
مؤسسه‌ی قلب آمریکا در بیمارستان سنت لوک در بررسی‌های خود به این نتیجه رسیده‌اند 
که دعا برای شفای بیماران، باعث می‌شود که آن‌ها به داروی کم‌تر نیاز پیدا کنند و سریع‌تر 
بهبود یایند. محققان به سرپرستی »ویلیام هریس« پژوهش‌گر بیمارهای قلبی 990 بیمار 
مبتلا به بیماری‌های قلبی خطرناک، نظیر حمله‌ی قلبی یا انسداد شرائین اکلیلی قلب را 
تا هر روز  برگزیدند  را  پنج گروه داوطلب دعاکردن  این محققان  دادند.  قرار  بررسی  مورد 
برای هر یک از 466 بیمار دعا کنند. داوطلبان به جز اسم کوچک و بیماربودن بیماران، 
اطلاعات بیشتری نداشتند و بیماران و پزشکان معالج شان از برنامه‌ی دعاکردن نیز بی‌خبر 
بودند. هریس می‌گوید: بیمارانی که برای سلامتی شان دعا شده‌بود، حال شان بهتر شد. 
این محققان با بازبینی 35 ارزیابی پزشکی نظیر تعداد و نوع داروهای مورد استفاده، طول 
مدت بستری در بیمارستان، نیاز به استفاده از دستگاه تنظیم ضربان قلب، سرعت بهبودی 
و احتمال مرگ بیمار، نتایج به‌دست آمده را کنترل کردند. به طور متوسط، کسانی که برای 
شفای آن‌ها دعا شده‌بود، در این 35 مورد به میزان 11% بهتر بودند. بر اساس این گزارش: 



349

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
جیمز والین سر دبیر نشریه‌ی آرشیو طب داخلی در این باره اظهار داشت: این مطالعه به 
خوبی طراحی و نوشته شده‌است. وی افزود: اگر دعا داور باشد، پس نتیجه ‌گرفته می‌شود 
که این دارو مفید است. بر مبنای این گزارش: نتایج هریس با یافته‌های یک مطالعه مشابه 
که در اواخر دهه 1980 توسط »راندولف ببرد« در بیمارستان عمومی سانفراسیسکو انجام 

شده‌است مطابقت دارد. )همان، 23، 8، 78(.

دکتر الیزابت تارگ، که به پزشکی از راه دور با استفاده از اعمال روانی علاقه‌مند است، 
از چند نفر با اعتقادهای مختلف خواست که به‌طور محرمانه به مدت یک هفته، روزانه یک 
ساعت برای بیست بیمار مبتلا به ایدز، دعا کنند. هر کدام از این داوطلبان، یک عکس و 
نام بیمارش را در اختیار گرفت. شش ماه بعد، بیمارانی که برایشان دعا شده‌بود حال شان از 
گروه شاهد که تحت درمان قرار نگرفته‌بودند بهتر بود. هم‌چنین، آن‌هایی که مورد دعا قرار 
گرفته‌بودند تنها ده روز در بیمارستان بستری شدند؛ در حالی‌که دیگران 68 روز. هم‌چنین، 
میزان مراجعه‌ی آنان به پزشک کمتر بود، زیرا کسانی که برای شان دعا نشده‌بود 189 بار 
و کسانی که برای شان دعا شده‌بود 26 بار به پزشک مراجعه کردند. هم چنین کسانی که 
برای شان دعا شده‌بود کم‌تر به عفونت‌های ثانویه مبتلا شدند و کم‌تر دچار تشنج عصبی 
گشتند. دکتر تارگ یادآور شد: تحقیق مشابهی چند سال قبل بر روی بیماران قلبی صورت 
گرفته‌است و تأثیر مثبت دعا در این بیماران نیز مشخص شده‌است. گفتنی است که نتایج 
پژوهش دکتر تارگ در کنگره‌ی جامعه‌ی پزشکی روان‌تنی آمریکا در شهر کلیرواتر واقع در 

ایالت فلوریدا منتشر گردید )همان، 23، 12، 76(.

8( دفع بلاها 
انسان موجودی ضعیف، ناتوان و آسیب‌پذیر و در عین حال، سطحی‌نگر است. تا زمانی که 
سختی و مشکلات گریبانش را نگرفته، متوجه ضعف و ناتوانی خود نبوده، مغرور و متکبر، 
دنیا را به کام خود می‌بیند. هنگامی که سرش به سنگ  خورده و با مانع مواجه می‌شود، به 
خود می‌آید. در آموزه‌های دینی، به انسان‌ها آموزش داده‌اند که غرور و خودخواهی را کنار 
گذاشته، قبل از آن که سختی، مشکلات و بلاها، دامنگیرش شود، با دعا و نیایش بلاها را 
از خود دور سازد. امام علی می‌فرماید: »امواج  بلا را با دعا دفع کنید« )نوری، 1408، 7: 



350

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

179(. در حدیث  دیگری از امام صادق می‌خوانیم: »قبل از آن‌که بلا به شما نازل شود، دعا 
کنید که خداوند به واسطه‌ی دعا، بلا را دفع می‌کند« )نوری، 1408، 5: 181(. امام سجاد 
می‌فرماید: »دعا و بلا تا روز قیامت باهم هستند و دعا، بلا را دفع می‌کند؛ حتا اگر نزول آن 

قطعی شده‌باشد.« )کلینی، 1408، 2: 469(.

نتیجه‌گیری
از مجموع آن‌چه گذشت می‌توان نتیجه گرفت که دعا و مناجات به عنوان خلوت‌کردن و 
گفت‌وگو با خدای سبحان و طرح مشکلات و مصایب با قادر متعال و درخواست کمک و 
استمداد از او، در آموزه‌های اسلامی از جایگاه خاص و ویژه‌ای برخوردار بوده و مورد تأیید، 

تأکید و تشویق قرار گرفته‌است. 

می‌نماید؛  احساس  کنار خود  در  را  نجواکننده، خالق هستی  انسان  نیایش،  و  دعا  در 
خدای سبحانی که نظام خلقت را اداره نموده و تمام فعل و انفعالات که در جهان هستی 
)از کرات و کهکشان‌ها گرفته تا ذرات ریز و ذره‌بینی( محقق می‌شود خارج از قلمرو قدرت 
مطلقه‌ی او نخواهد بود. ارتباط با چنین قدرت مطلقه، نگرش انسان را نسبت به حوادث 
عالم تغییر خواهد داد. جهان را هدف‌دار و هدف را خیر و سعادت، و تکامل انسان و قرب 
حق، معرفی خواهد نمود. در نتیجه، سکون و آرامش )متاع گم‌شده‌ی انسان( به او اعطا 
خواهد گردید؛ چرا که او از رگ گردن هم به انسان‌ها نزدیک‌تر است و اجابت درخواست 
و استمداد را تضمین نموده‌است. بدون اذن و اراده‌ی او، هیچ اتفاقی در عالم واقع نخواهد 
شد؛ نه برگی از شاخه‌‌ی درختی جدا خواهد شد و نه گرفتن پست گندمی از دهن مورچه‌ای، 
خدای  امیدواریم  بود.  خواهد  ممکن  و  میسور  کسی  برای  هستی،  خالق  اجازه‌ی  بدون 
سبحان توفیق دعا و مناجات عنایت فرماید، تا بتوانیم از آثار ارزش‌مند مناجات با خدای 

سبحان، بیشترین بهره را نصیب شویم.



351

ش
نیای

ا و 
 دع

رتو
در پ

ی 
عنو

ی م
ندگ

/ ز
ات

بس
ی ق

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف
منابع

قرآن کریم.
ابن طاووس، على بن موسى، )1376ش(، الإقبال بالأعمال الحسنۀ) ط- الحدیثۀ(‏، 

دفتر تبلیغات اسلام‏ى، قم‏.‏

ابن فارس، ابوالحسین احمد، )1404ق(، معجم مقاییس‌اللغه، چاپ اول، تهران، دفتر 
تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.

ابن منظور، محمد بن مکرم )1410ق(، لسان العرب، بیروت، دارالصادر، اوّل.

جمیز، ویلیام، )1372ش(، دین و روان، ترجمه مهدی قاینی، تهران شرکت سهامی، 
چاپ دوم.

دهخدا، علی‌اکبر، )1337ش(، لغت نامه دهخدا، دانشگاه تهران.

القلوب إلى الصواب )للدیلمی(، الشریف  دیلمى، حسن بن محمد، )1412ق(، إرشاد 
قم‏.‏ الرضی‏، 

راغب اصفهانی، )1412ق(، حسین بن محمد، مفردات الفاظ القرآن الکریم، بیروت، 
دمشق، دارالعلم- الدار الشامیه.

طبرسی، )1415ق(، فضل بن الحسن، تفسیر مجمع البیان، بیروت، مؤسسه الاعلمی 
اول. للمطبوعات، 

الاعلمی  موسسه  انتشارات  بیروت  العین،  )1408ق(،  احمد،  بن  خلیل  فراهیدی، 
اول. چاپ  للمطبوعات، 

کلینی، محمد بن یعقوب، )1365(، الکافی، تهران، دارالکتب اسلامیۀ، چهارم.

گنجی، حمزه، )1386(، بهداشت روانی، تهراننشر ارس باران، چاپ هشتم.

مجلسی، محمدباقر، )1409ق(، بحار الانوار، بیروت، دارالتراث العربی، چاپ اول.

الكتب  دار  آل‌الرسول‏،  أخبار  شرح  فی  العقول  مرآۀ  )1404ق(،  محمدباقر،  مجلسى، 
تهران‏. الإسلامیۀ، 

noname
New Stamp_3



352

14
02 

تان
مس

، ز
ول

ره ا
شما

ل، 
ل او

 سا
ت/

سا
ی قب

صص
-تخ

می
 عل

امه‌
صل‌ن

ف

تحقیقات  مرکز  قم،  الحکمه،   میزان  محمد،  )1379ش(،  شهری،  ری  محمدی، 
دوم. دارالحدیث، 

وزارت  تهران،  الکریم،  القرآن  کلمات  فی  التحقیق  )1368ش(،  حسن،  مصطفوی، 
اسلامی. ارشاد  و  فرهنگ 

دارالکتب  تهران،  شیرازی،  مکارم  نمونه،  تفسیر   ،)1374( ناصر،  شیرازی،  مکارم 
چهارده‌هم. الاسلامیه، 

ملکی تبریزی، میرزا جواد، )1375ش(، ‌المراقبات، ابراهیم محدث، انتشارات اخلاق.

نوری، حسین، )1408ق(، مستدرك ‏الوسائل، چاپ اول، قم، موسسه آل‌البیت.


