
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7المباحث الاصولية / ج .........................................................................  (2)



..................................................................................................  (3) 



 7المباحث الاصولية / ج .........................................................................  (4)

 

 

 



..................................................................................................  (5) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7المباحث الاصولية / ج .........................................................................  (6)



 (7)  .......................................................................................... القطــع

 ع ــالقط

 القطع مبحث 

 فيه فصول ومقدّمة

 أما المقدمة، ففيها أمور:  

الأول:   الأصوليّة  الأمر  المسائل  من  ليست  القطع  مسألة  ان  في  شبهة  لا  انّه 

 لنكتتين:  

المسائل الاصوليّة مسائل نظالأولى:   النظر والفكر، ومن  ان  رية ترتبط بأعمال 

هنا قلنا ان علم الأصول قد وضع لتكوين النظريات العامة والقواعد المشتركة على  

تلك   لتطبيق  وضع  قد  والفقه  شرعاً،  بها  المسموح  الحدود  في  العامة  شروطها  وفق 

علم  إلى  الاصول  علم  نسبة  تكون  ولذلك  الخاصّة،  عناصرها  على  العامة  القواعد 

 قه نسبة العلم النظري إلى العلم التطبيقي.الف

 وحيث ان مسألة القطع مسألة وجدانية، فلا تكون من المسائل الأصوليّة. 

طريق الثانية في  الفقيه  يستعملها  مشتركة  عامة  قواعد  الاصوليّة  المسائل  ان   :

الشرعي  بالحكم  قطع  نفسها  في  القطع  مسألة  ان  وحيث  الشرعي  الجعل  اثبات 

 نّّا واسطة لاثباته، فلا تكون من المسائل الأصوليّة. مباشرة لا ا 

الثاني:   فهل  الامر  الأصوليّة،  المسائل  من  بنفسها  تكن  لم  اذا  القطع  مسألة  ان 

 تكون من نتائجها؟ فيه وجهان: 

أفاد في وجه  الأصولية، وقد  للمسألة  نتيجة  انّا  إلى  الاستاذ+  السيد  فذهب 

، منها ما يوصل إلى معرفة الحكم الشرعي بعلم ذلك ان المسائل الأصوليّة على اقسام

بعلم  الشرعي  الحكم  معرفة  إلى  يوصل  ما  ومنها  والقطع،  الجزم  وبنحو  وجداني 



 7المباحث الاصولية / ج .........................................................................  (8)

العملية  الوظيفة  يعيّن  ما  ومنها  الشرعيّة،  العملية  الوظيفة  يعيّن  ما  ومنها  تعبّدي، 

 ، هذا. (1) العقلية

ما انّا ليست من المسائل ولكن الصحيح في المقام ان: يقال ان مسألة القطع ك

الاصولية، فكذلك ليست من نتائجها أيضاً، والسبب في ذلك ما تقدّم منا في مستهلّ  

بحث الأصول من ان المسائل الأصولية مسائل نظرية تتكون باعمال النظر والفكر،  

لممارسة  موضوع  الاصول  علم  ان  قلنا  هنا  ومن  المجتهد،  بيد  تكوينها  يكون  ولهذا 

النظري وهو تطبيقها على النظريات ا الفقهي  التفكير  لعامة والقواعد المشتركة بغاية 

فكما ان تكوين المسائل الأصولية  ، وعليه  الاستنباطعناصرها الخاصة في مقام عملية  

فكذلك   نظري،  بها  المسموح  الحدود  في  وقواعد مشتركة  عامة  كنظريات  وتحديدها 

ية الاستنتاج والاستنباط نظري وبحاجة تطبيقها على مصاديقها في الفقه في مقام عمل

ان  يعقل  لا  فإذاً  وحدوده،  التطبيق  هذا  اتجاهات  كافة  في  والفكر  النظر  اعمال  إلى 

 تكون النتيجة الفقهيّة قطعيّة، والمسألة الاصولية ظنيّة وغير قطعيّة. 

وان شئت قلت: ان نسبة علم الاصول إلى علم الفقه نسبة العلم النظري إلى  

الت في العلم  واعمق  أدق  الأصولي  الباحث  كان  كلما  ان  هي  ذلك  ونتيجة  طبيقي، 

في   وأعمق  ادق  كان  المشتركة  والقواعد  العامة  النظريات  وتكوين  الاصولي  التفكير 

المستوى،   بنفس  الفقه  في  الخاصة  عناصرها  على  التفكير   فإذاتطبيقاتها  مستوى  بلغ 

ا مستوى  بلغ  والعمق  الدقة  في  بالغة  درجة  الدرجة، الأصولي  نفس  الفقهي    لتفكير 

المراتب  لأنّ   تمام  في  التطبيقية  الفقهية  بالذهنية  ترتبط  النظريّة  الاصولية  الذهنية 

اكبر عمقاً  درجة  بلغت  اذا  الذهنية الاصولية  ان  اساس  والمراحل والدرجات، على 

 

 . 5ص  2الاصول ج  ح( مصبا 1)



 (9)  .......................................................................................... القطــع

اكثر    واكثر دقة وتحقيقاً انعكست تماماً في الذهنية الفقهية وتطلب في مجال التطبيق دقة

المسألة   نتيجة  القطع  مسألة  تكون  ان  يتصور  فلا  ذلك  ضوء  وعلى  أعمق،  وتحقيقاً 

أيضاً نظري،  فتطبيقها على عناصرها  نظرية  اذا كانت  المسألة  ان  الاصولية، ضرورة 

 فلا يعقل ان يكون قطعيّاً، وإلاّ لزم خلف فرض كون المسألة نظرية.  

المباحث   في  النتيجة  أن  من  ذكره+  ما  فلا  واما  قطعيّة،  المستقلة  غير  العقلية 

 يمكن المساعدة عليه: 

والأنظار لأنّ    أولاً: الافكار  لتبادل  ومورد  نظريّة  مباحث  المذكورة  المباحث 

 بين الأصوليين نفياً واثباتاً. 

ان   الاّ  وجدانية،  قطعيّة  مباحث  المباحث  تلك  ان  تسليم  تقدير  على  وثانياً: 

عية اليها، كوجوب مقدمة  على ضمّ مقدمة شر  فاستنباط الحكم الشرعي منها يتوق

لأخسّ الواجب   تابعة  النتيجة  أن  وبحكم  ظنّية،  وهي  ونحوهما  الضد  وحرمة 

 المقدمتين فلا محالة تكون ظنيّة. 

ليست   المذكورة  المباحث  ان  من  الاصول  بحث  مستهلّ  في  ذكرناه  ما  وثالثاً: 

الاصولية، المسائل  غيرلأنّ    من  المسألة  اصولية  في م  ضابط  وقوعها  وهو  فيها  توفر 

لم تقع في طريق عملية  ان تلك المسائل  طريق عملية الاستنباط مباشرة، والمفروض 

كذلك، الترتب لأنّ    الاستنباط  كمسألة  اخرى  مسائل  العملية  طريق  في  الواقع 

 لا من المسائل الاصولية.   المبادئوقواعد باب التزاحم، وعليه فالمسائل المذكورة من 

هنا لومن  وهو  ،  فمدلولها  وجهة،  ودلالة  سنداً  قطعيّة  رواية  هناك  كانت  و 

المسألة  توسيط  بدون  مباشرة  بالوجدان  وثابت  قطعي  أيضاً  الشرعي  الحكم 

يرجع   فلا  سواء،  حدّ  على  وغيره  المجتهد  إلى  القطعي  الحكم  هذا  ونسبة  الاصولية، 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (10)

مباشر المكلّف  إلى  وصل  انه  باعتبار  فيه،  المجتهد  إلى  بالعامي  لنظر ة  دخل  دون 

 المجتهد فيه. 

إلى  الرجوع  باب  من  المسائل  هذه  مثل  في  المجتهد  إلى  العامي  فرجوع  وعليه 

 ناقل المسألة لا من باب التقليد والرجوع إلى رأيه فيها. 

 ان الاحكام المجعولة في الشريعة المقدسة على نوعين: الامر الثالث: 

تفظ بضرورتها أو قطعيتها رغم ل تح الاحكام الشرعية التي لا تزاالنوع الأول:  

المتطاولة،  القرون  وعبر  طويلة  زمنية  بفترة  التشريع  عصر  عن  الاحكام  تلك  فصل 

إلى  نسبته  تتجاوز  لا  ضروري  بطابع  تتمتع  التي  الشرعية  الاحكام  من  النوع  وهذا 

جميع   وموقف  تقريبيّة،  بنسبة  المائة  في  ستة  أو  خمسة  الشرعية  الاحكام  من  مجموع 

ولا الم  اصناف سواء،  حد  على  الشرعيّة  الاحكام  من  النوع  هذا  امام  وافراده  كلف 

انّا   لفرض  الشرعية،  الأحكام  من  النوع  ذلك  في  المجتهد  إلى  المجتهد  غير  يرجع 

وصلت إلى الناس من عصر التشريع إلى زماننا هذا مباشرة بدون دخل لنظر المجتهد  

الا  ورأيه لعملية  موضوع  لا  ولهذا  وصولها،  الاحكام  جتهفي  تلك  في  والتقليد  اد 

 أصلًا.

الثاني:   الشرعية  النوع  الاحكام  من  النوع  وهذا  النظرية،  الشرعية  الاحكام 

الائمة   من  الواردة  الروايات  مثلًا  والاستنباط،  الاجتهاد  عملية  على  اثباته  يتوقف 

والدلالة   السند  من  جهاتها  جميع  في  والتحقيق  فيها  النظر  من  بد  لا  الاطهار^ 

المجتهد لجهوا الروايات ظنيّة من كافة الجهات، وعلى  ة، على أساس ان غالب تلك 

شرعاً   بها  المسموح  الحدود  في  شروطها  وفق  وجهتها  ودلالتها  سندها  اثبات 

الثقة من جميع    فإذا،  كنظريات عامة وقواعد مشتركة في الاصول اثبت حجية اخبار 

لسورة في الصلاة، فلا بدّ  ب االجهات كقاعدة عامة، وقام خبر ثقة خاصة على وجو



 (11)  ........................................................................................ القطــع

التطبيق كالنظر إلى ان هذا الخبر واجد لشروط حجية اخبار   التحقيق في مرحلة  من 

من الفحص عن ان له معارضا أو لا، واذا لم    حينئذكان واجداً لها فلا بد    فإذاالثقة،  

لا،   أو  خلافه  على  موجودة  القرينة  فهل  معارض،  له  ولا    فإذايكن  هذا  لا  يكن  لم 

وجهته،    لك،ت دلالته  إلى  ينظر  يقوم    فإذافعندئذ  أيضاً  الجهتين  هاتين  من  تامّاً  كان 

له  كان  اذا  انه  ثم  الصلاة وهكذا،  السورة في  بوجوب  التطبيق ويفتي حينئذ  بعملية 

بد من الرجوع إلى مرجحات باب التعارض، فان كان لاحدهما مرجح   معارض، فلا

جع إلى العام الفوقي ان كان والاّ فإلى الاصل  فيرقدّم على الآخر والاّ فيسقطان معاً  

 العملي. 

ومن الطبيعي ان تشخيص كل ذلك بحاجة إلى اعمال النظر بدقة وهو خارج  

عن قدرة غير المجتهد المطلق، لأنه كما لا يقدر على تكوين النظريات العامة والقواعد  

عناصرها على  تطبيقها  على  يقدر  لا  كذلك  الاصول،  في  الفقه، الخ  المشتركة  في  اصة 

و عامة  شروطا  منهما  لكل  المجتهد    ردقي  لافان  المطلوب غير  هو  كما  توفيرها  على 

والصحيح، فلذلك يكون وجوب التقليد والرجوع إلى المجتهد الجامع للشرائط منها  

وظائف تعيين  في  غير    هالأعلمية  عنه  التكليف  ان  فرض  بعد  ضروري  امر  الدينيّة 

 ساقط.

عم ان  الشريعة   ليةفالنتيجة:  في  ضروريتان  عمليتان  والتقليد  الاجتهاد 

تقليد امر موافق للفطرة  الاسلاميّة بحكم ضرورة التبعية للدين، هذا اضافة إلى ان ال

من   والجبلة انه  اساس  على  وتخريجها  التقليد  قضية  تفاصيل  في  الدخول  وقبل 

 صغريات كبرى الرجوع إلى اهل الخبرة نقدم عدة مقدمّات: 

ان اجتهاد المجتهد تارة يكون ملحوظا بجانبه الذاتي، واخرى  لأولى:  ة االمقدم 

وبالثاني  المجتهد،  بنفس  القائم  بالذات  المعلوم  بالأول  ونقصد  الموضوعي،  بجانبه 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (12)

اما   به،  والمحكي  بالذات  بالمعلوم  المرئي  الذهن  افق  عن  الخارج  بالعرض  المعلوم 

رد صورة الحكم في افق الذهن كصور  ه مجالاجتهاد على اللحاظ الأول، فلا اثر له لأن

الاسلامي   الشرعي  الحكم  لأنه  اثر  فله  الثاني،  اللحاظ  على  واما  فيه،  الاشياء  سائر 

وليد   كان  وان  لأنه  عليه،  مترتب  والاثر  الذهن  افق  خارج  في  بالاجتهاد  الثابت 

الظاهر، في  اثر  عليه  يترتب  فلذلك  اسلامي،  طابع  ذات  انه  إلا  المجتهد   أو   اجتهاد 

اجتهادات   بتعدد  يتعدد  ولا  واحداً  كان  وان  الاسلامي  التشريع  واقع  ان  فقل 

هو   افكارهم  وليد  هو  ما  فان  افكارهم،  وليد  ليس  انه  باعتبار  وآرائهم،  المجتهدين 

الاحكام الاجتهادية، وحيث انّا مرآة لواقع التشريع الاسلامي، فتكون ذات طابع 

ومصب التقليد هو الاجتهاد الموضوعي    ارجاسلامي، وما هو موضوع الآثار في الخ

 لا الذاتي. 

الثانية:   باق المقدمة  هو  بل  المجتهد  بموت  ينتفي  لا  الموضوعي  الاجتهاد  ان 

المقدسة، الشريعة  الصور  لأنّ    ببقاء  المتمثل في  الذاتي  الاجتهاد  هو  انما  بموته  المنتفي 

الاجتهاد   بين  الخلط  ولعل  المجتهد،  بنفس  القائمة  والاجتهاد الذاالذهنية  تي 

بنى   الاساس  هذا  وعلى  بموته،  تزول  المجتهد  آراء  بان  القول  إلى  أدّى  الموضوعي 

ما  ان  عرفت  قد  الميت، ولكن  تقليد  البقاء على  القول على عدم جواز  هذا  صاحب 

الذاتي دون اجتهاده الموضوعي، فانه ثابت في   انما هو اجتهاده  يزول بموت المجتهد 

انّه باعتبار  ميتاً،  خار  الواقع  ام  حيّاً  المجتهد  كان  سواء  ذهنه،  افق  عن  افتى   فإذا ج 

هو   كما  مات  قد  المجتهد  كان  وان  باقية  الفتوى  فهذه  الصلاة،  في  السورة  بوجوب 

 الحال في سائر اخبار اهل الخبرة والبصيرة كالطبيب والمهندس وما شاكلهما.  

نفسه كذلك حجة   انه حجة على  المجتهد كما  اجتهاد  ان  اذا كان  على  ثم  غيره 

واجداً لشروط التقليد منها الأعلميّة: أما انه حجة على المجتهد نفسه، فعلى ضوء انه  



 (13)  ........................................................................................ القطــع

واخبار  والسنة  الكتاب  كظواهر  حجة  تكون  التي  الاجتهادية  الادلة  من  استنبط 

الثقة، والمفروض ان اجتهاده يكون نتيجة تطبيق حجية تلك الادلة كقاعدة عامة على  

الخاص وعناصرها  الظن    حينئذة،  حجية  باب  من  نفسه  على  حجة  اجتهاده  يكون 

الخاص، واما ذا فرضنا ان حجيتها لم تثبت بدليل خاص وانما تثبت بدليل الانسداد،  

 فيكون اجتهاده حجة من باب الظن المطلق.

ان   بد  لم يسقط عنه، فلا  الشرعي  التكليف  ان  فالمجتهد بحكم  وعلى الجملة: 

 ان باب العلم والعلمي منسداً عليه.ان ك يعمل برأيه واجتهاده و

وأما انه حجة على غيره اذا توفرت شروطها، فبحكم ان التكليف غير ساقط  

، فيكون الرجوع اليه مضافا إلى ه فتاواعنه ولا طريق له غير العمل باجتهاد المجتهد و

للدين  تبعيته  ضرورة  بحكم  ضرورياً  الخبرة  اهل  إلى  الرجوع  كبرى  في  داخل  انه 

سوع العدم  باب  كان  اذا  فيما  حتى  عنه  التكليف  على  قوط  منسداً  والعلمي  لم 

ا المجتهد،   في  الاحتياط  من  للمجتهد  بد  فلا  ان  وحينئذ  وحيث  الحكمية،  لشبهات 

ان  العامي   معنى  وهذا  المجتهد،  إلى  الرجوع  فوظيفته  فيها  الاحتياط  من  يتمكن  لا 

 دان من الكتاب والسنة. مستمالاجتهاد والتقليد عنصران ضروريان في الاسلام و

الثالثة:   بإمكانه  المقدمة  يكون  فرد  اي  على  كفائيّة  واجبة  الاجتهاد  عملية  ان 

الفكرية   الحركة  انّ  اساس  على  وزمن،  عصر  كل  في  المرتبة  هذه  إلى  الوصول 

العامة وتوسعها   الحياة  بتطور  بعد عصر  تتطور وتتوسع عصراً  ان  بدّ  الاجتهادية لا 

اتها ومجالاتها الاقتصادية والسياسية والثقافية والتعليمية وغيرها  تجاهكذلك في كافة ا

في  تؤكد  الاجتهادية  الحركة  وهذه  العامة،  بالحياة  المرتبطة  المستحدثة  المسائل  من 

الكتاب   من  المستمدّة  المستقلة  التشريعية  وشخصيّتهم  الفكرية  اصالتهم  المسلمين 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (14)

بها مشاكل الانسان الكبرى في كافة  تحل  والسنة طول التاريخ وفي كل عصر وقرن، و

 اتجاهات حياته العامة مهما تطوّرت وتوسّعت، هذه هي ميزة الدين الاسلامي.  

وبعد ذلك يقع الكلام في ان الرجوع إلى المجتهد هل يكون من باب الرجوع  

اهل  إلى  الرجوع  باب  من  ليس  انه  قيل:  يقال كما  فقد  فيه وجهان؟  اهل الخبرة،  إلى 

على ان يكون هناك واقع مشترك بين الخبير وغيره، وفي   مبنيالرجوع اليه لأنّ  ،الخبرة

مثله اذا علم الخبير الواقع المشترك، جاز لغيره الرجوع اليه من باب الرجوع إلى اهل  

بينه وبين   التي هي مشتركة  الواقعيّة  المجتهد ليس عالماً بالاحكام  ان  الخبرة، وحيث 

الخ اهل  من  يكون  حتى  هي    برة،غيره  التي  الظاهرية  بالاحكام  عالماً  يكون  وانما 

مختصة به لا انّا مشتركة بينه وبين غيره لاختصاص موضوعها به، فإذاً ما هو مشترك 

 لا يكون عالماً به وما يكون عالماً به، فلا يكون مشتركاً بينه وبين غيره.  بينه وبين غيره 

اللفظية الاصول  في  يكون  تارة  ذلك:  عن  واخوالجواب  الأصول  ،  في  رى 

 العملية الشرعية، وثالثة في الأصول العملية العقلية. 

أما الكلام في الأولى، فلا شبهة في ان اطلاقات الكتاب والسنة تشمل المجتهد  

في   الاجتهاد  قيد  أخذ  بدون  بينهما  الجامع  المكلف  إلى  موجهة  لأنّا  المجتهد،  وغير 

بالمجتهد لتقييدها  وجه  لا  فإذاً  عن  لأنّ    ،موضوعها،  عبارة  هي  التي  مضامينها 

الاحكام الشرعية، لا تختص بالمجتهد بل تعم غيره، هذا مما لا كلام فيه. وانما الكلام  

 في حجية تلك الاطلاقات، فهل هي مختصة بالمجتهد؟ 

لا   والجواب: قد يقال بالاختصاص، عل أساس ان حجّيتها مشروطة بشروط

منها تحصيلها  من  المجتهد  غير  على   الفحص  يتمكن  والمقيد  المخصص  وجود  عن 

ومن   الوارد،  أو  الحاكم  الدليل  أو  المعارض  وجود  عن  الفحص  ومنها  الخلاف، 



 (15)  ........................................................................................ القطــع

وجود  عن  الحكمية  الشبهات  في  الفحص  من  يتمكن  لا  المجتهد  غير  ان  الواضح 

 القرائن وغيرها على الخلاف.

وضوع عنوان الفحص غير مأخوذ في ملأنّ    ولكن هذا القول غير تام، وذلك

موضوعها مطلق وغير مقيّد به، نعم يكون مقيداً بعدم قيام لأنّ    ية هذه الادلة،حج

موجودة في  على الخلاف  الحجة  ان  جهة  من  هو  انما  والفحص  خلافها،  الحجّة على 

قام المجتهد بالفحص عنها في مظانّا، فان وجدها فالموضوع   فإذاالواقع أو لا، وعليه 

 لموضوع مطلق.لافها فامقيّد، وان لم يجدها على خ

المجتهد   والسنة وظيفة  الكتاب  اطلاقات  حجية  موضوع  احراز  ان  وبكلمة، 

دون غيره، واما الحكم الظاهري وهو الحجية فهو مشترك بينة وبين غيره، فيجوز له  

 ان يرجع اليه فيها من باب الرجوع إلى اهل الخبرة. 

مارات ام في  موارد الاوبكلمة واضحة، ان الاحكام الظاهرية سواء أكانت في  

موارد الاصول العملية جميعاً، احكام طريقية والغرض من وراء جعلها الحفاظ على  

تنجيز   واثرها  النوعي،  التسهيل  أو  الواقع  في  الملاكات  من  لها  بما  الواقعية  الاحكام 

للادانة   موجبة  مخالفتها  تكون  لا  ولهذا  ذلك،  غير  لها  شأن  ولا  وتعذيره  الواقع 

ا للمثوبة بقطع النظر عن الاحكام الواقعيّة، فان اطاعتها انما هي  وموافقتهوالعقوبة  

بإطاعة الاحكام الواقعية ومخالفتها انما هي بمخالفتها، فلا يقتضي لها مخالفة مستقلة 

يرجع  ان  المجتهد  لغير  فيجوز  وعليه  طريقيّة،  احكاما  كونّا  فرض  خلف  لزم  والا 

و تعذيراً وهي احكام مشتركة بين الكل على  نجيزاً أاليه في اثبات الاحكام الواقعية ت

 الفرض.



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (16)

اثبات    والخلاصة، في  إليه  المجتهد  غير  رجوع  هو  الخارج  في  واقع  هو  ما  ان 

الاحكام الواقعية تنجيزاً أو تعذيراً، سواء كان ذلك بالأمارات الشرعية أم بالأصول  

 . هل الخبرةإلى ا عوالعملية، ولا شبهة في ان رجوعه إليه في ذلك من باب الرج

تلك   حجية  موضوع  احراز  إلى  الطريق  ان  وهو  آخر  بحث  هنا  نعم، 

أو  الأعلم،  غير  لفحص  قيمة  ولا  الاعلم  خصوص  فحص  هو  هل  الاطلاقات، 

فحص مطلق المجتهد، ولكن محل هذا البحث مسألة الاجتهاد والتقليد وتمام الكلام  

 هناك، هذا. 

  فإذانما هو برجوعه إلى المجتهد،  قلد المااضافة إلى انه يمكن القول بان فحص   

يكون  وحينئذ  الفحص،  اكمل  فقد  الخلاف  على  يدل  ما  عنده  يجد  ولم  إليه  رجع 

 صغرى الكبرى الوظيفة الظاهرية وموضوعاً لها. 

وثانياً: مع الاغماض عن ذلك وتسليم ان الاحكام الظاهرية مختصة بالمجتهد  

ان في  شبهة  لا  انه  الاّ  غيره،  تعم  الاحكام   المجتهد   ولا  إلى  بالنسبة  الخبرة  اهل  من 

الخبرة  اهل  عنوان  صدق  في  يعتبر  لا  انه  ضرورة  غيره،  وبين  بينه  المشتركة  الواقعية 

لا  ان  فلازمه  والا  وجداني،  بعلم  الواقعية  الشرعية  بالاحكام  عالماً  يكون  ان  عليه 

ر انه غير عالم باعتبا  ،يكون العالم بالعلوم النظرية كالطب ونحوه من اهل الخبرة أيضاً 

 بمسائل هذه العلوم بعلم وجداني بل هو عالم بها من طريق عملية الاجتهاد والنظر.  

بالحدس  بها  عالم  هو  بل  وجدانا  الطب  بمسائل  عالماً  يكون  لا  الطبيب  مثلًا 

عناصرها   على  العامة  القواعد  بتطبيق  بفحص    فإذا الخاصة،  والاجتهاد  طبيب  قام 

له كالاشعة أو التحليل واستنتج منه نوع مرضه فاخبره به، تاحة  لماالمريض بالوسائل  

يفيد  الصغرى وهو لا  الكبرى على  بتطبيق  هو  انما  الاستنتاج  هذا  ان  الواضح  فمن 

غالباً الاّ الظن أو الوثوق، مع انه لا شبهة في كون الطبيب من اهل الخبرة، والرجوع 



 (17)  ........................................................................................ القطــع

وكذ العالم،  إلى  الجاهل  رجوع  أساس  على  فن    الحال  كلاليه  اهل  كل  إلى  بالنسبة 

كان هؤلاء من اهل الخبرة بالنسبة إلى الواقع المشترك، كان المجتهد أيضاً   فإذاونظر،  

ان   هي  ذلك  في  والنكتة  المشتركة،  الواقعية  الاحكام  إلى  بالنسبة  الخبرة  اهل  من 

ا في  الخبرة  اهل  مثلا  والعلوم،  الافراد  باختلاف  تختلف  نسبي  معنى  لم علالخبروية 

من الر الأول  في  خبرويته  فان  ونحوه،  الطب  علم  في  الخبرة  اهل  عن  يختلف  ياضي 

الثاني  ان مسائلها وجدانية، وفي  باعتبار  بالواجدان،  الرياضية  بالمسائل  انه عالم  جهة 

من جهة انه عالم بمسائل الطب بالحدس والاجتهاد الظني على اساس تطبيق الكبرى 

ائل الطب بالظن والوثوق، وعليه فالمجتهد ة بمسبرعلى الصغرى فيكون من اهل الخ

فلا   اكثر،  لا  الاجتهادية  الظنية  الطرق  من  الواقعية  بالاحكام  الخبرة  اهل  من  أيضاً 

 فرق بينهما من هذه الناحية.  

بالاحكام   الخبرة  اهل  من  يكونون  المعصومين^  ان  قلت:  شئت  وان 

المجتهد واما  الوجداني،  بالعلم  الواقعية  ا  نوالشرعية  بالعلم فهم  بها  الخبرة  هل 

بالوقائع  الوجداني  العلم  الخبرة  اهل  صدق  في  اعتبرنا  لو  انا  ضرورة  التعبدي، 

عن  اخباره  بواسطة  لا  وجزماً  مباشرة  الوقايع  تلك  عن  اخباره  يكون  بان  المشتركة 

ارائه ونظرياته فيها التي قد تكون مطابقة لها وقد تكون مخالفة، فلا يوجد اهل الخبرة 

لا العلو  في النظرية  غيره،  في  م  في  ولا  بالنظر  نّ  لأ  المقام  يكون  انما  اليها  الوصول 

 والاجتهاد لا بالوجدان، وهذا كما ترى. 

انه لا شبهة في صدق اهل الخبرة على المجتهد والطبيب ونحوهما    والخلاصة،

و  ح نمن اهل الفكر والنظر، فانّم وان كانوا يخبرون عن آرائهم ونظرياتهم لكن لا ب

اعتبار  الموضو على  جرت  وقد  الواقع،  إلى  المحضة  والمعرفية  الطريقية  بنحو  بل  عية 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (18)

اقوالهم وإخبارهم عن آرائهم ونظرياتهم، السيرة القطعية من العقلاء الممضاة شرعا  

 هذا من ناحية. 

الواقعة   تكون  ان  على  يتوقف  لا  الخبرة  اهل  صدق  ان  اخرى،  ناحية  ومن 

بينه وبين غيره،   انه من    لو كانت  لبمشتركة  مختصة بغيره وهو عالم بها صدق عليه 

في   المجتهد  إلى  المرأة  كرجوع  اليه  الرجوع  لغيره  فيجوز  اليها،  بالنسبة  الخبرة  اهل 

 احكام الحيض والنفاس والاستحاضة، فانه من باب رجوع الجاهل إلى العالم.

لا  الامارات  حجية  دليل  أن  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  يجعل   وثالثاً: 

اهل  الفق من  يجعله  وانما  الواقعية،  الشرعية  الاحكام  إلى  بالنسبة  الخبرة  اهل  من  يه 

لاختصاص  بالفقيه  مختصة  هي  التي  فقط  الظاهرية  الاحكام  إلى  بالنسبة  الخبرة 

 موضوعها به.

الرجوع إلى أهل الخبرة أو    وحينئذٍ فهل يجوز الرجوع إلى المجتهدين من باب 

 لا؟  

أنه لا   فإن سيج الظاهر  إنما جرت علىوز  العقلاء  الخبرة   يرة  أهل  إلى  الرجوع 

عليه ترتب  فيما  بقولهم  سيرة   والعمل  فلا  وإلا  عملي  إن  ،أثر  فحيث  المقام  في   وأما 

إثبات إلا  لها  شأن  فلا  طريقية  أحكام  الظاهرية  تنجيزاً   الأحكام  أو  تعبداً    ، الواقع 

موا مثوبقفولهذا لا تترتب على مخالفتها عقوبة ولا على  النظر عن مخالفة  تها  بقطع  ة 

الظاهرية حتى يكون قول    ،الواقع وموافقته آثار عملية على الأحكام  فإذاً لا تترتب 

 .المجتهد بها حجة من جهة السيرة

فالنتيجة: إنه لا يجوز الرجوع إلى المجتهد لا بالنسبة إلى الأحكام الواقعية لعدم  

 ،ظاهرية لعدم ترتب أثر علمي عليهاحكام اللأاكونه أهل الخبرة بها، ولا بالنسبة إلى  

 وإن قلنا بأنّا مشتركة بينه وبين المجتهد.



 (19)  ........................................................................................ القطــع

غير  التكليف  ان  اساس  على  اليه  الرجوع  من  للعامي  بد  لا  هذا  مع  ولكن 

ساقط عنه في الواقع وباب العلم والعلمي منسد عليه، والاحتياط في جميع الاحكام 

فإذاً لا م قدرته،  الاّ انالشرعية خارج عن  له  المجتهد، لأنه ص  إلى ظن  الرجوع   من 

اقرب طريق له إلى الواقع، ومن هنا قلنا ان التقليد امر ضروي بحكم ضرورة التبعية  

 للدين، وان قلنا بان الرجوع إلى المجتهد ليس من الرجوع إلى اهل الخبرة. 

الثانية في  الكلام  ظاه  وأما  وظيفة  فلأنّا  الشرعية،  العملية  الاصول  ة  يروهي 

اليقين للمجته الاستصحاب  موضوع  مثلًا  به،  موضوعها  لاختصاص  خاصة  د 

بالحالة السابقة والشك في البقاء، ومن الواضح ان اليقين بالحالة السابقة والشك في 

وعليه  غيره،  دون  للمجتهد  الاّ  حصولهما  يمكن  لا  الحكمية  الشبهات  في  البقاء 

م به  مختصاً  الاستصحاب  يكون  الحال  اختص  نفبطبيعة  به، جهة  موضوعه  اص 

 وحينئذ فلا يجوز لغيره ان يرجع اليه فيه، لأنه لا يكون مشتركا بينه وبين غيره. 

لاختصاص  خاصة  للمجتهد  ظاهرية  وظيفة  الاستصحاب  ان  والخلاصة، 

موضوعه به، وعليه فلا يجوز لغيره ان يرجع اليه ويقلده فيه، لأنه ليس وظيفته ولا 

مجتهد ان يفتي به لغيره، لأنه فتوى بغير ما انزل الله  يجوز لل  لايجوز له العمل به، كما  

تعالى واغراء للناس بالجهل، وكذلك الحال في اصالة البراءة الشرعيّة وغيرها، لأنّا 

 وظيفة ظاهرية للمجتهد خاصة لاختصاص موضوعها به. 

 والجواب: انه يمكن حل هذه المشكلة بأحد طريقين: 

الأول:   الاصو الطريق  في  ة  العملي  لان  متمثلة  أكانت  سواءً  الشرعية 

فلا   الواقع وتعذيره والاّ  تنجيز  اثرها  ام نحوهما،  البراءة  اصالة  أم في  الاستصحاب 

انما يقوم   العملية الشرعية  موضوعية لها في نفسها، فالمجتهد في موارد هذه الاصول 

عي  كم الواقحلبتكوينها وتنقيحها كقاعدة عامه وفق شروطها، بغرض ايجاد المنجز ل



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (20)

للواقع  منجز  انه  باعتبار  الاستصحاب  بمؤدى  المجتهد  ففتوى  وعليه  له،  والمعذر 

إلى  الجاهل  باب رجوع  من  فيه  اليه  يرجع  ان  لغيره  فيجوز  بينه وبين غيره،  المشترك 

للواقع  معذر  انه  حيث  الترخيص،  وهو  البراءة  اصالة  بمفاد  فتواه  ان  كما  العالم، 

 من باب الرجوع إلى اهل الخبرة. اليه فيه  المشترك، فيجوز الرجوع

وعلى الجملة، فالأحكام الظاهرية احكام طريقية شأنّا تنجيز الواقع المشترك  

الاصول   موارد  بفتواه في  والعمل  المجتهد  إلى  الرجوع  فإذاً  تعذيره،  أو  ثابتا  كان  اذا 

ث عنه، وحي  ةالعملية الشرعية، انما هو بلحاظ ان فتواه فيها منجزة للواقع أو معذر

 ان الواقع المنجز مشترك بينهما، فالرجوع اليه في تنجيزه من الرجوع إلى اهل الخبرة. 

وان   الحكمية  الشبهات  في  عامة  كقاعدة  والمعذر  المنجز  تحصيل  ان  فالنتيجة: 

كان من اختصاص المجتهد، إلا ان تنجز الواقع المشترك بينه وبين غيره يوجب جواز  

ن باب رجوع الجاهل إلى العالم، باعتبار ان الواقع  الفتوى م  ه رجوع غيره اليه في هذ

لا يسقط عنه وانه مكلف به واقعاً ولا طريق له إلى العمل به غير الرجوع إلى فتوى  

 المجتهد بالتنجيز أو التعذير. 

ان التقليد كما يجوز في المسائل الفقهيّه يجوز في المسائل الاصولية  الطريق الثاني:  

المجتهلق  فإذاأيضاً،   المجتهد  د  ان  الامر  المسائل الاصولية صار كالمجتهد، غاية  د في 

عالم بها عن اجتهاد وهو عالم بها عن تقليد، وعندئذ فان كان قادراً على عملية التطبيق  

غيره   إلى  يرجع  ولا  التطبيق  مرحلة  في  مجتهد  فهو  منها،  الشرعي  الحكم  واستنباط 

 جتهد الاعلم فيها في طول التقليد الأول. يقلد الم اً فيها، وان لم يكن قادراً عليها أيض

وبكلمة، انه يمكن علاج المشكلة بهذا الطريق في موارد الامارات والاصول  

الامارات  حجية  باختصاص  فرضاً  قلنا  فان  الأولى  في  اما  معا:  الشرعية  العملية 

الام فيها، غاية  اليه ويقلده  المجتهد  مانع من رجوع غير  ا  ان حجتيه  ربالمجتهد، فلا 



 (21)  ........................................................................................ القطــع

الامارات  حجية  بان  قلنا  وان  بالتقليد،  وللمقلد  والاجتهاد  بالنظر  للمجتهد  ثابتة 

مشتركة بين المجتهد وغيره ولا تخص بالأول، غاية الامر ان غير المجتهد لا يتمكن  

اهل  إلى  الرجوع  باب  من  اليه  يرجع  فلهذا  ونحوه،  كالفحص  شروطها  توفير  من 

الاصول المسائل  في  يرجع  ةي الخبرة  الأول،    ثم  طول  في  أيضاً  الفقهية  المسائل  في  اليه 

 فهنا تقليدان طوليان وبذلك تحل المشكلة. 

الشرعية كالاستصحاب ونحوه، فيرجع غير   العملية  واما في موارد الاصول 

عالم   المجتهد  ان  الامر  غاية  بقائها،  في  والشك  السابقة  الحالة  اثبات  في  اليه  المجتهد 

السابقة   الواببالحالة  غير لعلم  ان  قلت:  شئت  وان  بالتقليد،  بها  عالم  وغيره  جداني 

الظاهرية   الاحكام  لهذه  موضوعاً  بذلك  نفسه  جعل  في  أولاً  اليه  يرجع  المجتهد 

والوظائف العملية، وبمقتضى دليل التقليد يصبح موضوعا لها شرعاً كالمجتهد، غاية 

ان المجتهد موضوع لها واقعاً ووجدانا، واما   فإذاً ه فموضوير غالامر  بالتقليد،  ع لها 

ان   المجتهد، وحيث  بينه وبين  الواقعيّة مشتركة  الظاهرية كالاحكام  الاحكام  تكون 

اليه  يرجع  ان  فله  دونه،  استنباطها  على  وقادر  فيها  الخبرة  اهل  من  يكون  المجتهد 

د يلويقلده في اثبات نفس هذه الاحكام الظاهرية له، وهذا التقليد يكون في طول التق

 الأول. 

 ، ان هنا تقليدين: والخلاصة

الظاهرية  الأول:   الشرعية  الاحكام  هذه  موضوع  اثبات  في  لمجتهد  تقليده 

 باعتبار انه من اهل الخبرة فيه.



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (22)

التقليد الأول محققا  الثاني:   الظاهرية له، فيكون  اثبات نفس هذه الاحكام  في 

الثاني نظير شمول دليل الحجية للاخبا  التقليد  الواس  رلموضوع  طة، فانه بشموله مع 

 للخبر المباشر ينقح موضوع الخبر مع الواسطة.  

كاليقين   بقائه،  في  والشك  شيء  بحدوث  اليقين  الاستصحاب  موضوع  مثلًا 

بنجاسة الماء المتغيّر بأحد أوصاف النجس والشك في بقائها بعد زوال تغيره بنفسه،  

المثال   في  والشك  اليقين  هذا  حصول  ان  الواضح  شاكل   وأومن  الشبهات ما  من  ه 

على   يقدر  ولا  جهاتها  بكافة  اليها  والنظر  فيها  الادلة  عن  بالفحص  منوط  الحكمية 

له   ذلك المثال، حصل  اذا قام بعملية الفحص والنظر إلى الادلة في  الا المجتهد، فانه 

اليقين بنجاسة الماء المتغير بأحد أوصاف النجس، ثم انه اذا فرض زوال تغيّره بنفسه، 

الشصح له  بعد  ل  الادلة الأولية لا تدل على نجاسته حتى  ان  البقاء من جهة  ك في 

المجتهد   وغير  موجود،  غير  زوالها  أو  بقائها  على  يدل  الاخر  والدليل  تغيّره،  زوال 

حيث انه لا يقدر على تحصيل اليقين بنجاسة الماء المتغير والشك في بقائها بعد زوال 

الشبهات الحكميّة،   م لافتغيّره في  مانع  المسألة،    إليه وتقليده في هذه  الرجوع    فإذا ن 

التقليد يصبح   تقليداً، وبهذا  بقائها  بالنجاسة والشك في  اليقين  له  فيها، حصل  قلده 

غير المجتهد موضوعا للحكم الظاهري كالمجتهد، فيشترك معه فيه، وحينئذٍ فيجوز 

اليه في اثبات الحكم الظاهري من باب الرجوع لخبرة، باعتبار إلى اهل ا  له ان يرجع 

انه قادر على استنباط الحكم الظاهري من ادلة الاستصحاب ورواياته بتطبيقها على 

والتقليد   طوليان،  تقليدان  هنا  فيكون  دونه،  الفقه  في  الخاصة  وعناصرها  مصاديقها 

 الأول ينقح موضوع التقليد الثاني ولا مانع من الالتزام بهما. 

اذا ما  القبيل  هذا  الشخص  ومن  بحدودها    كان  الصغرى  تعيين  في  مجتهداً 

في   العامة  بشروطها  وتحديدها  الكبرى  تعيين  دون  التطبيق  مرحلة  في  بها  المسموح 



 (23)  ........................................................................................ القطــع

دليل   بمقتضى  الكبرى  في  ويقلده  اليه  يرجع  ان  له  بها شرعاً، جاز  المسموح  الحدود 

له  ،التقليد موضوعي  واقع  لا  افتراض  مجرد  هذا  بين    ،ولكن  التفكيك  وين كتفإن 

بأن يكون مجتهداً في الكبر يمكن  الفقه لا  ى وتطبيقها على مصاديقها وعناصرها في 

بلغ تكوين الكبرى أكثر دقة وعمقاً   لما تقدم من انه كلما  ،الأول دون الثاني وبالعكس

فإذاً ما في الكتاب    ،وسعة انعكس تماماً في مرحلة تطبيقها على مصاديقها وعناصرها

 مجرد افتراض. 

فيالح  كوكذل لغير   ال  فان  الشرعي،  والاحتياط  الشرعية  البراءة  اصالة 

فيه  ويقلده  الاحتياط  أو  البراءة  اصالة  موضوع  اثبات  في  اليه  يرجع  ان  المجتهد 

التقليد،   دليل  بينما   فإذابمقتضى  تقليداً،  عليه  موضوعها  بانطباق  عالماً  كان  فيه  قلده 

التقليد  ان هذا    ثيالمجتهد يكون عالماً بالانطباق وجداناً، وح التقليد ينقح موضوع 

أو   البراءة  اصالة  بمقتضى  بالترخيص  الفتوى  في  اليه  الرجوع  له  فيجوز  الثاني، 

 الوجوب بمقتضى اصالة الاحتياط من باب الرجوع إلى اهل الخبرة. 

هنا   النتيجةإلى  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  الالتزام    :قد  من  مانع  لا  انه  وهي 

في   طوليين  الامومبتقليدين  ان ارد  وحيث  معاً،  العملية  والاصول  المعتبرة  ارات 

 التقليد الأول ينقح موضوع التقليد الثاني فيكون في طوله.

والدليل   المشكلة  تنحل  وبه  ثبوتا  ممكنا  كان  وان  الطريق  هذا  ان  خفي  وغير 

  لئيساعده في مقام الاثبات، الاّ انّه غير عملي في الخارج، لوضوح ان التقليد في المسا

بل هو غير مشمول للسيرة لعدم ترتب   ،ة امر مغفول عنه لدى عامة الناسالاصولي 

التقليد في اثبات موضوعات الاحكام الظاهرية   التقليد، وكذلك  أثر عملي على هذا 

مقدمة للتقليد الثاني وهو تقليده في نفس الاحكام الظاهرية، لأنه مغفول عنه ومجرد 

يكون هذا الطريق حلا عملياً، بل لا    ولهذا لا  ،موضوعي له  لا واقعتصوّر ذهني و



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (24)

وان   الأول،  الطريق  هو  فالمتعيّن  عليه  عملي  أثر  ترتب  لعدم  الطريق  هذا  على  دليل 

خارجاً،  بعملي  ليس  ولكنه  نظرياً  صحيحاً  كان  وان  الثاني  الطريق  ان  قلت  شئت 

 س. انفلهذا يكون المتعيّن هو الطريق الأول، لأنه طريق عملي ومعتاد بين ال

أو و  ،هذا طوليين  تقليدين  تصوير  افتراض  إن  يقال:  أن  المقام  في  الصحيح 

الشرعية   الأمارات  موارد  في  الظاهرية  الأحكام  أن  على  مبني  الطولية  الثلاثة 

المشتركة،   الأصولية  العامة  القواعد  عن  عبارة  هي  التي  الشرعية  العملية  والأصول 

من  بد  فلا  وغيرهم  المجتهدين  تشمل  كانت  تقل  إن  تقليد افتراض  أحدهما  يدين: 

في   والآخر  الظاهرية  الأحكام  في  أنحاء   إثباتالمجتهد  من  بنحو  الواقعية  الأحكام 

إليهم   الرجوع  يجوز  لا  إنه  حيث  فعندئذٍ  بالمجتهدين  مختصة  كانت  وإن  الإثبات، 

في  إليهم  يرجعوا  حتى  لها  ووظائف  ما  أحكاماً  ليست  أنّا  باعتبار  فيها  وتقليدهم 

ا  اإثباته باب  إثبات من  في  إليهم  يرجع  ولهذا  والبصيرة،  الخبرة  أهل  إلى  لرجوع 

رجعوا إليهم وقلدوهم في إثباتها فصاروا كالمجتهدين، غاية الأمر    فإذاموضوعاتها،  

تقليد،   عن  لها  موضوع  وغيره  وتحقيق،  باجتهاد  لها  موضوع  المجتهد  صار    فإذاأن 

الظاهرية مشترك فيها بينهما، ف  ةموضوعاً لها كانت الأحكام  إليه  له الرجوع  إذاً يجوز 

الذي   الثاني  التقليد  هو  وهذا  العالم،  إلى  والجاهل  الخبرة  أهل  إلى  الرجوع  باب  من 

يتوقف على التقليد الأول لأنه يثبت موضوعه، وحيث إن الأحكام الظاهرية أحكام 

إلى   طريقاً  كونّا  إلا  لها  شأن  ولا  صرفة  الواقعي   إثباتطريقة  من    ةالأحكام  بنحو 

هو  أ الموضوعية، وهذا  بنحو  الأحكام  هذه  إثبات  إليه في  يرجع  فإذاً  الإثبات،  نحاء 

 التقليد الثالث الذي يترتب عليه أثر عملي.

أما التقليدان الأول والثاني فهما غير صحيحين، ولا يكونان مشمولين للسيرة 

ة والبصيرة أهل الخبر  لىالعقلائية القطعية المرتكزة في الأذهان الجارية على الرجوع إ



 (25)  ........................................................................................ القطــع

والجاهل إلى العالم، ومن المعلوم أن هذه السيرة إنما تشمل أخبار أهل الخبرة والبصيرة  

يشبه  الأول  التقليد  أن  والمفروض  عملي،  أثر  عليها  ترتب  إذا  حجيتها  على  وتدل 

موضوع التقليد الثاني وموضوعه هو الاشتراك في الأحكام الظاهرية، والمفروض أن 

ليست أحكاماً عملية ولهذا لا تترتب على مخالفتها عقوبة ولا على    الظاهرية  ماالأحك

 موافقتها مثوبة، فإذاً لا يكون التقليد الأول مشمولاً للسيرة.

التقليد الثاني فهو وإن ترتب عليه إثبات الأحكام الواقعية، إلا أنه ليس   وأما 

وجو فإذاً  الظاهري،  الحكم  أثر  هو  وإنما  التقليد  و  دأثر  بالنسبة التقليد  سيان  عدمه 

 إليه، فلهذا لا يكون مشمولاً للسيرة.

انحاء   من  بنحو  الواقعية  الأحكام  تثبت  الظاهرية  الأحكام  إن  فالنتيجة: 

أفتوا  والمجتهدون  أيضاً،  أم تشمل غيرهم  بالمجتهدين  أكانت مختصة  الإثبات سواء 

 . دونّم فيهبرة ويقللخابإثباتها وغيرهم يرجعون إليهم من باب الرجوع إلى أهل 

الثالثة وهي  الكلام في  العقلية    وأما  البراءة  العقلية، كإصالة  العملية  الاصول 

يجوز   لا  انه  يقال  فقد  الحكومة،  على  الانسدادي  والظن  العقلية  الاشتغال  واصالة 

اليه في موارد الاصول  الرجوع  قلنا بجواز  اليه في مواردها وان  المجتهد  رجوع غير 

وا العمللااللفظية  وذلكصول  الشرعية،  عالماً لأنّ    ية  يكون  لا  مواردها  في  المجتهد 

الظن  موارد  في  الحال  وكذلك  الظاهرية،  بالأحكام  ولا  الواقعية  بالأحكام 

 الانسدادي.  

وعلى هذا، فلا يمكن حل هذه المشكلة في الموارد المذكورة بالالتزام بتقليدين  

الموارد ح انه ليس في تلك  الرجوع  ظاهري مجع  مكطوليين، لفرض  ول حتى يمكن 

موضوع  ينقح  الأول  ان  باعتبار  حكمه،  اثبات  في  ثم  أولاً  موضوعه  اثبات  في  إليه 

عليه   مسند  والعلمي  العلم  عنه وباب  التكليف غير ساقط  ان  فحيث  الثاني، وعليه 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (26)

الاصول   موارد  في  المجتهد  إلى  الرجوع  من  له  مناص  فلا  يمكن،  لا  والاحتياط 

وحيث إنه لا يمكن الرجوع إليه فيها    ، لانسداد على الحكومةلية وباب اقعالعمليّة ال

 اختصاص موضوعاته.    من جهة -أي المجتهد -لاختصاصها به 

دفع هذه في المقام يتوقف على افتراض تقليدين أحدهما تقليده في مقدماتها    فإذاً 

التقليدين من باب الرجوع إلى أهل الخ  فإذا  ،وموضوعها ة صار مثله  بررجع إليه في 

لها بالاجتهاد  ،موضوعاً  لا  بالتقليد  الأمر  هذه    فإذا   ،غاية  كانت  له  موضوعاً  صار 

 هذا. ،المسائل مشتركة بينهما فعندئذٍ يجوز له تقليده في نفس هذه المسائل

وأما في موارد الأصول العملية الشرعية فالصحيح في الجواب هو ما تقدم من   

ط احكام  الظاهرية  الاحكام  ولايران  صرفة  الاحكام قية  مقابل  في  لها  موضوعية   

الواقعية   الاحكام  على  الحفاظ  هو  جعلها  وارء  من  الهدف  ان  حيث  الواقعية، 

تكون  ان  بين  ذلك  في  فرق  بلا  مباشرة،  إليها  الوصول  يمكن  مالا  بعد  وملاكاتها 

واقع  لاالاحكام الظاهرية متمثلة في الأصول العملية الشرعية ولا شأن لها غير تنجيز  

الا المثوبة  عند  ولا  مخالفتها  على  العقوبة  تترتب  لا  ولهذا  الخطأ،  عند  والتعذير  صابة 

 على موافقتها بنفسها وبقطع النظر عن مطابقتها للأحكام الواقعيّة ومخالفتها لها. 

مطابقة   تكن  لم  اذا  الاعتقادية  الواقعيّة  الاحكام  مخالفة  على  العقوبة  واما 

رد على المولى وتفويت حقه وهو حق الطاعة كما التجري والتم  للواقع، فإنما هي على

هو  انما  العبد  من  المولى  على  والتمرد  التجري  ان  الواضح  ومن  إليه،  نشير  سوف 

ذلك،   في  الظاهرية  للأحكام  ولا شأن  باعتقاده  الواقعيّة  الاحكام  إلى مخالفة  بالنسبة 

لاكه ولا ملاك  ه انما هي بمح وحقيقة الحكم ورلأنّ    فإنّا ليست في الحقيقة احكاما،

الكاشف   عليها  الحفاظ  بغرض  وانما جعلت  الواقعية،  الاحكام  مقابل  لها حقيقة في 

عن اهتمام المولى به حتى في ظرف الشك وعدم العلم، فلهذا لا قيمة لها بقطع النظر  



 (27)  ........................................................................................ القطــع

تنجيزاً   الواقعية  فتحرز الاحكام  انّا احكام طريقية،  الواقعية، وحيث  عن الاحكام 

اكان احرازها بالوثوق ام كان بغيره، وعليه فيجوز لغير المجتهد ان    تعذيراً، سواء  أو

 يرجع اليه في اثباتها كذلك ويقلده فيه، باعتبار انه من اهل الخبرة والعلم في ذلك. 

إلى   واصلة  غير  انّا  حيث  الواقعيّة  الشرعية  الاحكام  ان  واضحة،  وبكلمة 

وا مباشرة،  الوجداني  بالعلم  واصلة مانالمكلف  تكون  الظنيّة      الاعتيادية  بالطرق 

الطرق   هذه  بدراسة  المجتهد  يقوم  فلذلك  الالفاظ ونحوهما،  الثقة وظواهر  كاخبار 

من جميع جهاتها في الاصول بغاية تكوينها كقاعدة عامة في الحدود المسموح بها شرعاً 

على بتطبيقها  يقوم  عامة  كقاعدة  تكوينها  وبعد  المحدّدة،  شروطها  عناصرها    وفق 

 ة لاثبات الاحكام الشرعية الواقعية بنحو من انحاء الاثبات: الخاص

الثبوت القطعي الوجداني كما اذا كانت الرواية قطعية من تمام الجهات،  الأول: 

 ولكن تقدم ان هذا النحو من الثبوت لا يتوقف على عملية الاجتهاد والاستنباط.

الاالثاني:   موارد  في  كما  التعبدي  الشرعيةمالثبوت  الثبوت  ارات  ومرجع   ،

 التعبدي بها إلى تنجيز الواقع.

الاحتياط  الثالث:   كأصالة  الشرعية  الاصول  موارد  في  كما  التنجيزي  الثبوت 

 واستصحاب بقاء الوجوب أو الحرمة. 

الثبوت التعذيري كما في موارد اصالة البراءة واستصحاب عدم الحرمة  الرابع:  

 المؤمنة.  لأو الوجوب ونحوهما من الاصو

انحاء    ومن من  بنحو  الواقعية  الاحكام  ثبوت  إلى  ينظر  المجتهد  ان  الواضح 

تلك   نفس  وإلى  صغرياتها،  على  العامة  القواعد  تطبيق  عند  الاسمي  بالمعنى  الثبوت 

التطبيق   هذا  من وراء  الغرض  ان  الحرفي، ضرورة  بالمعنى  القواعد كاحكام ظاهرية 

تعذي أو  تنجيزاً  الواقع  اثبات  واقعاً،اً رهو  لا  فهي      العامة  والقواعد  النظريات  واما 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (28)

ف هذا  وعلى  ذلك،  إلى  للوصول  وسيلة  اهل  عيطب بمجرد  من  المجتهد  يكون  الحال  ة 

الخبرة بالنسبة إلى اثبات الاحكام الشرعية الواقعية بهذا النحو من الاثبات، وحيث 

ا تنجيزاً  يقلده في اثباتهان الاحكام الواقعية مشتركة بينهما، فله ان يرجع إلى المجتهد و

غير   رجوع  في  الحال  وكذلك  الخبرة،  اهل  إلى  الرجوع  من  هذا  ويكون  تعذيراً،  أو 

 المجتهد اليه في موارد الاصول العملية العقلية. 

وهي ان رجوع العامي إلى المجتهد    :إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه النتيجة

با الواقعيّة  الاحكام  اثبات  في  كان  انه  الظاهريحيث  تعذيراً، لأحكام  أو  تنجيزاً  ة 

مؤنة  إلى  حاجة  بلا  الخبرة  اهل  إلى  الرجوع  قاعدة  أساس  على  يكون  الحال  فبطبيعة 

انه لا  الثاني، كما  زائدة كالالتزام بتقليدين طوليين، بان يكون الأول منقحاً لموضوع 

اليقين  الفحص وفي  مقامه في  العامي ويقوم  عن  نائب  المجتهد  ان  بالحالة دليل على   

العامي  السا فحص  بمنزلة  فحصه  تنزيل  على  دليل  لا  وأيضاً  البقاء،  في  والشك  بقة 

 ويقينه بها بمنزلة يقينه وهكذا.

ومع الاغماض عن جميع ذلك، وتسليم ان رجوع العامي إلى المجتهد ليس من  

الرجوع إلى اهل الخبرة، فمع ذلك لا مناص له من الرجوع اليه تحت أي عنوان كان، 

العمل بالأحكام الشرعية والخروج عن المسؤولية امام الله تعالى غير   لا طريق له إلىو

 ذلك. 



 (29)  ........................................................................................ القطــع

 النساء  بطائفةالاحكام المختصّة 

ان   كأحكام الفقيه  الحيض والنفاس والاستحاضة وما شاكلها، وهل بإمكان 

 يقوم بعملية الاجتهاد واستنباط احكام هذه المسائل والافتاء بها؟

في المسائل الفقهيّة كافة واجبة كفائيّة، ولا بد في  الاجتهاد    مليةان عوالجواب:  

إليها وإلاّ لأدّى إلى   العملية والوصول  الغيبة من قيام جماعة بهذه  كل عصر في زمن 

الأحكام   عدا  ما  مباشرة  اليها  الوصول  يمكن  لا  أنه  ضرورة  وضياعها،  اندراسها 

م الشرعية لا تتجاوز لى جميع الأحكاالضرورية والقطعية، وهي قليلة جداً ونسبتها إ

فلا    وأما غيرها من الأحكام فهي جميعاً أحكام نظرية  ،نسبة خمسة بالمائة بنسبة تقريبية

بداهة    ،ولهذا تكون هذه العملية ضرورية  ،يمكن الوصول إليها إلا بعملية الاجتهاد

الكتاب،   أنه لا يمكن إهمالها لأنه خلاف الفرض من تشريعها ببعث الرسل وإنزال

التبعية    ولهذا ضرورة  بحكم  ضروريتين  عمليتين  والتقليد  الاجتهاد  عمليتا  تكون 

 للدين المستمدة من الكتاب والسنة.  

مسائل  باستنباط  يقوم  ان  المجتهد  على  فيجب  الاساس،  هذا  ضوء  وعلى 

في   المقررة  وشروطها  موازينها  طبق  على  ونحوها  والاستحاضة  والنفاس  الحيض 

المق الحدود  الشريعة  في  المسائل دسة  تلك  على  حفاظا  والافتاء  شرعا  بها  المسموح 

 وعدم ضياعها.

مجرد   ليست  المقدسة  الشريعة  في  المجعولة  الشرعية  الاحكام  ان  وبكلمة، 

تزود  فإنّا  كبيراً،  تربوياً  دوراً  لها  ان  ذلك  إلى  مضافاً  بل  الناس،  على  الهيّة  وظائف 

والاخلاق الفاضلة، ولا فرق في    لملكات الحميدةالانسان بالطاقة النفسية الكبيرة وا

بالله   الايمان  روح  وتقويتها  الخارج  في  الانسان  سلوكيات  وتهذيبها  التربوي  دورها 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (30)

لا شريك له بين عصر التشريع وهو عصر الحجر وبين عصر العلم والفضاء،    وحده 

ة، ولهذا لا  والنكتة في ذلك ان علاقة الانسان بالأحكام الشرعية علاقة معنوية روحيّ 

الصلاة والصيام والحج ونحوها في  لأنّ   تأثر بتأثر الحياة اليومية ولا تتطوّر بتطوّرها،ي

زماننا هذا هي نفس الصلاة والصيام والحج في زمن التشريع، وهذا بخلاف علاقة  

عصر  بعد  عصراً  اليومية  الحياة  بتطور  تتطور  مادّية  علاقة  فأنّا  بالطبيعة،  الانسان 

 أثرها كذلك.وتتأثر بت

والعدل   :لاصةوالخ التربية والسلم  دور  المجتمع  المقدّسة في  الشريعة  دور  ان 

وتهذيب السلوك الخارجي بكافة اشكاله والمنع من الانحرافات العقائديّة والسلوكية 

والتزويد بروح الايمان والاستقامة، بلا فرق في ذلك بين عصر وعصر آخر، هذا من 

 ناحية.

المتقدّمة وان كان   ان موضوع الحكم  ومن ناحية أخرى،  المسائل  الظاهري في 

والاصول   الامارات  من  الشرعية  الاحكام  استنباط  ان  الاّ  المجتهد،  دون  المرأة 

وذلك الخارج،  في  موضوعها  وجود  على  يتوقف  لا  المسائل  تلك  في  لأنّ    العملية 

ان كافة  الحكمية  الشبهات  في  الفقهية  المسائل  في  الاستنباط  مرحلة  عملية  في  هي  ما 

التقدير   بنحو  الدليل  في  الموضوع  وجود  لاحظ  المرحلة  هذه  في  الفقيه  فان  الجعل، 

والفرض وثبوت الحكم له، مثلًا لاحظ الماء المتغيّر بأحد أوصاف النجس المأخوذ في 

بنفسه   تغيّره  زوال  بعد  ببقائها  الحكم  ثم  له  النجاسة  وثبوت  كذلك  الدليل  لسان 

تحقق موضوعه في الخارج بل يكفي فيه لحاظ   جريانه علىتوقف فلا ي  بالاستصحاب،

موضوعه بنحو الفرض والتقدير، وعلى هذا فالفقيه لاحظ وجود الحائض في الخارج  

 بنحو الفرض والتقدير وثبوت الاحكام لها والافتاء بها. 



 (31)  ........................................................................................ القطــع

المفروض  للموضوع  الحقيقيّة  القضية  بنحو  الفقيه  فتوى  تكون  هنا،  ومن 

الخا كان مووجوده في  موضوعات رج، سواء  انه لاحظ  كما  أم لا،  فيه حقيقة  جوداً 

 الاصول العملية فيه بنحو الفرض والتقدير ثم افتى بمؤدياتها كذلك.

فالنتيجة: ان فتوى الفقيه لا يتوقف على وجود الموضوع في الخارج لكي يقال 

كت مسها  حرمة  أو  مثلًا  المسجد  في  الحائض  دخول  بحرمة  الفقيه  يقين  القرآن ان  ابة 

ك في بقائها بعد انقطاع الدم وقبل الاغتسال ليس موضوعا للاستصحاب، بل  والش

من  وهو  الفقيه  إلى  الرجوع  وظيفتهنّ  فإذاً  وشكها،  الحائض  يقين  هو  له  الموضوع 

الرجوع إلى اهل الخبرة، حيث لا شبهة في ان المجتهد اهل الخبرة في احكام الحيض 

الواقعة    ا، ولا يعتبر فيوالنفاس والاستحاضة ومسائله  صدق اهل الخبرة ان تكون 

بالعامي،   مختصة  كانت  لو  بل  العامي،  وبين  بينه  بها    فإذامشتركة  عالما  المجتهد  كان 

وتكون   اليهنّ  بالنسبة  الخبرة  اهل  من  فهو  الطريقي  المسائل    فتاواه بالعلم  تلك  في 

منجزة   وتكون  الخبرة،  اهل  اخبار  حجية  اساس  على  عليهن،  تحقق حجة  عند  لها 

 ضوعها في الخارج. مو

 ان عملية الاستنباط لا تتوقف الا على عنصرين اساسيين:   :وبكلمة

 . الأول: العنصر النظري

 . الثاني: العنصر التطبيقي

الثاني، على أساس ان الاصول  العنصر الأول، والفقه  وعلم الاصول يتكفّل 

المشتركة في والقواعد  العامة  النظريات  لتكوين  المسموح  موضوع  بها شرعاً    الحدود 

المشتركة   والقواعد  النظريات  تلك  لتطبيق  موضوع  والفقه  المحدّدة،  لشروطها  وفقاً 

بنحو   بالنتيجة  والافتاء  الاستنباط  عملية  معنى  هو  وهذا  الخاصة،  عناصرها  على 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (32)

فيه   موجوداً  كان  سواء  الخارج  في  وجوده  المفروض  للموضوع  الحقيقية  القضية 

 م لا. حقيقةً أيضاً أ

ق هنا  يقوم إلى  ان  الفقيه  وظيفة  ان  وهي  النتيجة،  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  د 

العامة على   القواعد  بتطبيق  ادلتها  من  الشرعية  الاحكام  الاجتهاد واستنباط  بعملية 

أو  المشتركة  الاحكام  في  العملية  تكون  ان  بين  فرق  بلا  الفقه،  في  الخاصة  عناصرها 

 الاحكام المختصة.  

   بقي امران:

يد الأعلم هل هو واجب أو لا، وعلى تقدير وجوبه فهل يجوز  ان تقلالأول:  

 موجود؟لغير الأعلم الافتاء، مع الالتفات إلى ان الاعلم منه 

وبين  الجواب:   بينه  الخلافية  المسائل  في  الأعلم  تقليد  وجوب  في  شبهة  لا  انه 

العقلا سيرة  ذلك  على  الدليل  عمدة  ان  فيه  والنكتة  الأعلم،  للج  ءغير  بلة  الموافقة 

والفطرة المركوزة في الاذهان الثابتة في أعماق النفوس، ومن الواضح ان هذا الدليل  

فلا  وعليه  المسألة،  في  الأعلم  لفتوى  مخالفة  كانت  اذا  الأعلم  غير  فتوى  يشمل  لا 

 تكون حجّة. 

كافة  بل يشمل  الفقهيّة  بالمسائل  يختص  اليه لا  والرجوع  الأعلم  تقليد  ان  ثم 

النظرية  لما الرجوع إلى  سائل  انه لا شبهة في وجوب  الطبيّة ونحوها، حيث  كالمسائل 

 أعلم الاطباء في موارد الخلاف لأنه أمر فطري ووجداني. 

رجع شخص إلى غير الأعلم وقلدّه، فان كان ملتفتاً إلى انّه غير   فإذاوعلى هذا، 

الأ وبين  بينه  الخلاف  مورد  في  باطلًا  تقليده  كان  بفتوالعالأعلم  وعمله  غير  م  فيه  ه 

لع فإذامجزيء  هذا  فيه، وعلى  حجة  كونّا  مخالفاً    دم  عمله  كان  فان  الاعلم  قلّد غير 



 (33)  ........................................................................................ القطــع

في   أم  الوقت  في  أكان  معذوراً سواء  كونه  لعدم  الإعادة  عليه  وجبت  الأعلم  لتقليد 

 خارج الوقت، سواء أكان الخلاف في الأجزاء غير الركنيّة ام الركنيّة.  

م يكن  لم  اتلوان  إلى  انّ    نّهفتاً  بأن  ثم  الأعلم  انه  معتقداً  كان  بان  الأعلم،  غير 

به   أتى  ما  قضاء  عليه  وهل يجب  الأعلم،  إلى  عنه  العدول  عليه  غيره وجب  الأعلم 

 على طبق فتواه في موارد الخلاف؟

ان كان الاختلاف بينهما في مسألة كان الجهل فيها عذراً كما اذا كان  الجواب:  

ن، لم تجب إعادته بمقتضى حديث )لا تعاد(، وان كان  في غير الاركا  الاختلاف بينهما

صلّى الظهر والعصر بدون السورة مثلًا، على اساس ان مقلده لا يرى   فإذافي الوقت،  

وجوبها ثم عدل إلى مجتهد آخر أعلم منه يرى وجوبها في الصلاة، لم تجب اعادتها وان 

في مسألة لا يكون الجهل فيها    ختلاف بينهما لااكان الوقت باقياً كما مرّ، نعم إذا كان  

عذراً كما اذا كان في الأركان، مثال ذلك اذا توضّأ المكلف بماء الورد مثلًا وفقاً لنظر 

لا    مقلّده الأول، ولكن مقلده الجديد الأعلم يرى بطلان الوضوء به، ففي مثل ذلك

الإعادة، من  باعتبالأنّ    بدّ  ذلك  يشمل  لا  )لاتعاد(  ا  رحديث  احد  من  لخمسة  انّه 

 المستثناة منه. 

حجّة في موارد    فتاواه إلى هنا قد تبيّن انه لا يجوز تقليد غير الأعلم ولا تكون  

 الخلاف بينه وبين الأعلم، هذا مما لا كلام فيه.  

وبين  بينه  الخلاف  موارد  في  الافتاء  الأعلم  لغير  يجوز  هل  انه  في  الكلام  وانّما 

ئه ولكنه لم يثق بإصابته أيضاً لوضوح أنه إن لم يعلم بخطو  الاعلم، فإن غير الأعلم

بأن الاعلم قد وصل إلى خصوصية فنية في تكوين القواعد أو  احتمل احتمالاً عقلائياً  

إليها ولهذا أفتى كذلك،   الفقه وهو لم يصل   ل بفي تطبيقها على عناصرها الخاصة في 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (34)

يج   ،  ك لذ ب  قثوأ  وه لا  العقلائي  الاحتمال  هذا  خلاف    زوومع  على  الافتاء  فتواه  له 

 لأنه فتوى بغير علم وحجة.

أو فقل: إن غير الأعلم احتمل انه ليس بوسعه الوصول إلى النكات التي لها   

على  تطبيقها  في  أو  الكبرى  تكوين  في  إما  والاستنباط،  التطبيق  عملية  في  تأثير 

بمرتب كان  الاحتمال  وهذا  ذلك،  بوسعه  كان  الاعلم  بينما  عن   ةالصغرى،  يمنع 

ل الوثوق  علم  حصول  بغير  افتاء  لأنه  الافتاء  له  يجز  ولم  التطبيق،  عملية  بصحة  ه 

 وحجة، وتمام الكلام في ذلك في مبحث الاجتهاد والتقليد.

 الثاني: هل يجوز التبعيض في التقليد 

والجواب: انه جائز بحسب الكبرى، كما اذا فرضنا ان مجتهداً يكون أعلم من  

ا، بينما يكون مجتهد آخر اعلم منه في باب  الصلاة ومسائلها وفروعه  الآخرين في باب

الصلاة   باب  الأول في  تقليد  العامي  فعندئذ يجب على  الطهارة ومسائلها وفروعها، 

الكبرى، وانه  انّما هو في تحقق الصغرى لهذه  الكلام  الطهارة، ولكن  والثاني في باب 

 ب آخر؟نما هو اعلم منه في بايبهل يمكن ان يكون مجتهد أعلم من آخر في باب 

الجواب: انه لا يمكن، وذلك لما ذكرناه في محله من ان علم الفقه مرتبط بعلم  

الفقه علم   ان  اساس  الأدوار، على  التاريخ وفي جميع  ذاتياً في طول  ارتباطاً  الاصول 

العلم   بدون  وجوده  يمكن  لا  التطبيقي  والعلم  نظري،  علم  والاصول  تطبيقي 

الباحث الاصولي أدق واعمق في تكوين مستنبط منه، ولهذا كل  هنالنظري، لأ ما كان 

عناصرها   على  تطبيقيها  في  وأعمق  أدق  كان  المشتركة،  والقواعد  العامة  النظريات 

 الخاصة، لأنّما علمان مترابطان بترابط متبادل في طول التاريخ.  



 (35)  ........................................................................................ القطــع

قه كافة، فلوعلى ضوء هذا الأساس فالأعلم في الاصول هو الاعلم في ابواب ا

اعلم في النظريات الاصولية وتكوين قواعدها العامة، فهو الأعلم في  فكل من يكون  

كافّة، الفقه ومسائلة  ابواب  لأنّ    ابواب  قواعد عامة تشمل جميع  الاصولية  القواعد 

مبني   الفقه، قول عامّي  أعلم في  أعلم في الاصول وذاك  بان هذا  القول  الفقه، واما 

 دقيق، هذا من ناحية.  يععلى التسامح لا واق

في  و والعلميّة  الذاتية  بالقدرة  الأقدر  الأعلم  من  المراد  ان  اخرى،  ناحية  من 

العامة وتطبيقها على مصاديقها الخاصة لا القواعد  المسائل   تكوين  كثرة الاطلاع في 

 الفقهيّة، فإنّا ناشئة من كثرة الممارسة لها لا من القدرة الذاتية والعلمية. 

يظ هنا  ب  رهومن  وغير  الفرق  الأعلم  وهي ين  المعقدة،  المسائل  في  الأعلم 

المسائل التي وردت فيها روايات مختلفة متعارضة، فان الأعلم كان يقدر على علاج  

المعارضة بينها بتطبيق القواعد العامة كقواعد الجمع الدلالي العرفي عليها أو قواعد  

ق تلك الأعلم لا يتمكن من تطبي  باب المعارضة بشكل دقيق وبصورة فنيّة، بينما غير

 القواعد كذلك، ومن هنا يظهر الخلاف بينهما في الفتوى، وتمام الكلام في محلّه.

 نتيجة البحث عدة نقاط:  

نتائجها،الأولى:   من  ولا  الأصولية  المسائل  من  ليست  القطع  مسألة  لأنّ   ان 

ون نتيجتها قطعيّة كتالمسائل الأصولية مسائل نظرية في نفسها وذاتها، فلا يمكن ان  

 ة، وإلاّ لزم خلف فرض كونّا نظرية.وجدانيّ 

يمكن الثانية:   ولا  تطبيقي،  علم  الفقه  وعلم  نظري  علم  الأصول  علم  ان 

مستوى   على  التاريخ  طول  متبادل  بترابط  مترابطان  علمان  لأنّما  بينهما،  التفكيك 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (36)

يّة تماما، ولهذا كلما هقواحد، على اساس ان الذهنيّة الاصولية تنعكس على الذهنية الف

 ن الاصول أدق وأعمق واكثر شمولاً كان الفقه أيضاً كذلك. كا

الاسلام،الثالثة:   في  اساسيان  عنصران  والتقليد  الاجتهاد  الحركة  لأنّ    ان 

في   واستقلالهم  المسلمين  اصالة  على  تدل  وزمن  عصر  كل  في  الاجتهادية  الفكرية 

العامة الحياة  في  مشاكلهم  وحل  بع  التشريع  عصراً  وتوسعت  تطورت  عصر  التي  د 

 والاحداث المتلاحقة يوماً بعد يوم.

مختص  الرابعة:   الحكمية  الشبهات  في  والقرائن  الأدلة  عن  الفحص  ان 

 بالمجتهد، والعامي لا يقدر عليه.

قيل الخامسة:   ما  إلى   -ان  بالنسبة  الخبرة  اهل  من  يكون  لا  المجتهد  ان  من 

ا، وعليه فلا يكون رجوع وبين العامي لعدم علمه به  هنالاحكام الواقعية المشتركة بي

العامي اليه من الرجوع إلى اهل الخبرة، واما بالنسبة إلى الاحكام الظاهرية فهو وان  

لاختصاصها  بينهما  مشتركة  تكون  لا  انّّا  الاّ  بها،  عالم  لأنه  الخبرة  اهل  من  كان 

عليه، لما تقدّم من ان    ةلا يمكن المساعد  -بالمجتهد من جهة اختصاص موضوعها به

لا يعلم بالاحكام الواقعيّة بالعلم الوجداني، ولكنه يعلم بها بالعلم   جتهد وان كانالم

في   المتمثلة  الظاهرية  الاحكام  ان  أساس  على  وتعذيرها،  بتنجيزها  أي  التعبدي 

، اً الامارات المعتبرة والاصول العملية شأنّا اثبات الاحكام الواقعية تنجيزاً أو تعذير

المجتهد من   فيكون  إذاً يكون وعليه  الواقعية كذلك،  اثبات الاحكام  اهل الخبرة في 

 رجوع العامي اليه من باب الرجوع إلى اهل الخبرة والعلم.

عمدة الدليل عليه انما  لأنّ    يجوز التقليد في المسائل الاصولية أيضاً،السادسة:  

رج وهي  والفطرة  للجبلة  الموافقة  العقلاء  سيرة  فر   عوهو  ولا  العالم،  إلى  ق  الجاهل 

فيها بين ان يكون التقليد في المسائل الاصولية أو المسائل الفقهية، لأنه في كلا البابين  



 (37)  ........................................................................................ القطــع

اثبات   في  المجتهد  يقلد  ان  للعامي  يجوز  كما  العالم،  إلى  الجاهل  رجوع  بمعنى 

كالمجتهد، لها  موضوعا  يصبح  فيها  التقليد  وبعد  الظاهريّة،  الاحكام   موضوعات 

الظاهري الاحكام  تكون  ويقلده  وعندئذ  اليه  يرجع  ان  له  فيجوز  بينهما،  مشتركة  ة 

 فيها، فيكون التقليد الأول ينقح موضوع التقليد الثاني. 

ان المجتهد من اهل الخبرة في اثبات المنجزّ للأحكام الواقعية والمعذر السابعة:  

علم الوجداني، ضرورة ان  لالها، إذ لا يعتبر في صدق اهل الخبرة ان تكون خبروّيته ب 

كالطب اخب النظرية  العلوم  يكون في  وانما  الحسّية  العلوم  في  يكون  الخبرة لا  اهل  ار 

 ونحوه، وهي غالبا تكون ظنّية. 

ان تقليد الاعلم واجب في المسائل الخلافية بينه وبين غير الأعلم ولا  الثامنة:  

 تكون فتوى غير الأعلم حجة ومبرئة للذمّة. 

 وياً ولكن ليس لها صغرى في الخارج،التبعيض في التقليد تام كبر   ناالتاسعة:  

المجتهد إذا كان اعلم في الاصول فهو أعلم في الفقه أيضاً، وقد عرفت ان المراد لأنّ  

 من الأعلم الاقدر على عملية الاستنباط. 

  



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (38)

 الفصل الأول: فيه جهات 

 الفصل الأول: فيه جهات:  

اذا ااري+ قد ذك صن ان شيخنا الاالجهة الأولى:   لتفت إلى حكم ر ان المكلف 

 شرعي، فإما ان يحصل له اليقين به أو الظن أو الشك، فيكون الاقسام ثلاثة: 

 وتتطلب هذه الجهة البحث عن عدة نقاط: 

ومن الأولى:   منه  الأعمّ  أو  المجتهد،  خصوص  هو  هل  المكلف  من  المراد  ان 

 غيره؟

الغفلة يعني ابل  الحكم الشرعي هل هو في مق  ان المراد من الالتفات إلىالثانية:  

مطلق التوجه إلى انه مكلف في الواقع بتكاليف الزاميّة من الواجبات والمحرمات، أو 

 النظر إلى الادلة والتفكير فيها؟

ومن الثالثة:   منه  الاعمّ  أو  الواقعي  الحكم  هو  هل  الحكم  من  المراد  ان 

 الظاهري. 

الأولى، النقطة  في  الكلام  المجتمتف  أما  من  بالأعمّ  المكلف  مبني  ثيل  وغيره  هد 

في  بتكاليف  ومكلف  بدين  متديّن  انه  إلى  التوجّه  مطلق  الالتفات  من  المراد  ان  على 

مبني   المجتهد  بخصوص  وتمثيله  الغفلة،  مقابل  في  والبهائم  كالمجانين  وليس  الواقع 

الحدود المسموح بها    على ان يكون المراد منه النظر إلى الادلة وممارستها بدقة وعمق في

 لشروطها.  شرعا وفقا

ان    ةفالظاهر بمناسبة الحكم والموضوع الارتكازي وأما الكلام في النقطة الثانية،

فان  والجهة،  والدلالة  السند  من  جهاتها  بكل  الادلة  إلى  النظر  الالتفات  من  المراد 



 (39)  ....................................................................... الفصل الأول: فيه جهات

من   ولو  ظنيّة  كانت  وان  بالحكم،  القطع  هي  فالنتيجة  كذلك  قطعية  ض  ع بكانت 

 كم، وان لم تكن لا قطعيّة ولا ظنيّة فالنتيجة الشك فيه.  جهاتها فالنتيجة الظن بالح

ومن هنا، يظهر ان المراد من الظن، الظن المعتبر بقرينة ان المجتهد اذا نظر إلى  

الدليل، فان كان تاماً سنداً ودلالة وجهة، كان ينتج الظن بالحكم وهو الظن النوعي  

لعلم الوجداني، وان لم يكن تاماً اما  ه بالعلم التعبدي في مقابل انعالمعتبر، وقد يعبر  

 سندا أو دلالة أو جهة بسبب أو آخر، كانت النتيجة الشك في الحكم.  

محالة  والخلاصة لا  فهو  الادلة،  إلى  النظر  انه  حيث  الالتفات  من  المراد  ان   ،

ا في  الادلة  إلى  النظر  العامي  بمقدور  ليس  إذ  بالمجتهد،  الحكمية شلمختص  بهات 

النظر    والفحص عن وجود المراد من الالتفات  فإذاً كون  فيها على خلافها،  القرائن 

 إلى الادلة قرينة على ان المراد من الظن الظن النوعي المعتبر.

ان هذا التقسيم انما هو بلحاظ ان الحجيّة اما أنّا ضرورية أو ممتنعة    ودعوى:

فالقطع حجيته ضرورية وال فإذاً حجيته ممتنعة والظن حجيته مم  كشأو ممكنة،  كنة، 

 يكون المراد من الظن اعم من الظن المعتبر وغيره. 

الشك    مدفوعة: الشك،  المراد من  ان يكون  مبنية على  الدعوى  إن هذه  أولاً، 

مجرد    المتساوي هو  وانما  الشك  معنى  ليس  ولكنه  الظن،  مقابل  في  لأنه  الطرفين 

عدم العلم فيشمل    العرفي اللغوي، فهو عبارة عن   ه اصطلاح من المناطقة، واما معنا

 الظن أيضاً. 

وثانياً: مع الاغماض عن ذلك وتسليم ان المراد من الشك في المقام هو الشك  

الاحتمالين    المتساوي لكلا  الحجية  جعل  هو  الممتنع  ان  الا  ، المتساويين الطرفين، 

حجة، يكون  ان  يعقل  لا  الاحتمالين  مجموع  ان  الامرين  عملأنّ    ضرورة  حجية  ناه 

المنجزية والمعذرية لاحدهما خاصة المتناقضين و بمعنى  الضديّن، واما جعل الحجيّة 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (40)

دون الآخر فهو بمكان من الامكان، فإذاً لا يدور بين الواجب والممتنع والممكن، بل 

الامكان  بلحاظ  الاقسام  ثلاثية  تكون  ان  يمكن  فلا  وعليه  والممكن،  الواجب  بين 

 جوب.ولوالامتناع وا 

اد من المكلف في التقسيم هو المجتهد، بقرينة كون المراد إلى هنا قد تبين ان المر

من الالتفات فيه النظر إلى الادلة، كما ان المراد من الظن الظن النوعي المعتبر الحاصل 

 من الأمارات كاخبار الثقة وظواهر الكتاب والسنة ونحوهما.

عي أو الأعم المراد من الحكم، الحكم الواق  لفه،  ة ثلاثال و اما الكلام في النقطة  

 منه ومن الظاهري؟ 

الظاهري،  والجواب:   الحكم  ومن  منه  الأعمّ  لا  الواقعي  الحكم  منه  المراد  ان 

 هذا من ناحية. 

ومن ناحية اخرى، ان المحقق الخراساني+ جعل التقسيم في المقام ثنائياً وافاد  

اهري  التفت إلى حكم فعلي واقعي أو ظ  البالغ الذى وضع عليه القلم اذا)ما نصّه:  

متعلق به أو بمقلديه، فإما ان يحصل له القطع أو لا، وعلى الثاني لا بد من انتهائه إلى  

على  الانسداد  مقدمات  تمت  وقد  له،  حصل  لو  الظن  اتباع  من  العقل  به  استقل  ما 

   هذا. (1) (صول العقليةتقدير الحكومة وإلا فالأ

 قسيم الشيخ+: جودة في تهذا التقسيم لم تكن مو  وقد ادرج+ عدة عناصر في

الأول:   عن العنصر  بديلًا  القلم  عليه  وضع  الذي  البالغ  المقسم  جعل  انه 

 المكلف. 

 

 .  275ية الاصول ص ( كفا 1)



 (41)  ....................................................................... الفصل الأول: فيه جهات

الثاني:   الشيخ+ العنصر  لم يكن الحكم في تقسيم  بينما  بالفعلي،  قيد الحكم  انه 

 مقيداً بهذا القيد. 

 قعي والظاهري. ا وانه جعل الحكم اعمّ من الحكم الالعنصر الثالث: 

 انه جعل التقسيم ثنائياً لا ثلاثياً كما صنعه الشيخ+. العنصر الرابع: 

اما العنصر الأول فهو مبني على نكتة، وهي: ان المقسم في هذا التقسيم لو كان  

لغواً، التفت  بقوله  تقييده  لكان  المكلف  المكلف لأنّ    هو  في  ظاهر  نفسه  في  المكلف 

وعليه فيكون تقييده بقيد   تق في المتلبّس بالمبدأ بالفعل،شالفعلي، على اساس ظهور الم 

 الالتفات بلا فائدة وجزافاً. 

ان هذه النكتة مبنية على ان يكون المراد من )الالتفات( مطلق توجه  والجواب:  

في  ومحرمات  وجوبات  من  الزاميّة  بتكاليف  ومكلف  بدين  متدّين  انه  إلى  المكلف 

ممارستها بدقة وعناية فائقة المراد منه النظر إلى الادلة و  ناالشريعة المقدّسة، واما إذا ك

بكل جوانبها، فلا يكون القيد حينئذٍ لغواً، بل على ضوء هذا التفسير يكون المراد من  

في   دخل  له  وما  الادلة  إلى  النظر  على  قادر  انه  باعتبار  المجتهد،  خصوص  المكلف 

 غيره. نوممارسة عمليّة استنباط الاحكام الشرعية منها د

الشرعية مترتبة على الحكم  فهو    الثاني،  صرنعلاأما  و الاثار  ان  مبني على تخيل 

به فضلًا   للقطع  اثر  اذ لا  الانشاء والجعل،  الموجود في مرحلة  الانشائي  الفعلي دون 

 عن الظن والشك. 

الحكم والجواب:   على  المترتبة  الشرعية  الآثار  بين  الخلط  على  مبني  ذلك  ان 

وما شاكل ذلك، وبين الآثار المترتبة على ز والتعذّر والموافقة والمخالفة  جّ الفعلي كالتن

الحكم الانشائي كالفتوى بوجوب شيء أو حرمة آخر في الشريعة المقدسة، لوضوح  

الفقيه لا تتوقف على فعليّة الحكم بفعلية موضوعه في الخارج، لأنّا  الفتوى من  ان 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (42)

ا من  الاستنباط  عملية  نتيجة  تكون  تكون  لاانما  ولهذا  الجعل،  مرحلة  في  بنحو دلة 

القضية الحقيّقيّة للموضوع المقدّر وجوده في الخارج سواء أكان موجوداً فيه حقيقة أم 

 لا.

ان محل الكلام في المسألة انما هو في عملية استنباط الاحكام الشرعيّة    :وبكلمة

ومن الواضح ان    ،همن الادلة بتطبيق قواعدها العامة على عناصرها الخاصة في الفق

الاستنباط   القضية  عملية  بنحو  المقدّسة  الشريعة  في  الحكم  جعل  على  الاّ  تتوقف  لا 

الحقيقيّة للموضوع المفروض وجوده في الخارج سواء كان موجوداً فيه حقيقة ام لا، 

مثلًا يقوم المجتهد بعملية استنباط وجوب الحج من الآية المباركة والروايات بتطبيق  

ع وجوب    لىالكبرى  هي  النتيجة  فتكون  المفروض الصغرى،  المستطيع  على  الحج 

 وجوده في الخارج بنحو القضيّة الحقيقية. 

بفعلية   والخلاصة، الفعلية  الاحكام  على  تترتّب  كما  الشرعية  الآثار  ان 

الانشاء   مرتبة  في  الانشائية  الاحكام  على  تترتب  كذلك  الخارج،  في  موضوعاتها 

ا القضايا  بنحو  وجودها  لحوالجعل  المقدّر  للموضوعات  كفتوى قيقية  الخارج  في 

الفقيه، فانه يفتي بنفس الاحكام الانشائية في مرحلة الجعل على اساس قيامه بعملية 

الفعلية  الاستنباط والاجتهاد فيها، فما قيل من اختصاص الآثار الشرعية بالاحكام 

 ولا اثر للحكم في مرتبة الانشاء، لا وجه له اصلا. 

والفلأنّ  الثالث،    صرنعلاأما  و القطع  بالحكم مبحث  يختص  لا  والشك  ظن 

المقسم  في  الحكم  لتخصيص  وجه  لا  فإذاً  أيضاً،  الظاهري  الحكم  يعمّ  بل  الواقعي 

بالحكم الواقعي هذا، ولكن سوف نبين ان المراد من الحكم فيه الحكم الواقعي دون 

 الا عمّ منه ومن الظاهري. 



 (43)  ....................................................................... الفصل الأول: فيه جهات

اعجوهو    الرابع،  صر نعلاوأما   ان ل  على  مبني  فهو  ثنائياً،  الحكم    لتقسيم 

أو الشك،  الظاهري ان يكون متعلقاً للظن  الامارات ان كانت حجة لأنّ    لا يمكن 

فالحكم الظاهري قطعي في موردها وكذلك في موارد الاصول العملية الشرعية والاّ  

المجتهد   فان  ثنائياً،  التقسيم  يكون  محالة  فلا  هذا  وعلى  قطعي،  غير  إلى  ذافهو  نظر  ا 

ان ينتج القطع بالحكم الواقعي، وان كان ظنّياً معتبراً كان الدليل، فان كان قطعياً، ك

العلم  باب  يكون  بأن  ذاك،  ولا  هذا  لا  يكن  لم  وان  الظاهري،  بالحكم  القطع  ينتج 

والعلمي منسداً، وحينئذٍ إن حصل له الظن بالحكم على القول بالحكومة تعيّن العمل  

وإ عقلًا،  فل  لابه  العقلية،  العملية  الاصول  لا فالمرجع  ثنائياً  التقسيم  جعل+  ذلك 

 ثلاثياً. 

أولاً: ان الحكم الظاهري كالحكم الواقعي، فكما ان الحكم الواقعي والجواب  

الدليل   اذا كان  الدليل عليه كذلك، وقد يكون ظنياً كما  إذا كان  قد يكون قطعياً كما 

ولا الظنيّ   ا لم يكن عليه دليل لا الدليل القطعيذاعليه ظنياً، وقد يكون مشكوكاً كما  

الثقة،   للقطع كالقطع بحجية اخبار  متعلقاً  قد يكون  فانه  الظاهري،  فكذلك الحكم 

كما اذا كان الدليل على حجّيتها قطعياً كسيرة العقلاء، وقد يكون متعلقا للظن كما اذا  

فرض اذا  الثقة  كخبر  ظنياً  حجيته  على  الدال  الدليل  خبر   كان  حجية  على  دلالته 

الممدوح أو  الثقة  الحسن  بقاء حجية خبر  اذا شك في  كما  للشك  متعلقاً  يكون  ، وقد 

 ولو من جهة احتمال النسخ أو بسبب آخر. 

فلا    فالنتيجة: انه لا فرق من هذه الناحية بين الحكم الواقعي والحكم الظاهري

 مبرر لجعل التقسيم ثنائياً.

ذ  عن  الإغماض  مع  الظاه  كلوثانياً:  الحكم  ان  متعوتسليم  يقع  لا  لقاً  ري 

التقسيم لا بد ان يكون حكما واقعيا لا الأعمّ منه  المراد من الحكم في  ان  للظن، الا 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (44)

الظاهري   الحكم  ان  وهي  مقدمة،  تقديم  على  يتوقف  ذلك  بيان  الظاهري،  ومن 

المقدسة حكم طريقي، الحفاظلأنّ    المجعول في الشريعة  على    الهدف من وراء جعله 

كات، ولا شأن له ماعدا تنجيز الواقع عند الاصابة  لها من الملا  الاحكام الواقعية بما

الحكم   يكون  لا  هنا  ومن  عداه،  ما  آخر  اثر  عليه  يترتب  ولا  الخطأ،  لدى  والتعذير 

 الظاهري في مقابل الحكم الواقعي مجعولاً مستقلًا، هذا من ناحية.

إلى المقلد  التفات  إن  أخرى،  ناحية  طريق    ومن  من  الواقعي  الشرعي  الحكم 

اافت انحاء الايصال  ، لمجتهدينوى  اليه بنحو من  إليه من   ،باعتبار أنّا موصلة  فينظر 

يكون   أن  بد  لا  فإذاً  مباشرة  إليه  الوصول  من  يتمكن  لا  أنه  باعتبار  المنظار  هذا 

إلى   وأما المجتهد فهو ينظر  ،الوصول إليه من هذا الطريق أي من طريق فتوى الفقهاء

ا الشرعية  الوصول  لواقعية من طريق  الأحكام  بعدما لا يمكن  فيها  والبحث  ادلتها 

مباشرة التقسيم هو الحكم والواقعي  ،إليها  المراد من الحكم في    ، فإذاً لا محالة يكون 

حكملأنّ   مقابله  في  ليس  الظاهري  من   ،الحكم  بنحو  إليه  للوصول  مقدمة  هو  بل 

 انحاء الوصول. 

 الظاهري في موردين:   لام في الحكمكلوبعد ذلك يقع ا

 ل: في موارد الامارات الشرعية. الأو

 الثاني: في موارد الاصول العملية الشرعية.

فالحكم الظاهري المجعول فيها متمثل في حجتيها شرعاً، واثرها   أما في الأول

الخطأ،   لدى  وتعذيراً  الاصابة  لدى  تنجيزاً  الواقع  على    فإذااثبات  الامارة  قامت 

السورة مثلا فيجو فان صادفت  وب  له وتترتب على  الصلاة،  للواقع كانت منجزة 

تنجيزه الادانة والعقوبة على تركه والمثوبة على موافقة، وإن لم تصادف الواقع كانت 

 معذرّة. 



 (45)  ....................................................................... الفصل الأول: فيه جهات

العقل بحكم  منتزعة  أنّا  الصحيح  هو  ما  على  بناءً  الامارات  حجية  ان    ، ثم 

ل الشارع  امضاء  هو  انتزاعها  العقلائيةسلومنشأ  الا   ،يرة  مورد  في  ليس  مارات  فإذاً 

 حكم ظاهري حتى يقال إن المراد من الحكم في التقسيم أعم من الواقعي والظاهري. 

الواقع ولا شأن لها غير   إلى  صرفة  بأنّا مجعولة وهي طريقية  القول  وأما على 

له طريقاً  ا   ،كونّا  عند  الواقع  تنجيز  غير  أثر  أي  عليها  يترتب  لا  صابة  لاولهذا 

الخطأ عند  لا    ،والتعذير  هنا  قابلًا ومن  يكون  لا  ولذا  مولوي  شرعي  حكم  يكون 

لم يقبل الحكم الظاهري التنجز فلا    فإذاللتنجيز والتعذر، فالقطع به لا يكون منجزاً  

القطع لأنّ    يمكن أن يراد من الحكم في التقسيم أعم من الحكم الواقعي والظاهري،

وق اتنجيز مسوالمفروض أن ال  ،ولا يترتب عليه أي أثر  و والظن بالحكم الظاهري لغ

  .والفرض أنه لا عقوبة على مخالفته ،لاستحقاق العقوبة على المخالفة

أنه الظاهري،    فالنتيجة:  الحكم  إلى  بالنسبة  والظن  القطع  من  لكل  أثر  لا 

العقوبة على مخال للتنجزّ واستحقاق  بنفسه  قابل  الظاهري غير  الحكم  ان  ه  تفباعتبار 

 موافقته للحكم الواقعي ومخالفته.والمثوبة على موافقته بقطع النظر عن 

عملية   بدون  مباشرة  المكلف  إلى  يصل  تارةً  الواقعي  الحكم  ان  وبكلمة، 

التوسيط كالأحكام الضروريّة والقطعيّة، وأخرى يصل اليه بطريقه المتمثل في الحكم  

والروايات الآيات  وظواهر  الثقة  كاخبار  على   ،الظاهري  حجة  جعلها  الشارع  فإن 

ومعذرة على تقدير الخطأ، على أساس ان الاحكام   الإصابةة على تقدير  الواقع ومنجز

قام خبر   فإذاالظاهرية احكام طريقية ولا شأن لها الاّ اثبات الواقع تنجيزاً أو تعذيراً،  

من كان  للواقع  مطابقاً  كان  فان  الصلاة،  في  الفاتحة  سورة  وجوب  على  اً زجالثقة 

اءة الحمد في الصلاة، استحق عقوبة واحدة على  ترك المصلي قر  فإذالوجوبة، وحينئذٍ  

الواقعي والاخرى على مخالفة الحكم  تركها لا عقوبتين: إحداهما على مخالفة الحكم 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (46)

الحكم   بموافقة  هي  انما  ومخالفته  الظاهري  الحكم  موافقة  ان  ضرورة  الظاهري، 

ون قراءة الحمد  ، وان لم يكن مطابقاً للواقع بأن لا تكلالواقعي ومخالفته لا بالاستقلا

خالف   قد  كان  وان  الحمد  قراءة  المصلّي  ترك  اذا  ذلك  مثل  ففي  الواقع،  في  واجبة 

الحكم الظاهري، الاّ انه لا يترتب على مخالفته أي أثر فيكون وجودها كعدمها، ولهذا  

هو بل  نفسه  في  للتنجيز  قابلًا  الظاهري  الحكم  يكون  هذا    لا  وعلى  للواقع،  منجز 

ون المراد من الحكم في هذا التقسيم هو الحكم الواقعي لا الأعمّ منه  فبطبيعه الحال يك

الحكم الواقعي قابل للتنجيز، فيتنجز تارة بالقطع مباشرة لأنّ    ومن الحكم الظاهري،

الظاهري   بالحكم  الظن وان كان قطعاً  القطع بحجية  بواسطه حجيته، وأما  وبالظن 

للشرامب بالمنجز  قطع  الحقيقة  في  انه  الاّ  وبالمؤمن  ة،  الاصابة  عند  الواقعي  حكم 

بالحكم  القطع  عرض  في  الظاهري  بالحكم  القطع  يكون  فلا  الخطأ،  عند  والمعذر 

الواقعي ولا الظن به في عرض الظن بالحكم الواقعي، بل هو في الحقيقة قطع بالمنجز 

شؤون ومن  الواقعي  الحكم  طول  في  قيمة    هوالمؤمن  فلا  عنه،  النظر  وبقطع  وتبعاته 

م الظاهري ولا للقطع به فانه لا شأن له في مقابله بل هو من شؤونه، ضرورة  للحك

ان القطع بالحكم الظاهري في عرض القطع بالحكم الواقعي، خلف فرض انه حكم  

ظاهري طريقي مجعول بملاك الحفاظ على الاحكام الواقعية وما لها من الملاكات ولا 

 له ما عدا ذلك.  نأش

الح  فالبحث عن  هذا،  والظنّ والشك، وعلى  القطع  مباحث  الظاهري في  كم 

لإ الطريق  عن  بحث  الحقيقة  في  هو  وفي   ثباتانما  تعذيراً  أو  تنجيزاً  الواقعي  الحكم 

 طوله.

على   والخلاصة، الحفاظ  بغرض  مجعولة  الالزاميّه  الظاهرية  الاحكام  ان 

فويتها حتى في اهتمام المولى بملاكاتها وعدم رضاه بتنّ  لأ  الأحكام الواقعية بملاكاتها،



 (47)  ....................................................................... الفصل الأول: فيه جهات

ظرف الشك والجهل بالواقع يتطلب منه جعل تلك الاحكام للحفاظ عليها، ومن 

الواقعية   الاحكام  ملاكات  غير  خاصة  ملاكات  عن  الظاهرية  الاحكام  تنشأ  لم  هنا 

ظاهرية، واقعية لا  احكاما  لكانت  ملأنّ    والاّ  الحكم وروحه  قيمة لاحقيقة  كه ولا 

 ملاك. بار بما هو اعتبار وبلا للاعت

ومن هنا، يظهر ان المراد من الحكم في المقسم لا محالة هو الحكم الواقعي دون 

الحكم الظاهري ليس بحكم حقيقة في مقابل الحكم لأنّ    الأعمّ منه ومن الظاهري،

ولا يوجد فيه    الواقعي، بل هو من شؤون الحكم الواقعي ومقدمة له كالمعنى الحرفي

و الواقعي،  الحكم  خصائص  من  هو شيء  انما  الثلاثي  التقسيم  هذا  ان  الواضح  من 

على  يترتب  لا  انه  مع  فيه،  والشك  به  والظن  بالحكم  القطع  على  يترتب  ما  بلحاظ 

الواقعي،  الحكم  إلى  طريقاً  كونه  عن  النظر  بقطع  اثر  أي  الظاهري  بالحكم  القطع 

اثبات نظر عن كونه طريقا إلى  ة خبر الثقة بقطع اليجلا يترتب اي اثر على ح  وكذلك

 الواقع تنجيزاً أو تعذيراً، هذا كله في موارد القطع بالحكم والظنّ المعتبر.

الثاني المورد  الكلام في  الكلام    وأما  وهو الاصول العملية الشرعية، فتارة يقع 

التنزيلية التنزيلية كالاستصحاب واخرى في الاصول غير  الثاني   ،في الاصول  وعلى 

 اءة الشرعية واخرى في اصالة الاحتياط الشرعية. يقع الكلام تارة في اصالة البر

الأولى، في  الكلام  في    اما  كما  الظاهرية  الاحكام  في  جرى  وان  فالاستصحاب 

الواقعيّة،   أو   فإذا الاحكام  بسبب  بقائها  في  شك  ثم  الثقة  كاخبار  شيء  بحجية  علم 

ية  في سعة جعلها أو ضيقه، كما اذا شك في ان حج  كآخر كالنسخ، أو من جهة الش

اخبار الثقة هل هي مقيّدة بإفادة الظن أو بعدم الظن بالخلاف أو غير ذلك، فلا مانع 

من استصحاب بقاء الحجيّة على الأول وعدم نسخها بناءً على جريان الاستصحاب 

الظن بالخلاف  في الشبهات الحكمية، واستصحاب عدم تقييدها بإفادة الظن أو بعدم



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (48)

حجيّ  بقاء  في  شك  أو  الثاني،  الظن  على  حدوث  بسبب  أو  الظن  زوال  بعد  تها 

تقدير  على  الواقعي  للحكم  المنجز  استصحاب  الحقيقة  في  ذلك  ان  الا  بالخلاف، 

عرض    الإصابة في  الظاهري  للحكم  استصحاب  انه  لا  الخطأ  تقدير  على  والمؤمن 

و الموضوعيّة، اذلا اثر له في نفسه بقطع  حنالحكم الواقعي، ضرورة انه لا يجرى فيه ب

 نظر عن الحكم الواقعي حتى يمكن جريان الاستصحاب بلحاظه. ال

فالنتيجة: ان الاستصحاب في الحكم الظاهري انما يجري على أساس انّه مثبت  

 للحكم الواقعي تنجيزاً أو تاميناً لا على أساس نفسه.

فلا شبهة في انّ المأخوذ في موضوعها    وأما الثاني وهو اصالة البراءة الشرعيّة،

الحكم الواقعي بقرينة ان اصالة البراءة حيث انّا من الاصول المؤمنة، فهي    الشك في

تكون   حتى  المخالفة  تقدير  على  فيها  والمؤاخذة  العقاب  احتمال  موارد  في  تجري  انما 

الحكم   فيمؤمنة، ومن الواضح ان موارد احتمال العقوبة والمؤاخذة هي موارد الشك  

فيه مساوق لاح الشك  ان  هناك  الواقعي، حيث  يكن  لم  ما  العقاب على مخالفته  تمال 

مؤمن في البين، والمفروض ان الحكم الظاهري حيث انه غير قابل للتنجيز والتعذير  

في نفسه، فلا يكون الشك فيه مساوقا لاحتمال العقاب على مخالفته، لما تقدم من انه لا  

مخالفته   على  مخا   فيعقوبة  فان  كذلك،  موافقته  على  مثوبة  ولا  هي  نفسه  انما  لفته 

بمخالفة الحكم الواقعي لا في نفسه وبالاستقلال، وكذلك موافقته انما هي بموافقته  

 لا مستقلة. 

ان اصالة البراءة كما تجري في الحكم الواقعي الالزامي اذا كان الشك    ودعوى:

الظاهري، الحكم  في  تجري  فكذلك  جعله  اصل  وجوب   في  جعل  في  شك  اذا  كما 

الشبهة   التمسك  الاحتياط في  من  مانع حينئذٍ  لا  فانه  مطلقا،  أو  التحريميّة  الحكمية 

 بإصالة البراءة عن جعل وجوب الاحتياط فيها.



 (49)  ....................................................................... جهات الفصل الأول: فيه

في  أب  مدفوعة: الشك  بلحاظ  الاّ  تجري  لا  الشبهات  هذه  في  البراءة  اصالة  ن 

الواقعي، ف لأنّ    الحكم  البراءة  باصالة  ظاههيالمرفوع  الواقعيّة  الحرمة  ومعنى  ا  راً، 

ظاه والإدانة  رفعها  الكلفة  دفع  رفعه  على  يترتب  حتى  الاحتياط  ايجاب  رفع  هو  راً 

على مخالفة الواقع، ولا معنى لاجراء الاصالة عن وجوب الاحتياط عند الشك فيه 

 بنحو الاستقلال وبقطع النظر عن اجرائها فيها بلحاظ التامين على الواقع، ضرورة 

العقوبة عن المكلف فيها، والمفروض انه  ان اجرائها في مواردها انما هو لدفع الكلفة و

تجري  لكي  الواقع  مخالفة  عن  النظر  بقطع  الاحتياط  وجوب  مخالفة  على  عقوبة  لا 

 بلحاظه وبقطع النظر عنه.

ان الشك في الحكم الظاهري لا يمكن ان يكون موضوعا لاصالة  ،  والخلاصة

باعتبا الع  رالبراءة،  للتنجيز واستحقاق  قابل  نفسه غير  بقطع انّه في  قوبة على مخالفته 

له في  فلا مخالفة  الواقع، وإلاّ  بمخالفة  هي  انما  فان مخالفته  الواقع،  النظر عن مخالفة 

نفسه، والمفروض ان اصالة البراءة انما هي لدفع الكلفة عن المكلف، ومن الواضح  

 على مخالفة الحكم الظاهري بقطع النظر عنها.   انّا انما هي على مخالفة الواقع لا

هذا اضافة إلى ان اصالة البراءة عن وجوب الاحتياط ليست باعتبار انه حكم  

تنجيزاً،   اثباته  إلى  له وطريق  منجز  انه  بملاك  بل  الواقعي،  الحكم  مقابل  ظاهري في 

وعلى عليه،  مترتب  الواقع  على  الكلفة  دفع  ان  جهة  من  هو  انما  بها  كلا    ورفعه 

انما الحقيقة  في  البراءة  فاصالة  القابل التقديرين  المشكوك  الواقعي  الحكم  عن  هي   

 للتنجيز واستحقاق الإدانة والعقوبة على مخالفته. 

فموضوعها أيضاً الشك في الحكم الواقعي    وأما الثالث وهو اصالة الاحتياط،

واقع على  لاالالزامي، على اساس ان وجوب الاحتياط وجوب طريقي وشأنه تنجيز  

ولا يعقل ان يكون موضوعها الشك في الحكم   ولا اثر له غير ذلك،  الإصابةتقدير  



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (50)

عن   النظر  بقطع  مخالفته  على  العقوبة  واستحقاق  للتنجيز  قابل  غير  لأنه  الظاهري، 

 مخالفة الواقع، فلهذا لا يعقل ان يكون موضوعا لها.

موضوع   فان  العقلية،  الاحتياط  اصالة  حال  يظهر  العقل كحوبذلك  م 

العقو احتمال  الاحتياط ومنشأه  اساس بوجوب  المشكوك، على  الواقع  بة على مخالفة 

ان احتمال التكليف في الواقع مساوق لاحتمال العقوبة على مخالفته طالما لم يكن هناك 

الفحص مساوق  قبل  الحكمية  الشبهات  الحرمة في  أو  الوجوب  احتمال  فان  مؤمن، 

لا بعد الفحص،  ه، باعتبار ان اصالة البراءة لا تجري فيها اتفلاحتمال العقوبة على مخال

لاحتمال   مساوق  المذكورة  الشبهات  في  الواقعي  التكليف  احتمال  ان  الواضح  ومن 

العقوبة على مخالفته، واما التكليف الظاهري فحيت انه لا عقوبة على مخالفته بما هو 

لا اثر  فلا  الواقعي،  التكليف  مقابل  في  ظاهري  احتمال تحتكليف  مقابل  في  ماله 

الشب قبيل  ومن  الاجمالي،الواقع،  بالعلم  المقرونة  الشبهات  الفحص،  قبل  لأنّ    هات 

العقوبة   اطرافه مساوق لاحتمال  من  الالزامي في كل طرف  التكليف  احتمال وجود 

لا  أو  المعارضة  جهة  من  ساقطة  اطرافه  في  المؤمنة  الاصول  ان  باعتبار  مخالفته،  على 

في كل طرف من اطرافه،   ا، فإذاً لا مؤمن بالنسبة إلى احتمال التكليفهستجري في نف

على  العقوبة  لاحتمال  وموجباً  منجزاً  فيه  التكليف  احتمال  يكون  محالة  فلا  وعليه 

 مخالفته.

الواقعي    ودعوى: الحكم  على  تطبيقها  يمكن  لا  قد  الاشتغال  قاعدة  ان 

بلحاظ اجرائها  من  بد  لا  بل  ابتداءً،  المعلوم    الالزامي  الالزامي  الظاهري  الحكم 

  اجمالاً.

ابتداءً  أب  مدفوعة: تجري  المشكوك  الواقعي  الحكم  بلحاظ  الاشتغال  اصالة  ن 

بدون أن يتوقف على اصالة الاشتغال بلحاظ الحكم الظاهري المعلوم اجمالاً، وذلك  



 (51)  ....................................................................... الفصل الأول: فيه جهات

ال  يمكن  اجمالاً، لا  الالزامي  الواقعي  الحكم  ثبوت  الحجة على  قيام  بعد  سك  متلأنه 

 الحكم الواقعي من كل ارضة بالنسبة إلىبالأصول المؤمنة في اطرافه، لسقوطها بالمع

فإذا الحكم   طرف،  ان  باعتبار  الاشتغال،  قاعدة  فيها  فالمرجع  بالمعارضة  سقطت 

المعلوم  ان  اساس  على  به،  منجز  التعبّدي  بالعلم  اجمالاً  المعلوم  الالزامي  الواقعي 

قاعدة ما احتمال وجوده في كل طرف فإما منجز به أو باوبالاجمال منجز بالعلم به،  

 الاشتغال.  

أو اصلا  تعبديا  أو  ان يكون علما وجدانيا  بين  المنجز  فرق في  انه لا  وبكلمة، 

العلم  أو  الوجداي  بالعلم  بالاجمال  المعلوم  يكون  ان  بين  فرق  لا  انه  كما  عمليا، 

ل وجود التكليف في كل طرف من  مانه منجز به وان كان تعبدياً، وأما احتإف التعبدي،

و منجز بنفس هذا الاحتمال أو بالعلم الاجمالي بعد سقوط الاصول  بحدّه فه  اطرافه

 المؤمنّة فيها بالتعارض أوفي نفسها. 

الشرعية   العملية  الاصول  موارد  في  المشكوك  الحكم  ان  تبيّن  قد  الآن  لحد 

ير، فان اصالة البراءة الشرعية  ذعوالعقلية هو الحكم الواقعي، لأنه قابل للتنجيز والت

مؤمنّ  الواقع،  والعقلية  مخالفة  على  الا  عقاب  لا  انه  الواضح  ومن  العقاب،  من  ة 

يقبل   لا  انه  حيث  الواقعي،  للحكم  منجزة  والعقلية  الشرعية  الاحتياط  واصالة 

 التنجيز غيره.

 نتيجة البحث عدّة نقاط:  

الالأولى:   التقسيم  في  الالتفات  من  المراد  واعمال  ظنان  والتأمّل  الادلة  إلى  ر 

 ي فيها.الرأ

 ان المراد من الظن فيه، الظن المعتبر أي الامارة المعتبرة.ثانية:  ال



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (52)

وذلك  الثالثة:   الملاك  من  له  بما  الواقعي  الحكم  فيه،  الحكم  من  المراد  ان 

 لقرينتين: 

الواقعي، 1 الحكم  مقابل  في  له  شأن  لا  طريقي  حكم  الظاهري  الحكم  ان  ـ 

أ، ولهذا يكون من تبعات الحكم تنجيز الواقع لدى الاصابة والتعذير لدى الخط  ه رواث

الواقعي وشأن من شؤونه وغير قابل للتنجيز واستحقاق العقوبة على مخالفته والمثوبة  

الحكم  من  الاعم  المقسم  في  الحكم  من  يراد  ان  يمكن  فلا  هذا  وعلى  موافقته،  على 

 الواقعي والظاهري. 

الت2 هذا  ان  يكوسقـ  انما  والميم  الواقعي  للحكم  المنجز  بلحاظ  عنه،  ن  ؤمن 

وهو قد يكون العلم الوجداني، وقد يكون الظن المعتبر، وقد يكون الاصل العملي، 

ومن   منه  الاعم  دون  الواقعي  الحكم  فيه  الحكم  من  المراد  يكون  محالة  فلا  وعليه 

 ين كما مرّ. مأالظاهري، بقرينة ان الحكم الظاهري غير قابل للتنجيز والت



 (53)  ................................................................................... حجية القطع 

 حجية القطع 

 حجية القطع 

 ثانية: في حجية القطع، وفيها أقوال: الجهة ال

ان حجية القطع عبارة عن الطريقية والكاشفية وهي عين القطع القول الأول: 

الكاشفية   لها  ذات  لا  الواقع  عن  الكشف  عين  انه  وذاتياته، حيث  وذاته  الموضوعي 

الصورة الذهنية في افق النفس، وقد اختار هذا    والطريقية، كما ان القطع الذاتي عين 

الانصاري+  لا  (1) القول شيخنا  للجعل  قابلة  ذاتية وغير  القطع  هذا فحجية  ، وعلى 

 بالجعل البسيط ولا المركب.

الثاني:   من  القول  وتكون  بذاتيّة،  وليست  العقلاء  ببناء  ثابتة  القطع  حجية  ان 

ا وقد  الظلم،  وقبح  العدل  حسن  قاعدة  المحقق  تخصغريات  القول  هذا  ار 

وج في  وافاد  القضايا الاصفهاني+،  من  الظلم  وقبح  العدل  حسن  ان  ذلك:  ه 

المشهورة التي تطابقت عليها آراء العقلاء حفظاً للنظام العام وابقاء للنوع، فان حكم  

الثاني   على  والذم  الأول  على  المدح  واستحقاق  العقليين  والتقبيح  بالتحسين  العقلاء 

حياتي   نظاملهنظام  بلا  المجتمع  حياة  يمكن  لا  انه  ضرورة  واقع  (2) م،  لا  انه  ثم   ،

المدح  الفاعل  استحقاق  عدا  ما  العقليين  والتقبيح  التحسين  لمسألتي  موضوعي 

هاتين  عناصر  من  القطع  وحجية  الثانية،  في  والعقاب  والذم  الأولى  في  والثواب 

الم لاستحقاق  وموجبة  حسنة  موافقته  ان  باعتبار  ومخالفته  دالقضيتين،  والثواب  ح 

 ذم والعقاب.قبيحة وموجبة لاستحقاق ال 

 

 . 2( فرائد الاصول ص 1)

 . 18ص  3( نّاية الدراية ج 2)



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (54)

ان بناء العقلاء على القضايا المشهورة التي تطابقت عليها آراؤهم  والخلاصة،  

النوع، وحيث ان حجية القطع من   النظام العام وابقاء  انما هو من جهة الحفاظ على 

 صغريات هذه القضايا المشهورة، فتكون ثابتة ببنائهم. 

الثالث:  و قال بمعنىل  له،  القطع لازم عقلي  العقل يدرك حسن    أن حجية  ان 

العمل به وقبح مخالفته وصحة العقوبة على مخالفته والمثوبة على موافقته، وقد اختار 

الاستاذ السيد  القول  وافاهذا  يتوقف   د+،  ذلك لا  العقل  ادراك  ان  ذلك:  في وجه 

جيته مجعولة أو تكون من القضايا على جعل جاعل أو بناء من العقلاء حتى تكون ح

هي ثابتة ببناء العقلاء، بل هو أمر أزلي كما هو الحال في جميع الملازمات  المشهورة التي 

 . (1) العقلية الواقعية

ان حجية القطع عبارة عن حكم العقل بلزوم العمل على طبقه  القول الرابع:  

 الاقوال جميعا: ق على هذه ولنا تعلي .(2) والتحرك نحوه والاجتناب عن مخالفته، هذا

الأول:   القول  الطريقيّة   فلااما  بمعنى  ليست  القطع  حجيّة  ان  في  شبهة 

 والكاشفيّة لسببين: 

انه لا ريب في ان حجيّة القطع أمر زائد على ذاته وذاتياته، لوضوح ان الأول:  

الأولي،   الحمل  من  وليس  الصناعي  الشايع  الحمل  من  القطع  على  الحجة    فإذا حمل 

كون من حمل الشيء على نفسه، )ان القطع حجّة( فليس معناه ان القطع قطع وي ل:  قي

الشايع، فما ذكره شخنا الانصاري+ مبني على الخلط بين طريقيّة   انّه من الحمل  بل 

 القطع وحجّيته، فان الطريقيّة عين القطع الموضوعي والحجيّة أمر زائد عليه.

 

 . 16 –  17ص  2(مصباح الاصول ج 1)

 . 285( كفاية الاصول ص 2)



 (55)  ................................................................................... حجية القطع 

بمعنى  الثاني:   كانت  لو  القطع  حجية  ذلان  فلازم  وكاشفيّته،  انه  طريقيّته  ك 

تى في الامور التكوينية التي لا ترتبط بالشارع اصلًا لا موضوعاً ولا حجة مطلقا ح

الكوفة مثلًا   الفلانيّة ذات عشرة طوابق ومساحة مسجد  العمارة  بان  حكمًا، كالقطع 

)ان   يقال:  ان  انه لا يصح  ابواب وهكذا، مع  اربعة  وله  مربع  هذا عشرة آلاف متر 

ن حجة عليه اذا تعلق بحكم مولوي القطع حجة على القاطع(، ضرورة انه انما يكو

ام  وتعالى  سبحانه  المولى  كمولوية  ذاتية  مولويته  اكانت  سواء  بالواسطة،  أو  مباشرة 

جعليّة كمولوية غيره، فهذا القطع يتصف بالحجية باعتبار ان القاطع محاسب عليه، 

، فالنتيجة ا بالمولى كالامثلة المتقدمة فلا يتصف بالحجيّةواما اذا لم يكن متعلقة مربوط

 ان تفسير الشيخ+ حجية القطع بالطريقيّة والكاشفيّة في غير محله. 

الثاني:   القول  قضيّتان  وأما  والقبح  الحسن  قضيّتي  ان  أولاً:  عليه:  فيرد 

العقل، لا قضيتان مجعولتان من قبل العقلاء ولا واقع مو ضوعي واقعيّتان يدركهما 

وجعلهم   عليهما  بنائهم  عن  النظر  بقطع  ان  لهما  ضرورة  العام،  النظام  على  للحفاظ 

عالم  في  موضوعي  واقع  ولهما  للظلم  ذاتية  صفة  والقبح  للعدل  ذاتية  صفة  الحسن 

اللوح يدركهما العقل بقطع النظر عن جعل جاعل ووجود عقلاء في العالم، فلو كان 

لاء على اساس حفظ النظام وابقاء النوع، فلازم  الحسن والقبح مجعولين من قبل العق

لا وجود لهما قبل وجود العقلاء على وجه الكرة الارضية وادراكهما المصالح    لك انهذ

والمفاسد العامة للمجتمع البشرى، وجعلهم الحسن للعدل والقبح للظلم تبعاً لتلك 

القبح لا يتوقف المصالح والمفاسد، ومن الواضح أن اتصاف العدل بالحسن والظلم ب

ذ على  وبنائهم  العقلاء  وجود  فان على  الوجدان،  خلاف  هذا  ان  ضرورة  لك، 

الواجب  ووجوب  الممكن  كامكان  الظلم  وقبح  العدل  حسن  بان  حاكم  الوجدان 

على   يوجد  لم  لو  هنا  ومن  وهكذا،  الاربعة  وزوجية  كذلك  الممتنع  وامتناع  بالذات 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (56)

يدرك حسن العدل وقبح الظلم وجدانا،  وجه الكرة الارضيّة غير عاقل واحد، فهو  

 فطري وجبلّي. حيث انه امر

كما ان امكان الممكن صفة واقعية لذات الممكن ويستحيل انفكاكها    :وبكلمة

عنه، فكذلك قبح الظلم وحسن العدل صفة واقعيّة لهما ويستحيل انفكاكهما عنهما،  

الم الوجدانيّة  القضايا  من  كانا  الظلم وان  العدل وقبح  ليسا  فحسن  انّما  الاّ  شهورة، 

العقلا قبل  من  يدركهما  بمجعولين  اللوح  عالم  في  ثابتان  واقعيان  امران  هما  بل  ء، 

 العقل كسائر الامور الواقعيّة.

والعقل   ودعوى: العملي  العقل  إلى  العقل  لتقسيم  وجه  فلا  هذا  على  انه 

لواقعية ويدركهما الحسن والقبح اذا كانا أمرين واقعيين كسائر الامور الأنّ    النظري،

عملي، لا  نظري  عقل  فهو  من لأنّ    العقل،  مدركاته  كانت  ما  هو  النظري  العقل 

ادراك  يكون  هنا  لها، ومن  اداركه  النظر عن  بقطع  الواقع  في  الثابتة  الواقعية  الامور 

وعليه   النظري،  العقل  من  الواقعية  المفسدة  أو  والقبح   فإذاالمصلحة  الحسن  كان 

الذي هو عبارة    لعقل العملياكهما من العقل النظري، فإذاً ما هو ا أمرين واقعيين فادر

عن ادارك ما ينبغي عمله ولا ينبغي عمله، وتفسير الحسن والقبح بذلك، لا يمكن 

الا بناءً على انّما امران مجعولان من قبل العقلاء كالاحكام الشرعية المجعولة من قبل 

 الشرع.

العقل    مدفوعة: بين  الفرق  هذا  لا  بان  النظري،  والعقل  كون العملي  ينافي 

 الامر الواقعي على نحوين:  لأنّ   أمرين واقعيين يدركهما العقل، ذلك الحسن والقبح

العقل  الأول:   كإدراك  طبقه  على  المعيّن  العملي  الجري  بذاته  يستدعي  لا  انه 

بل    مصلحة أو مفسدة في فعل، فانّا بنفسها لا تستدعي جريا عمليا معيّنا على طبقها،

 نفسه جرياً عملياً معيّناً  تستدعي جعل حكم شرعي كذلك، والحكم الشرعي يقتضي



 (57)  ................................................................................... حجية القطع 

كادراك   النظري  العقل  اداراك  الادراك،  ذلك  يكون  ذلك  أجل  فمن  طبقه،  على 

 استحالة الدور أو التسلسل أو نحو ذلك. 

انه يستدعي بنفسه جريا عملياً خاصا على طبقه مباشرة وبدون واسطة، الثاني: 

انّّ والحس الاّ  الواقعيّة،  الامور  من  كانا  وان  والقبح  الجري  ن  يقتضيان  بنفسهما  ما 

 العملي على طبقهما، فمن اجل ذلك سمي ادراكهما بالعقل العملي.

ان الفرق بين العقل العملي والعقل النظري ليس في نفس المدرك،    :والخلاصة

النظ العقل  فانه في  اقتضاء المدرك،  بينهما في  الفرق  العملي وانما  ري لا يقتضي الجري 

هو في العقل العملي يقتضي الجري العملي على طبقه مباشرة، على طبقه مباشرة، بينما  

حال   بلحاظ  هو  انما  ينبغي  لا  وما  ينبغي  ما  بادراك  العملي  العقل  تفسير  يكون  فإذاً 

 متعلقة لا بلحاظ حال نفسه. 

لاحكام المجعولة ببناء إلى هنا قد تبيّن ان حسن العدل وقبح الظلم ليسا من ا

للحفاظ على نظامهم   العقل العقلاء  التي يدركها  الواقعيّة  الامور  العام، بل هما من 

 البشري، وبذلك يظهر ان حجية القطع ليست مجعولة من قبلهم، هذا أولاً. 

انّه لا   الاّ  وثانياً: مع الاغماض عن ذلك وتسليم انّما من الاحكام المجعولة، 

لأنّ   قاعدتي حسن العدل وقبح الظلم على حجية القطع، وذلكيمكن الاستدلال ب

العدل مأخوذ في موضوع القاعدة الأولى والظلم مأخوذ في موضوع القاعدة الثانية،  

إلى حقّه، والظلم عبارة عن سلب صاحب   والعدل عبارة عن وصول صاحب الحق

ده وهو حق الحق عن حقه، وعلى هذا فلا بدّ من افتراض ثبوت حق للمولى على عب

السابقة حتى المرتبة  انّا سلب لحق   الطاعة والانقياد في  باعتبار  ظلمًا،  تكون مخالفته 

فلو أداء لحقّه،  انّا  باعتبار  ثابتاً في   المولى، واطاعته عدلاً  للمولى  الطاعة  يكن حق  لم 

اريد   فان  الأساس  هذا  وعلى  عدلاً،  اطاعته  ولا  ظلمًا  مخالفته  تكن  لم  السابقة  المرتبة 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (58)

للمولى على عبده فهو لا يمكن،  تطبيق هاتين القاعدتين على المقام، اثبات حق الطاعة 

والظلم في   العدل  موضوعيهما وهما  ثبوت  يتوقف على  المقام  تطبيقهما على  ان  بداهة 

ثبوت   ان  فرضنا  فلو  هذا  وعلى  عليه،  انطباقهما  يمكن  فلا  والاّ  السابقة  المرتبة 

 لدار.  موضوعيهما يتوقف على تطبيقهما

ظ  :وبكلمة القطع  مخالفة  ان  اثبات  يمكن  لا  قبح  انه  قاعدة  تطبيق  بنفس  لم 

تطبيق هذه القاعدة على مخالفة القطع يتوقف على ان تكون مخالفته ظلما لأنّ    الظلم،

ظلمًا   مخالفته  كانت  فلو  موضوعه،  على  الحكم  توقف  باب  من  السابقة  المرتبة  في 

كان القاعدة  هذه  تطبيق  على  حسن   متوقفة  قاعدة  تطبيق  في  الحال  وكذلك  دوراً، 

مو  على  الطاعة  العدل  حق  ثبوت  عن  الفراغ  بعد  تطبيقهما  اريد  وان  القطع،  افقة 

سلب  لأنّا  المولى،  حق  في  ظلم  مولوي  بحكم  القطع  مخالفة  وان  عبده  على  للمولى 

 لحقّه وهو الطاعة والانقياد، فهو امر ضروري صغرى وكبرى:

الأولى المرتبة  ا   حقفلأنّ    ،اما  في  والوجدان  بالضرورة  للمولى  ثابت  لطاعة 

مخالفة  الس ان  كما  الجعلي،  المولى  في  كما  جعلا  أو  الحقيقي  المولى  في  كما  ذاتاً  اما  ابقة، 

عن  وسلبه  المولى  لحق  تفويت  لأنّا  كذلك،  ظلم  الالزامي  المولوي  بالحكم  القطع 

 لم عليها والاّ لزم الدور. حقّه، ولا يتوقف كونّا ظلما على تطبيق قاعدة قبح الظ

 بح الظلم وحسن العدل ثابتة بضرورة حكم العقلقاعدة ق فلأنّ    واما الثانية،

على هذا فتطبيق هذه الكبرى على الصغرى وهي ان مخالفة القطع  لا ببناء العقلاء، و

 ظلم وتعدّ على المولى وموافقته عدل، امر موافق للفطرة والوجدان.

فة القطع ظلم بنفس قاعدة قبح الظلم  اثبات ان مخالانه لا يمكن    :والخلاصة

مو العدل،وأن  حسن  قاعدة  بنفس  عدل  بإثبات  لأنّ    افقته  تتكفل  لا  قاعدة  كل 

فيه، وصغراها  الخارج  في  المقدّر لأنّ    موضوعها  لموضوعها  الحكم  اثبات  مفادها 



 (59)  ................................................................................... حجية القطع 

لا تدل    وجوده في الخارج بلا نظر لها إلى انه موجود فيه أو لا، فقاعدة حسن العدل

اذا كانت عدلا، اما انّا عدل أو    على ان موافقة القطع عدل وانما تدل على انّا حسنة

لا فهي ساكتة عنه، فلابد من احراز انّا عدل من الخارج حتى تنطبق عليها القاعدة 

ظلم   القطع  مخالفة  ان  على  تدل  لا  فانّا  الظلم،  قبح  قاعدة  حسنها، وكذلك  وتثبت 

ق انّا  على  تدل  عليوانما  تدل  لا  فهي  لا،  أو  ظلم  انّا  واما  ظلما،  كانت  اذا  ه  بيحة 

وساكتة عنه، واثبات ان موافقة القطع بالحكم المولوي عدل، يتوقف على ثبوت حق  

المولى  في  كما  ذاتا  اما  ثابت  انه  وحيث  السابقة،  المرتبة  في  عبده  على  للمولى  الطاعة 

فتكون مخ المولى الجعلي،  أو جعلا كما في  الفته ظلما وتعديا على حقه وسلب  الحقيقي 

كانت مخالفته ظلما وموافقته عدلا  فإذاعدل واداء لحقّه،  ذي الحق عن حقه، وموافقته 

الظلم  قبح  وهي  ضرورية  الكبرى  فان  الثانية،  وحسن  الأولى  بقبح  العقل  حكم 

انّا   أيّ مقدمة خارجية، على اساس  اثبات الكبرى على  العدل، ولا يتوقف  وحسن 

اثباتها بنفس   للوجدان والفطرة، وانما الكلام في اثبات الصغرى، ولا يمكنموافقة  

لدار كما مر، بل لا بد ان تكون ثابتة في المرتبة السابقة بقطع النظر عن  الكبرى والاّ 

ثبوت الكبرى، هذا اضافة إلى أن كون العمل بالقطع عدلاً ومخالفته ظلمًا، ليس معنى  

 لوازم حجيّته.حجيّة القطع، نعم ان ذلك من 

تاذ+ من ان حجيّة القطع عبارة  وهو مااختاره السيد الاسوأما القول الثالث  

العمل بالقطع وقبح مخالفته وصحة الإدانة والعقوبة عليها  العقل حسن  ادراك  عن 

وان كان القطع غير مطابق للواقع، ومن الواضح ان ادارك العقل ذلك ليس بجعل 

 حجيته من الامور الواقعية الازلية.  جاعل وبناء عقلاء، ولهذا تكون



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (60)

لعقل حسن العمل بالقطع وقبح مخالفته من لوازم حجيّة  فيرد عليه ان ادراك ا 

العقل  يحكم  لم  حجة،  يكن  لم  لو  القطع  ان  لوضوح  عليها،  ومتفرع  وتبعاتها  القطع 

 . بحسن العمل به وقبح مخالفته واستحقاق المثوبة على الموافقة والعقوبة على المخالفة

الرابع:   القول  منوأما  الخراساني+  المحقق  اختاره  ما  القطع    وهو  حجية  ان 

، فيرد عليه (1) عبارة عن الزام العقل وحكمه بوجوب العمل به وحسنه وقبح مخالفته

البعث والتحريك   ان  ففيه  التشريعي،  البعث والتحريك  العقل  بالزام  اراد  ان  انه+ 

ف العقل،  دون  المولى  وظائف  من  الحكم التشريعي  جعل  لا  الشيء  ادراك  شأنه  ان 

به اراد+  وان  من   والالزام،  انه  ففيه  مخالفته،  وقبح  به  العمل  حسن  العقل  ادارك 

 لوازم حجيّة القطع كما مرّ لا انّه حجيّته.

 إلى هنا قد تبيّن انه لا يمكن المساعدة على شيء من هذه الاقوال في المسألة.  

حجي  ان  يقال:  ان  المقام  في  افالصحيح  للواقع  منجزيته  عن  عبارة  القطع  ذا  ة 

عنه ومؤمّنيته  حقيقة    أصابه  للقطع  صفة  الحجية  ان  ذلك  في  والسبب  اخطأه،  اذا 

لحجية   المتقدمة  التفسيرات  واما  الصناعي،  الشايع  بالحمل  عليه  ومحمولة  وواقعاً 

للقطع ومحمولاً عليه، بل كلها تفسيرات بلوازمها  القطع فلا يكون شيء منها صفة 

 تبعاتها، هذا من ناحية. و

ب القطع  اتصاف  ان  أخرى،  ناحية  بحكم ومن  متعلقا  بكونه  مرتبط  الحجية 

في  كما  جعلًا  أو  الحقيقي،  المولى  في  كما  ذاتاً  اطاعته  الواجب  للمولى  مولوي  الزامي 

 المولى الجعلي وإلاّ لم يتّصف بها.

 

 . 258( كفاية الاصول ص 1)



 (61)  ................................................................................... حجية القطع 

والصّغرى الكبرى  بثبوت  منوط  بالحجية  القطع  اتصاف  ان  في    وبكلمة،  معاً 

الطاعة حق  ثبوت  وهي  الكبرى  اما  السابقة،  واما   المرتبة  ضرورية،  فهي  للمولى 

الصغرى وهي تعلق القطع بالحكم المولوي فهي ثابتة على الفرض، وعندئذ فيحكم  

العقل بانه منجز اذا اصاب الواقع ومؤمن اذا أخطأه، واما ان موافقته عدل ومخالفته  

العم حسن  يدرك  العقل  وان  ولوازم  ظلم  آثار  من  ذلك  فكل  مخالفته،  وقبح  به  ل 

تن وهي  وانه حجّيته  به  العمل  حسن  العقل  لإدراك  منشأ  فانه  الواقع وتعذيره،  جيز 

مصداق للعدل وقبح مخالفته وانّا مصداق للظلم، إذ لا يعقل ان يكون حكم العقل  

 وبلا مبرر. بذلك جزافاً 

زية والمعذرية مرتبط بتطبيق  ان اتصاف القطع بالحجية بمعنى المنجوالخلاصة،  

الكبرالكبرى   اما  الصغرى،  في على  ثابتة  فإنّا  طاعته،  وحق  المولى  مولوية  وهي  ى 

الباري   ، فإنّا بالذات لا بالجعل، على  المرتبة السابقة بالضرورة اما ذاتاً كمولوية 

ة الاّ  اساس انه تعالى خالقنا ورازقنا ومالك وجودنا وحياتنا كافة ولا حول لنا ولا قو

ا شكر  وجوب  من  الفلاسفة  مراد  هو  وهذا  وحوله،  من  بقوته  مرادهم  فان  لمنعم، 

حقه  اداء  الشكر  من  والمراد  وواهبها،  انواعها  بكافة  والنّعمة  الوجود  خالق  المنعم 

وهو الطاعة والانقياد، وتمام الكلام من هذه الناحية في محله، أو جعلًا كمولوية غيره  

 تعالى. 

ا  واما الصغرى وهي اذا تحققت وانطبقت عليها  القطع بالحكم  لمولوي، فإنّا 

اتّصف  ال فإذا كبرى،  والمعذرية،  بالمنجزية  الالزامي    القطع  المولوي  بالحكم  قطع 

تنجزّ، واذا قطع بالحكم الترخيصي وكان في الواقع الزامياً كالوجوب والحرمة، فانّه 

ال حق  ان  باعتبار  ومعذر،  الواقع  على  العقوبة  من  موارد  مؤمن  في  ثابت  غير  طاعة 

المخالف الترخيصية  المولى لا يمكن القطع بالاحكام  أن مولويّة  اساس  للواقع، على  ة 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (62)

بالأمور   المتعلق  القطع  في  الحال  وكذلك  الموارد،  هذه  في  ومؤثرة  محركة  تكون  ان 

منشأ حجيته موجوداً فيها في  اذا كان  للقاطع  انما يكون حجّة ومحركاً  فانه  التكونيّة، 

 فانه يكون محركاً له.    لمرتبة السابقة، كما اذا قطع بان هذا الموجود حية أو اسد،ا

الذاتي   بمعنى  القطع، لا  لذات  ليست لازمة  ان الحجيّة  وقد تحصل من ذلك 

باب المنطق ولا باب البرهان، بل هي تتبع ثبوت منشئها في متعلق القطع، فان كان 

 هذا من ناحية.   منشؤها موجوداً فيه كان حجة وإلاّ فلا،

نجزية والمعذرية، هل هي قابلة من ناحية اخرى، ان حجّية القطع بمعنى المو

إلى عدم   الاخباريون  فذهب  الاصوليين والاخباريين،  بين  فيه خلاف  أو لا،  للردع 

حجية القطع الحاصل من غير الكتاب والسنة، وفي مقابل ذلك ذهب الاصوليون إلى 

 ية القطع، واستدلوا على ذلك بوجهين: عدم امكان المنع شرعاً عن حج

عن  الأول:   المنع  الضدين  ان  اجتماع  يستلزم  به  العمل  وعدم  القطع  حجية 

 واقعاً اذا كان القطع مطابقاً للواقع، وبنظر القاطع اذا كان مخالفاً له وكلاهما محال. 

فهو ظاهر، واما الثاني فلأنه لا يمكن جعل حكمين متضادّين بنظر اما الأول  

 قاطع، لأنه لغو، فلا يعقل ان يكون داعياً ومحركاً له.ال

ان حجية القطع بمعنى منجزّيته ومعذريته عقلًا ذاتية له، وحينئذ فان اني:  الث

اريد بالردع عن حجيّته سلبها عنه فهو مستحيل، لاستحالة التفكيك بين ذات الشي 

الم وبين  وزوجيّتها،  الاربعة  بين  كالتفكيك  الذاتية  وهكذا، ولوازمها  وامكانه  مكن 

رغم ثبوتها له، فهو مناقض مع حكم العقل وان اريد به جعل ما يخالف حجية القطع 

 بلزوم اتباعه، فلذلك لا يمكن الردع عنها. 



 (63)  ................................................................................... حجية القطع 

 ولنا تعليق على كلا الوجهين: 

فهو لا يتمّ بكافة صور المسألة وفروضها، والفرض الأول هو    اما الوجه الأول

مول بحكم  تعلّق  القطع  حجيته  ان  عن  والرادع  الحرمة،  أو  كالوجوب  الزامي  وي 

التر عنها الحكم  الرادع  ولكن  بعينه  الفرض  هذا  الثاني  والفرض  النفسي،  خيصي 

ترخيصي،  بحكم  تعلق  القطع  ان  الثالث،  والفرض  الطريقي،  الترخيصي  الحكم 

 . والرادع عنه يكون حكمًا الزامياً نفسياً كان ام طريقياً، هذه هي فروض المسألة

الأول،   الفرض  الترخيصيأما في  الحكم  جعل  للمولى  النفسي على  فلا يمكن   

لاستلزام   به،  القطع  حجية  عن  الرادع  بعنوان  به  المقطوع  الالزامي  الحكم  خلاف 

على تقدير مطابقة القطع للواقع ومطلقا بنظر   المبادئذلك اجتماع الضدّين في مرحلة  

شي  فإذاالقاطع،   بوجوب  قاطعاً  المكلف  اكان  الترخيص  يمكن جعل  فلا  لنفسي ء، 

عن حجيّة القطع به، وإلا لزم اجتماع الضدّين فيه واقعاً في    لذلك الشي بعنوان الرادع 

 اذا كان مصيباً للواقع ومطلقا بنظر القاطع. المبادئ مرحلة 

الثاني، الفرض  في  على   وأما  الطريقي  الترخيصي  الحكم  جعل  من  مانع  فلا 

ل بكون القطع منجزاً للواقع ليس بنحو العليّة التامة  العقحكم  لأنّ    الخلاف، وذلك

بذلك   حيثب العقل  ان حكم  التعليق والاقتضاء، ضرورة  بنحو  الردع، بل  يقبل  لا 

اذن بذلك وكان جاداً   فإذامعلق على عدم اذن المولى في ترك متابعة القطع ومخالفته،  

ل  انتفىفيه   الطاعة،  حق  وهو  موضوعه  بانتفاء  العقل  اذا  حكم  المولى  ان  وضوح 

و حرمة آخر وكان جاداً فيه، فمعناه انه  طع بوجوب شيء أرخّص عبده في مخالفة الق

رفع اليد عن حقه وهو حق الطاعة، وعليه فينتفي حكم العقل بانتفاء موضوعه، فلا 

حكمه بها معلق على ثبوت حق لأنّ    يحكم حينئذ بمنجزية القطع على تقدير الاصابة،

للمولى الم  الطاعة  قبل  من  ولو  ثبوته  عدم  عبده، ومع  للعقل  على  حكم  فلا  بها،  ولى 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (64)

لانتفاء المعلق بانتفاء المعلق عليه، والمفروض ان للمولى ان يأذن لعبده في ترك طاعته  

 ومخالفة قطعه اذا رأى فيه صلاحاً. 

ومن هنا، يظهر ان ما ذكره الاصوليون من ان جعل الرادع عن العمل بالقطع 

لا ينطبق    ع الضدّين في الواقع على تقدير الاصابة ومطلقا بنظر القاطعيستلزم اجتما

القطع  خلاف  على  الطريقي  الترخيص  جعل  من  يلزم  لا  حيث  الفرض،  هذا  على 

الضدّين في الواقع في مرحلة   ولا بنظر القاطع، باعتبار ان الترخيص    المبادئاجتماع 

انما اذا  الطريقي لا ينشأ من ملاك في متعلقة، بل جعله   هو بملاك مترتب عليه، كما 

 تتطلب ذلك. فرض ان المصلحة التسهيليّة  

الثالث الفرض  في  الحكم    وأما  خلاف  على  الالزامي  الحكم  جعل  يمكن  فلا 

لأنّ   الترخيصي المقطوع به، فانه لا يصلح ان يكون رادعاً عن العمل بالقطع، وذلك

الع عن  الرادع  بعنوان  جعله  يمكن  لا  الالزامي  ولا الحكم  نفسياً  لا  بالقطع  مل 

 طريقياً: 

ان جعل الحكم الالزامي النفسي على خلاف الحكم   اما الأول فلعين ما مرّ من

على تقدير   المبادئالترخيصي المقطوع به، يستلزم اجتماع الضدّين في الواقع في مرحلة  

الثانى   واما  القاطع،  بنظر  ومطلقاً  معذر  فلأنّ  الاصابة  القطع  بان  العقل  حكم 

تنجيزي وغير   ومشروطا بشيء كحكمه بالتنجيز، بل هوؤمن، ليس حكما تعليقياً  مو

موارد   تعمّ  لا  العبد  على  للمولى  الطاعة  حق  ان  ذلك  في  والنكتة  شيء،  على  معلق 

القطع بالترخيص وان كان مخالفا للواقع، كما اذا قطع بان الشيء الفلاني مباح وكان 

التكليف في موارد الجهل المركب لا يعقل ان نّ  لأ  في الواقع واجباً أو حراماً، وذلك

الفته عصياناً، باعتبار ان العقل مستقل بان القطع بالترخيص مؤمن  يكون منجزاً ومخ

ومعذر مطلقا وبنحو التنجيز والعلية التامّة، ومعه لا يمكن جعل الوجوب الطريقي  



 (65)  ................................................................................... حجية القطع 

التناقض، والف بين حكم العقل   قراليه بعنوان الرادع عن العمل بالقطع لاستلزامه 

قي والثاني تنجيزي، هو ان تنجيزه  بان القطع منجز وحكمه بانه معذر، والأول تعلي

متفرع على ثبوت حق الطاعة في المرتبة السابقة، وللمولى ان يرفع اليد عن هذا الحق  

يمكن   لا  فلهذا  ومطلق،  شيء  على  متفرع  غير  تعذيره  بينما  تركها،  في  بالترخيص 

 ردعه.

اقع،  ان الحكم في موارد الجهل المركب لوكان ثابتاً ومجعولاً في الو  والخلاصة،

بالترخيص، ولذلك لايعقل  القاطع  المركب وهو  للجاهل  فلا يكون منجزاً ومحركاً 

جعل الطريق المنجز اليه، لأنه ان أدّى إلى ارتفاع جهله المركب فهو خلف والاّ فهو  

 ولا اثر له.  لغو

كونه مؤمناً، فان تنجيزه مرتبط  القطع منجزاً و  نويظهر الفرق بين ك  ،ومن هنا

عة للمولى على عبده في المرتبة السابقة، فمن اجل ذلك يمكن ردعه بثبوت حق الطا

ترك  في  وترخيصه  والانقياد  الطاعة  وهو  عبده  على  حقه  بإلغاء  بالقطع  العمل  عن 

، فلا يمكن قلالعمل به، واما تأمينه وتعذيره فهو غير مربوط بحق الطاعة بل هو مط

 رفعه إلا برفع منشئه وهو القطع.

الثاني الوجه  حجية    وأما  مرّان  فقد  المنطق،  باب  في  الذاتي  بالذاتي  أريد  فان 

القطع امر زائد عليه، لا انّا عين ذاته، ومن هنا قلنا ان ما يظهر من الشيخ+ من ان  

ب   (1)حجيّته عين طريقيته ذاتي الذاتي في لاغير صحيح على ما تقدم تفصيله، وان اريد 

عليه   فيرد  البرهان،  لواباب  من  ليست  حجيته  كالزوجية  ان  وذاته  القطع  ماهية  زم 

في   بالحجية  القطع  اتصاف  ان  من  تقدم  لما  وغيرهما،  للممكن  والإمكان  للأربعة 

 

 . 2 – 3( فرائد الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (66)

للمولى على  الطاعة  ثبوت حق  مورد  القابل وهو  المورد  هو في  انما  والتعذير  التنجيز 

الأمرياالعبد لا مطلقاً، غ له   ة  منجزاً  الزامي كان  اذا تعلق بحكم مولوي  القطع  ان 

يطة ثبوت حق الطاعة للمولى في المرتبة السابقة، ومن هنا كان تنجيزه معلقاً على شر

ثبوت هذا الحق في مورده، واما اذا تعلق بحكم ترخيضي وكان في الواقع الزامياً، فهو 

شيء على  معلق  وغير  مطلق  بنحو  ومؤمّن  قابلة   ،معذر  تنجيزاً  حجيّته  تكون  ولهذا 

واما حجيّته تعذيراً وتأميناً، فهي غير قابلة للردع، باعتبار للردع باعتبار انّا معلقّة،  

 انّا غير معلّقة على شيء وتكون بنحو العلية التامّة لا الاقتضاء.

 نتيجة البحث عدّة نقاط:  

باالأولى:   في  الذاتي  لا  ذاتية،  ليست  القطع  حجية  في    بان  الذاتي  المنطق ولا 

ء العقلاء تبعاً لبنائهم على التحسين والتقبيح انّا ليست جعلية ببناباب البرهان، وكما 

 العقليين.

الصحيح ان حجيته انما هي بمعنى المنجزية والمعذرية في المورد القابل الثانية:  

الم يكون  ولهذا  مطلقاً،  لا  عباده  على  للمولى  الطاعة  حق  ثبوت  مورد  صف  توهو 

عي المولوي، هذا بالحجية حصة خاصة من القطع، وهي القطع المتعلق بالحكم الشر 

السيد   عن  كما  المعاني  من  حجيّته  به  فسّّت  ما  ان  اخرى  ناحية  ومن  ناحية،  من 

تفسير   انه  لا  بلوازمها  تفسير  لأنه  تام،  غير  الكفاية+  صاحب  والمحقق  الاستاذ+ 

 لحجيّته. 

القطع في  الثالثة:   قابلةرطان حجية  التنجيز  ترخيصي    ف  للردع بجعل حكم 

ال طرف  في  واما  معلق طريقي،  تنجيزه  ان  اساس  على  للردع،  قابلة  غير  فهي  تعذير 

 على ثبوت حق الطاعة في المرتبة السابقة، واما تعذيره فلا يكون معلقا على شيء. 



 (67)  ........................................................................................ التجرّي

 التجرّي 

 التجرّي

 الجهة الثالثة: 

 يقع الكلام هنا في عدة نقاط: 

على   ن االأولى:   له  منجزاً  كان  الالزامي  المولوي  بالتكليف  تعلق  اذا    القطع 

والعقوبة،   الادانة  لاستحقاق  وموجبة  عصيان  فمخالفته  وحينئذ  الاصابة،  تقدير 

 وموافقته امتثال وموجبة لاستحقاق المثوبة، هذا مما لا كلام فيه. 

ا للواقع، كما فلوالكلام انما هو فيما اذا كان القطع بالحكم الشرعي الالزامي مخا

ق أو  الواقع مباحاً،  الواقع اذا قطع بحرمة شيء وكان في  طع بوجوب شيء وكان في 

ومستحقاً  عاصياً  يكون  فهل  القطع،  هذا  خالف  اذا  ذلك  مثل  ففي  واجب،  غير 

أو لا؟ فيه  فيه  الواقع ولا ترك واجباً  لم يرتكب محرماً في  انه  للادانة والعقوبة، رغم 

 ير اليها. شنوجوه بل اقوال سوف 

ب  بالتكليف،  القطع  بموارد  يختص  لا  البحث  هذا  ان  مطلق  ثم  مخالفة  يعمّ  ل 

كالقطع  عقلياً  المنجز  ذلك  يكون  ان  بين  فرق  للواقع، ولا  مطابقته  عند عدم  المنجز 

شرعياً   أو  الفحص،  قبل  الشبهات  وفي  الاجمالي  العلم  اطراف  في  والاحتمال 

الثقة  اخبار  من  الشرعيّة  فجعل   كالأمارات  وغيرهما،  والروايات  الآيات  وظواهر 

 ار انه من اظهر افراد المنجز وأقواها.مورد البحث القطع باعتب

ان حكم العقل بقبح مخالفة المولى واستحقاق الادانة والعقوبة، هل هو الثانية:  

مختصّ بموارد مخالفة القطع المطابق للواقع، أو يعمّ التجري أيضاً وهو مخالفة القطع  

 طابق للواقع فيه اقوال: لماغير 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (68)

الأول:   الأنصارالقول  شيخنا  ذكره  قبيحاً ما  يكون  لا  التجريّ  ان  من  ي+، 

 . (1)وانما هو كاشف عن سوء سريرة المتجرّي وخبث باطنه

الثاني:   التجري  القول  ان  تسليم  بعد  انه  النائيني+، من  المحقق  اليه  ما ذهب 

لا يكون قبيحاً، لأنه بعنوانه الأولي مباح،    قبيح، قال ان قبحه فاعلي لا فعلي، فالفعل

ثانوي يوجب قبحه غير القطع بحرمته، والمفروض ان القطع   وليس هنا عنوان آخر

 ، وسوف يأتي تفصيله وما فيه. (2) ليس من العناوين المقبحة

الثالث:   كالعاصي القول  والعقوبة  للذمّ  مستحق  والمتجرّي  قبيح  التجري  ان 

 ، وهذا القول هو الصحيح. (3) الناحية ه فلا فرق بينهما من هذ

ال حكم  ملاك  ان  ذلك:  في بيان  والعقوبة  الِإدانة  المكلف  باستحقاق  عقل 

السابقة،   المرتبة  العبد في  للمولى على  الطاعة  هو ثبوت حق  انما  المولى،  صورة مخالفة 

ا لا ذوإلاّ فلا يحكم العقل باستحقاق العقوبة اذا لم يكن للمولى حق الطاعة عليه، وله

با يحكم  وانما  احد،  كل  مخالفة  على  العقوبة  باستحقاق  على يحكم  العقوبة  ستحقاق 

 مخالفة من له حق الطاعة عليه لا مطلقا.

 فإذاً ههنا تصوران:  

فان  الأول:   المولوية،  الواقعيّة  التكاليف  نفس  هو  الطاعة  حق  موضوع  ان 

 موافقتها اداء لهذا الحق ومخالفتها تفويت له. 

لا اساس له، ضرورة ان لازم ذلك استحقاق العقوبة على    التصوّر  ولكن هذا

الفة التكليف الواقعي وان لم يكن منجزاً، بل حتى في موارد الجهل المركب وهذا  مخ

 

 . 5(فرائد الاصول ص 1)

 . 23ص  2(أجود التقريرات ج2)

 . 36 – 37ص   4لم الاصول ج ع  (بحوث في3)



 (69)  ........................................................................................ التجرّي

العقوبة   باستحقاق  العقل وهو لا يحكم  الباب  ان الحاكم في هذا  بداهة  غير محتمل، 

 على مخالفة التكليف اذا لم يكن منجزاً. 

بان   ناالثاني:   شرعي،  أو  عقلي  منجز  واحرازه  بالتكليف،  القطع  موضوعه 

الواقع،    يكون في  تكليف  يكن  لم  وان  العقل  لحكم  الموضوع  تمام  قطع    فإذاالاحراز 

المكلف بان هذا الاناء خمر فشربه عامدا ملتفتا إلى الحكم الشرعي، فقد خالف المولى 

ذلك منه طغيان على المولى    وخرج بذلك عن زي الرقيّة وحدود العبودية، حيث ان 

انه سل باعتبار  الطاعة والانقياد،  وانتهاك لحرمته وظلم،  ب ذي الحق عن حقّه وهو 

فلذلك يحكم العقل باستحقاق الإدانة والعقوبة، بلا فرق في ذلك بين ان يكون قطعه  

 مطابقاً للواقع أو لا.

موضوعي،   واقع  لها  التي  الحقوق  من  ليس  الطاعة  حق  ان  كون يووبكلمة، 

واموالهم، فان لها واقعا    اضهمالعلم طريقاً إليه كحقوق الناس المتعلقة بانفسهم واعر

موضوعياً محفوظا في الواقع، ولا دخل للعلم والظن والشك فيها اصلا، بل هو من  

والظن  العلم  عن  النظر  بقطع  محفوظ  موضوعي  واقع  له  ليس  الذي  الذاتي  الحق 

دخل فيه وهو حق الطاعة للمولى على العبد،   فوالشك، بل يكون للعلم والانكشا

قيام العبد بوظائفه الدينيّة اداء لحق المولويّة، ومن الواضح ان  وحق الطاعة عبارة عن

بمنجز  الشرعية  الوظائف  تلك  تنجزت  اذا  يجب  انما  الدينية،  الوظائف  بتلك  قيامه 

الذا التكليف  وهو صورته في   تيعقلي أو شرعي، فتمام الموضوع لهذا الحق هو تنجّز 

لهذا الحق، كما ان مخالفته مصداق للظلم   الذهن، فانه محرك للعبد بالقيام بامتثاله اداءً 

والطغيان على المولى، إذ يصدق عليها انّا سلب ذي الحق عن حقه، ولا فرق في ذلك  

 بين ان تكون تلك الصورة مطابقة للواقع أو لا.  



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (70)

الجملة،   شي   فإذاوعلى  بحرمة  العبد  تنجز  ءقطع  يكون  تمام  وتنجّزت  ها 

وق الاطاعة  بحسن  العقل  لحكم  طاعة الموضوع  انه  حيث  الأول  وان  المعصية،  بح 

فيكون  انه سلب ذي الحق عن حقه  فيكون عدلا، والثاني حيث  للمولى وأداء لحقه 

لا، أو  للواقع  مطابقا  قطعه  يكون  ان  بين  فرق  ولا  حكم لأنّ    ظلمًا،  موضوع  تمام 

 لواقع أم لا. ة أو الوجوب سواء كان مطابقا لمرالعقل القطع بالح

 لك هو ان العاصي يستحق عقوبتين:  قد يقال: ان لازم ذ

 على التجري. الأولى: 

الوجدان والضرورة، الثانية:   الحرام، وهو خلاف  فعل  أو  الواجب  ترك  على 

 لوضوح انه لا يستحق إلاّ عقوبة واحدة.

الت على  كانت  ان  العقوبة  هذه  ان  تسأل  صحة  رّ جوقد  عدم  ذلك  فلازم  ي، 

وهو كما ترى، إذ كيف يمكن ذلك حيث ان    يت الملاك الملزم المنجزالعقوبة على تفو

 روح الحكم وحقيقته الملاك، ولولاه فلا قيمة للحكم بما هو اعتبار صرف؟ 

ان القطع وان كان مطابقا للواقع، فتفويت حق الطاعة للمولى انما  والجواب:  

الم الملاك  بتفويت  صورة  زلهو  في  تجرّي  لا  حيث  بالتجرّي،  لا  الواقع  في  المنجز  م 

للواقع،مطابقة   المولوي  لأنّ    القطع  بالحكم  القطع  لمخالفة  واسم  عنوان  التجرّي 

قطع المكلف بحرمة شيء، فان كان مطابقا للواقع   فإذاالالزامي غير المطابق للواقع،  

الم  للملاك  وتفويتاً  حقيقة  معصية  كانت  وان  الظلم زلفمخالفته  مصداق  ان  الا  م، 

العقل يدرك ان القاطع بحرمة شيء اذا لأنّ    والطغيان انما هو مخالفته بما هي مخالفة،

وهو  حقه  وفوّت  المولى  على  طغى  فقد  عامداً،  عالماً  الشيء  ذلك  وارتكب  خالف 

 الطاعة، بلا فرق في ذلك بين ان يكون قطعه مطابقاً للواقع أو مخالفا له. 

 القطع المطابق للواقع مخالفتان: س في مورد يلوبكلمة، انه 



 (71)  ........................................................................................ التجرّي

 ي مصداق للتجرّ الأولى: 

مصداق للمعصية، بل مخالفة واحدة، وهي مخالفة الحكم المنجز بمنجز  الثانية:  

أفراده  أظهر  من  هو  بل  ظلم  وهو  المولى  لحق  تفويت  وهي  شرعي  أو  ولهذا   ،عقلي 

تكو قد  المخالفة  وهذه  العقوبة  باستحقاق  العقل  لا    نيستقل  وقد  للواقع  مطابقة 

وعدمها   والمطابقة  له،  مطابقة  تصادتكون  اختيار  أمر  عن  وخارج  واتفاقي  قي 

الواقع لا يكون ملاكاً لاستحقاق    ،المكلف ارتكاب الحرام بما هو حرام في  وكذلك 

بالاستحقاق  ،العقوبة له  صلة  لا  مفسدة  هي  بما  الملزمة  المفسدة  ارتكاب  فإن   ،ولذا 

 بمنجز عقلي أو شرعي اعتقاداً كان أم واقعاً. احراز الحكم وتنجزه   تمام الموضوع هو

المولى وهو حق    :الخلاصةو لحق  تفويت  إنّا  المنجز حيث  التكليف  إن مخالفة 

واقعية  المخالفة  تكون  ان  بين  فرق  ولا  والعقوبة،  للإدانة  موجب  ظلم  فهو  الطاعة 

ء العاصي والمتجري شي   فيملاك استحقاق العقوبة  لأنّ    وان تكون ذاتية،  موضوعيّة

صلة   لا  أخرى  نقاط  في  بينهما  والاختلاف  الادانة  واحد  استحقاق  ملاك  هو  بما  لها 

 .والعقوبة فلا أثر له

ان منشأ استحقاق العبد العقوبة شيء واحد وهو تفويت حق المولى،   فالنتيجة:

واقع، للفالقاطع اذا خالف قطعه فقد خالف المولى وفوّت حقه وان كان قطعه مخالفا  

 هذا كله فيما اذا كان القطع تمام الموضوع لحكم العقل.

الطاعة  وأما   حق  موضوع  يكون  بان  الواقع،  الآخر  جزؤه  و  جزأه  كان  اذا 

مركباً من الواقع وتنجزه، فلا يكون حق الطاعة ثابتا في موارد التجرّي من جهة عدم 

التج بقبح  الالتزام  من  مناص  لا  هذا  مع  ولكن  موضوعه،  الفعل رّ ثبوت  وأن  ي 

والسبب والعقوبة،  الذّم  فاعله  ويستحق  قبيح  به  حكم    المتجري  موضوع  ان  فيه 

العقل بحسن الطاعة ووجوبها وقبح المخالفة وحرمتها، هو احراز التكليف الواقعي  



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (72)

المولوي، سواء كان احرازه بعلم وجداني أو تعبدي أو اصل عملي، فان الاحراز تمام 

اعتقد    فإذالا طريق له إلى ان قطعه هذا مطابق للواقع أو لا،    الموضوع له، باعتبار انه 

، فلا شبهة في انه قبيح عند   تفويتهلىومع هذا اقدم عثبوت حق المولى في مورد  العبد  

الاقدام على الظلم بنظره قبيح وان لأنّ    العقلاء وان لم يكن حق المولى ثابتاً في الواقع،

 لم يكن ظلما في الواقع.  

ذلك   اعتقدذ امثال  ووجوب    ا  البلوغ  بعد  حتى  عليه  ابيه  بولاية  شخص 

عاً وعدم جواز مخالفته، ففي مثل ذلك اذا خالف أمره عامداً ملتفتاً  اطاعته عليه شر

الحقيقي  المولى  على  وتعدّ  تجرّ  أنه  في  اشكال  فلا  معصيته،  وقبح  اطاعته  وجوب  إلى 

الا  ويستحق  للواقع،  مطابقاً  اعتقاده  يكن  لم  وان  بعد دوقبيح  بان  وان  والعقوبة  انة 

انه ولا  ذلك  عليه،لا  له  الشخص  المعيار  لأنّ    ية  يراه  ما  كل  ان  هو  ذلك  في  الكلي 

بها،   بالعمل  ملزم  وانه  له شرعاً  انه    فإذاوظيفة  علم  فقد  بذلك،  عالماً  عامداً  خالفها 

 طغى على المولى وفوت حقّه وهو الطاعة وان لم يكن له حق في الواقع.  

ذا علم شخص ان العمل الفلاني ظلم، فلا شبهة في ان اقدامه  ، إلةموعلى الج

اعتقد المكلف بان هذا   فإذاقبيح، لأنه ظلم باعتقاده وان لم يكن ظلما في الواقع،  عليه  

الاناء خمر فشربه بارادته واختياره متعمداً، فلا شبهة في ان هذا الاقدام تعدّ منه على 

ال اعتقاده غير  عةطاالمولى وتفويت لحقّه وهو حق  كان  العقوبة وان  يستحق  فلهذا   ،

لا   بان  للواقع،  الفرض  مطابق  على  موضوعه  ان  باعتبار  فيه،  حق  للمولى  يكون 

مركب من الواقع واحرازه، والموضوع المركب ينتفي بانتفاء أحد جزأيه، فإذاً ينتفي 

 حق الطاعة بانتفاء موضوعه في المثال.

طاعة الواقع  فيما اذا كان موضوع حق الى  حت ومن هنا، يظهر ان الامر كذلك  

 .+ فحسب، هكذا ذكره بعض المحققين 



 (73)  ........................................................................................ التجرّي

والصحيح التفصيل في المقام، فانه ان قلنا بان تمام الموضوع لحق الطاعة القطع 

هو   كما  قيداً  ولا  جزءاً  لا  فيه  للواقع  دخل  دون  من  واحرازه  المولوي  بالواقع 

التجرّي   قبح  في  شبهة  لا  فعندئذ  تفويت  ستواالصحيح،  لأنه  عليه،  العقوبة  حقاق 

 لحق المولى وظلم كما تقدم موسعاً.

يكون   لا  فعندئذ  واحرازه،  الواقع  من  مركب  موضوعه  بان  قلنا  لو  وأما 

التجرّي قبيحاً وظلمًا وتفويتاً لحق الطاعة في الواقع وان تخيل المتجري انه قبيح وظلم 

للحق، مولأنّ    وتفويت  بانتفاء  منتف  الطاعة  لا  عهضوحق  انه  الطبيعي  ومن   ،

واق لا  الذي  الخيالي  الظلم  على  العقوبة  الحق يستحق  تفويت  وعلى  له  موضوعي  ع 

للعقوبة إلاّ  إذ في الواقع لا هتك لحرمة المولى ولا تفويت حقه، فلا مقتضي  الخيالي، 

 على الظلم الخيالي.

ية  ودعبومن هنا، يظهر ان حكم العقل بالقبح والخروج عن زي الرقية وحد ال

اذا  لواقع فدليل على ان الاحراز تمام الموضوع لحق الطاعة بدون دخل ل يه، نعم فيما 

تخيّل احد مولوية زيد مثلًا، كما اذا تخيّل بكر ان زيداً مولاه ومع ذلك لم يقم بامتثال 

أمره بشيء أو نّيه عن آخر، وكان هذا باعتقاده هتكاً لحرمة مولاه وتعدّ عليه وظلم،  

ذلك لا واالولكن في   مثل  مولاه، وفي  ليس  زيداً  ان  جهة  من  هتك ولا ظلم  قع لا 

 لاستحقاق الذم والعقوبة، فانه انّما يكون على تفويت حق المولى، والمفروض  مقتضي

وهذا  حقّه،  في  وظلما  هتكاً  مخالفته  تكون  حتى  له  بمولى  فليس  مولى  تخيله  ما  ان 

بشربه وقام  مائع  بخمرّية  اعتقد  اذا  ما  هذا  المع  بخلاف  ان  في  شبهة  فلا  عامداً،  اً 

بإرادته واختياره   الذي هو  تعدّ عليه وهتك الاقدام  للمولى،  بانه مبغوض  مع علمه 

لحرمته وتفويت لحقّه واقعا وهو حق الطاعة، فلهذا يكون مصداقاً للظلم وان لم يكن 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (74)

وع لحق  وضلماعتقاده مطابقا للواقع، وهذا معنى ان احراز الواقع وتنجزه الذاتي تمام ا

 الطاعة لا انه جزء الموضوع.  

اعتقد بمولويّة شخص ثم بان انه ليس بمولى،  وعلى الجملة: ففرق بين ما اذا  

وجودها كعدمها بالنسبة اليه، وهذا  لأنّ    ففي مثل ذلك لا هتك ولا ظلم في مخالفته،

السا المرتبة  في  بالجعل  أو  بالذات  ثابتة  المولى  مولوية  كانت  اذا  ما  فان   ة،بقبخلاف 

 . واقعمخالفته هتك لحرمته وسلب عن حقه وهو الطاعة وان كانت مخالفة لل

الظلم  على  الاقدام  ان  وهي  النتيجة،  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  قد  هنا  إلى 

الظلم  الاقدام على  الادانة والعقوبة، واما  قبيح وموجب لاستحقاق  وتفويت الحق 

يوج فلا  الحق كذلك،  التصوّري وتفويت  اذ  اسب  الخيالي  والعقوبة،  الادانة  تحقاق 

وكيف   ظلما،  تفويته  يكون  حتى  حق  هنا  التجري  ليس  قبح  في  شبهة  فلا  كان  ما 

 واستحقاق فاعله العقوبة.

يكون  لا  التجري  ان  من  الانصاري+  شيخنا  ذكره  ما  ان  يظهر  هنا،  ومن 

يستحق  ان  بدون  باطنه  وخبث  المتجري  سريرة  سوء  عن  كاشفاً  يكون  وانما  قبيحاً 

 لوجدان. ، لا يمكن المساعدة عليه بل هو خلاف الضرورة وا(1) انة والعقوبة عليهدالإ

لا   فاعلي  قبحه  ولكن  قبيح  التجري  ان  من  النائيني+  المحقق  ذكره  ما  وأما 

، (2) فعلي، فان اراد+ به ان الفعل المتجرى به لا يكون قبيحاً وانما يكون فاعله مذموماً 

يحاً وانما هو  ، يقول ان التجري لا يكون قبخ+شيفهو عين ما ذكره الشيخ+ فان ال

 خبيث. كاشف عن ان فاعله مذموم و

 

 . 5( فرائد الاصول ص 1)

 . 25 –  26ص  2( أجود التقريرات ج 2)



 (75)  ........................................................................................ يالتجرّ 

انه   بما  ولكن  نفسه،  في  قبيحا  يكون  لا  به  المتجرى  الفعل  ان  به  اراد+  وان 

مركز القبح قد يكون ذات الفعل في نفسه وهذا  لأنّ    مضاف إلى فاعله فيكون قبيحاً،

الف الفعلي، وقد يكون مركزه  القبح  القبح ب  علهو  فاعله وهذا هو  إلى  ما هو مضاف 

الف يكون  لا  قد  ذلك  ومن  الفاعل  الفاعلي،  من  صدوره  ولكن  قبيحاً  نفسه  في  عل 

 قبيح، وكذلك الحال في الحسن، فيرد عليه: 

ليسا  أولاً:   لأنّما  هو،  بما  الفعل  ذات  ليس  والقبح  الحسن  موضوع  ان 

بما الفعل  ذات  موضوعهما  فان  والمفسدة،  وهذا    هو  كالمصلحة  به،  قائمتان  لأنّما 

واقعيين يدركهما العقل وليسا حكمين    بخلاف الحسن والقبح، فانّما وان كانا امرين

مجعولين من قبل العقلاء حتى لا يكون لهما واقع موضوعي ما عدا الجعل والاعتبار، 

 ين عيولكن مع هذا فانّما يختلفان عن المصلحة والمفسدة، لأنّما رغم كونّما أمرين واق

عية للشيء يقتضيان بنفسهما الجري العملي على طبقهما، ولهذا يكون الحسن صفة واق

الذي ينبغي ان يقع في الخارج، والقبح صفة واقعية للشيء الذي لا ينبغي ان يقع فيه، 

بينما المصلحة والمفسدة لا تقتضيان بنفسهما الجري العملي على طبقهما في الخارج، فإذاً  

 الفاعل، دخل في اتصاف الفعل بالحسن أو القبح.  لىإ لعنوان الاضافة

ن عبارة عما ينبغي ان يقع في الخارج والقبيح عبارة  و ان شئت قلت: ان الحس

لا ينبغي ان يقع فيه، ومن الواضح ان الفعل في نفسه لا يتصف بالحسن أو القبح   عما

ب المتجرّي  الفعل  فاتصاف  هذا  وعلى  الفاعل،  إلى  اضافته  بعد  هو  باه  إلاّ  انما  لقبح 

دوره منه منشأ لاتّصافه  صلأنّ    بلحاظ اضافته إلى المتجري وصدوره منه لا في نفسه،

بقبيح،   ليس  الأولي  بالعنوان  لأنه  التجري،  عنوان  وهو  ثانوي  بعنوان  بالقبح 

والمفروض ان هذا العنوان عنوان للفعل المتجرى به لا للفاعل، وعليه فيكون قبحه 

 .فعلياً لا فاعلياً 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (76)

ذلك  وثانياً:   فمع  فاعلي،  قبح  القبح  هذا  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع 

انع من استحقاق العقوبة عليه، باعتبار ان معنى هذا القبح الفاعلي صدور فعل لام

يستحق   لا  انما  فانه  العقوبة،  الفاعل  استحقاق  في  يكفي  انه  المعلوم  ومن  منه،  قبيح 

هرها في الخارج، واما اذا صدر منه فعل في  يظ  العقوبة على الصفات النفسانية طالما لم

ق كان  وان  قبيحا  وكان  استحقاق الخارج  من  مانع  فلا  منه،  صدوره  بسبب  بحه 

 العقوبة عليه.

إلى هنا، قد تبين انه لا شبهة في قبح الفعل المتجرى به واستحقاق فاعله الذم 

طاعة هو احراز الق  والعقوبة عليه، بناء على ما هو الصحيح من ان تمام الموضوع لح

 الواقع فحسب من دون دخل للواقع فيه اصلا.  

كان اذا  منه    واما  المركب  أو  فحسب  الواقعي  التكليف  الطاعة  حق  موضوع 

 ومن احرازه، فلا يكون التجري حينئذ قبيحاً، ولكن هل يمكن الالتزام بذلك؟ 

فانهوالجواب:   الأول  أما على  يمكن،  اس  -انه لا  ان لازمه  إلى  ق قاتحمضافا 

وكذلك   وان كان عن قصور،  العقوبة على ترك الواقع حتى في موارد الجهل المركب

البسيط  الجهل  موارد  التجري    -في  موارد  الطاعة في  ثبوت حق  ذلك عدم  من  يلزم 

الموارد، وهذا خلاف الضرورة والوجدان، الضرورة  لأنّ    لعدم الموضوع له في هذه 

 تحكم بان موضوعه احراز التكليف فحسب.

 ما على الثاني فأيضاً لازمه عدم ثبوت حق الطاعة في موارد التجري لانتفاءأو

فانه  الوجدان،  خلاف  ترى  كما  وهذا  جزأيه،  احد  بانتفاء  الموارد  هذه  في  موضوعه 

 يحكم بثبوته في تلك الموارد أيضاً.

 لحدّ الآن قد تبيّن انه لا شبهة في قبح التجري واستحقاق فاعله العقاب.  



 (77)  ........................................................................................ التجرّي

مع ذلك  ذه  لكذ  ولكن  على  استدل  وقد  التجري  قبح  عدم  إلى  جماعة  ب 

 بوجوه:  

الأول: الشيخ+   الوجه  رسائل  على  في حاشيته  الخراساني+  المحقق  افاده  ما 

اتصاف  لأنّ    وحاصل ما افاده: انه يستحيل اتصاف الفعل المتجرّى به بالقبح، وذلك

بالا الفاعل  من  صادراً  بكونه  منوط  القبح  أو  بالحسن  على ياختالفعل  والارادة،  ر 

الفع هو  والقبح  بالحسن  متصف  هو  ما  ان  الاختياري،  اساس  انّما  ل  حيث 

الا  يتعلقان  لا  والحرمة  الوجوب  ان  فكما  الناحية،  هذه  من  والحرمة  كالوجوب 

الأساس   هذا  وعلى  والقبح،  الحسن  فكذلك  الاختياري  المكلف   فإذابالفعل  اعتقد 

ون  ليس بخمر بل هو ماء مباح أو مملوك له أو مأذه  انبان هذا المائع خمر فشربه ثم بان  

 ر ثلاثة: في التصرف فيه، فهناك امو

 شرب الخمر. الأول:  

 شرب الماء المباح. الثاني: 

 شرب مقطوع الخمرية.الثالث: 

 فلا وجود له على الفرض.  أما الامر الأول

 .فهو ليس بقبيحوأما الامر الثاني 

الثالث الامر  اما  باخ  و  ليس  بشرب لأنّ    ي،ارتيفهو  تعلقت  المتجري  ارادة 

القطع ملحوظ بنحو الطريقية والمرآتية  لأنّ    الخمر الواقعي لا شرب مقطوع الخمرية،

يكون  فلا  لها  ومصبّاً  الارادة  متعلق  ليس  انه  وحيث  الموضوعية،  بنحو  لا  المحضة 

بالارادة والاخلأنّ    باختياري، مسبوقاً  يكون  ان  هو  الفعل  اختيارية  والاّ    ارتيملاك 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (78)

الم الفعل  اتصاف  يستحيل  فإذاً  باختياري،  القبفليس  أو  بالحسن  به  لعدم  تجرى  ح 

 . (1) كونه اختياريا

 ان هناك مسلكين في ملاك اختياريّة الفعل: والجواب: 

ان  الأول:   هو  الفعل  اختيارية  في  الملاك  بان  يقولون  فانّم  الفلاسفة،  مسلك 

للعضلا المحركة  بالارادة  مسبوقاً  هذه و  تيكون  إلى  وصلت  اذا  فانّا  لها،  معلولاً 

الفع واما  له،  تامة  علة  كانت  ليس  المرتبة،  فهو  لها  ومتعلقا  بها  مسبوقاً  يكن  لم  اذا  ل 

 باختياري.

ان  الثاني:   من  النائيني+  المحقق  مدرسة  منهم  المحققين  من  جماعة  مسلك 

سن تفسير  أحو  ،ملاك اختيارية الفعل هو كونه تحت سلطة الإنسان وقدرته ومشيئته

يوجد في   لذلك هو أن له أن يفعل وله أن لا يفعل وهذا أمر وجداني وضروري ولا

على   ذروتها،  بلغت  وإن  الارداة  حتى  الفعل  على  يجبره  ما  الصفات  من  الإنسان 

 .تفصيل ذكرناه في بحث الجبر والتفويض والأمر بين الأمرين موسعاً 

فلا    سفة وبعض الأصوليين،لالفوعلى هذا، فعلى المسلك الأول وهو مسلك ا  

بان المائع الفلاني خمر واراد    قطع شخص   فإذاشبهة في ان متعلق الارادة ذات الفعل،  

شربها، فمتعلق ارادته شرب الخمر الواقعي لا شرب الخمر المقطوع في افق الذهن،  

هو   فما  هذا  وعلى  الذهن،  افق  في  الفعل  دون  الخارجي  الفعل  متعلقها  ان  ضرورة 

رادة وهو شرب الخمر الواقعي لم يقع في الخارج، وما هو واقع وهو شرب لاا  متعلق

ا شرب الماء  وأما  بالاختيار،  منه  صدوره  يكون  حتى  الارادة  متعلق  يكن  لم  لمباح 

صاحب   ان  وحيث  الارادة،  متعلق  ليس  أي  كذلك  أيضاً  فهو  الخمرية  مقطوع 

 

 . 13 – 14(حاشية كتاب فرائد الاصول ص 1)



 (79)  ........................................................................................ التجرّي

الافع اختيارية  باب  في  المسلك  هذا  اختار  قد  الفعل  ،  الالكفاية+  ان  قال  فلهذا 

الاختيار، عن  خارج  به  الارادة  لأنّ    المتجرى  متعلق  هو  الفعل ما  لا  الفعل  ذات 

 المقطوع به. 

انّا    ودعوى: إلاّ  وبالذات،  أولاً  المتجري وان تعلقت بشرب الخمر  ارادة  ان 

احد  من  الارادة  سراية  اساس  على  تبعاً،  الخمرية  مقطوع  شرب  إلى  منه  تسّي 

 الملازم الآخر، فمن اجل ذلك يكون شربه اختياريا.  لىإ المتلازمين 

حد المتلازمين لا تسّي إلى الملازم الآخر لا بالارادة  ان ارادة امدفوعة، أولاً:  

التكوينيّة ولا التشريعيّة، اما عدم سراية الأولى من احد المتلازمين إلى الملازم الآخر  

ه بشهادة الوجدان، واما عدم سراية  ب  منوان كان مما لا نملك برهانا عليه، الا انا نؤ

ا ذكرناه في مبحث مقدمة الواجب من ان  الثانية من أحدهما إلى الآخر فهو واضح، لم

مرحلة   كانت ممكنة في  مقدماته وان  ارادة شيء وارادة  بين  ومطابقة    المبادئالملازمة 

الملازمة بين ي  وهللوجدان، الاّ ان هذه الملازمة غير ثابتة في مرحلة الجعل والاعتبار  

ن وجوب ة موجوب شيء ووجوب مقدماته، فانه ان اريد بها ترشح وجوب المقدم

معقول، غير  فهو  التامة  العلة  عن  المعلول  كترشيح  قهرية  بصوره  المقدمة  لأنّ    ذي 

موضوعي له إلا    لا واقعالجعل فعل اختياري للمولى مباشرة من جهة وامر اعتباري  

والذهن   الاعتبار  عالم  العليّةج  منفي  فيه  تتصور  لا  ولهذا  اخرى،  والمعلولية    هة 

والترشيح،  كللأنّ    والتولد  الامور   مصب  واما  التكوينّية،  الامور  هو  انما  ذلك 

الاعتبارية فهي بيد المعتبر مباشرة، فلا يتصور ان يكون الاعتبار معلولا لاعتبار آخر 

 ومتولداً منه.  

وهم الجعلين  بين  الملازمة  بها  اريد  وجعل  ج  اوان  المقدمة  لذي  الوجوب  عل 

لشيالوجو الوجوب  جعل  متى  الشارع  ان  بمعنى  لمقدمته،  الوجوب ب  جعل  ء، 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (80)

الخارج، في  واقعة  غير  انّا  إلاّ  ممكنة  كانت  وان  فهي  أيضاً،  جعل لأنّ    لمقدماته 

انه لا يمكن ان يكون  الوجوب للمقدمة بحاجة إلى نكتة تبرر هذا الجعل، ضرورة 

 افاً ولغواً، والمبرر للجعل احد أمرين: جز الجعل من المولى

الملاالأول:   ابراز  بداعي  الجعل  يكون  الوجوب ان  جعل  اذا  كما  فحسب،  ك 

 لشيء بداعي ابراز ملاكه الملزم أو جعل الحرمة لشيء بداعي ابراز مفسدته الملزمة. 

إلى  الثاني:   بالنسبة  المكلف سعةً وضيقاً  تحديد وظيفة  بداعي  الجعل  يكون  ان 

الأمرين  ا  حق وكلا  له،  ومحركاً  داعيا  وكونه  عبده  على  للمولى  في  لطاعة  متوفر  غير 

 ب الغيري للمقدمة. الوجو

بداعي   لها  الوجوب  جعل  يكون  حتى  المقدمة  في  ملاك  لا  فلأنه  الأول،  أما 

ابراز الملاك فيها، واما الملاك في ذي المقدمة فهو مبرز بنفس جعل الوجوب النفسي له 

 ز آخر، ويكون جعله بهذا الداعي لغواً وجزافاً.مبر فلا حاجة إلى

 غير قابل للتنجيز حتى يكون محركاً، ولهذا  الوجوب الغيريفلأنّ  وأما الثاني،  

 لا يكون في موافقته ثواب ولا في مخالفته عقاب.

فالنتيجة: ان الوجوب الغيري ليس مركزاً لحق الطاعة والإدانة، ومن هنا قلنا  

ثمرتها متمثلة لأنّ    يصلح ان يكون ثمرة للمسالة الاصولية،  لا  ان الوجوب الغيري

المست الفقهية  الاحكام  للتنجيز، في  قابلة  فإنّا  الاصولية،  العامة  القواعد  من  نبطة 

نحو   للمكلف  موافقتها ومحركة  على  والمثوبة  مخالفتها  على  العقوبة  استحقاق  بمعنى 

التنجي يقبل  لا  الغيري  الوجوب  بينما  فلهذا ولاز  امتثالها،  محركاً،  يكون  ان  يصلح   

 دمة لغواً وبلا فائدة. يكون جعله للمقدمة مستقلا في مقابل جعل وجوب ذي المق

إلى    وثانياً: تسّي  المتلازمين  احد  ارادة  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع 

الخمرية وشرب الخمر   المقام بين شرب مقطوع  انّه لا ملازمة في  إلاّ  الآخر،  الملازم 



 (81)  ........................................................................................ التجرّي

بلحاظ    بلي  الواقع للثاني  مباين  تجرياً  كونه  بلحاظ  الأول  فان  للثاني،  مباين  الأول 

عصياناً  مقطوع  كونه  شرب  من  اعم  الخمر  فشرب  ذلك  عن  النظر  قطع  مع  وأما   ،

 الخمرية، إذ قد يتحقق شرب الخمر بدون القطع بها.  

ملازمة   فلا  وعليه  الاخص،  ارادة  تستلزم  لا  الأعمّ  ارادة  ان  الواضح،  ومن 

الفعلهماينب ان تكون ملاكا لاختيارية  الارادة لا تصلح  ان  إلى  هذا اضافة  بحيث    ، 

 ياريته مدارها وجوداً وعدماً وذلك لأمور:  تدور اخت

في الأول:   تكون  ان  بدون  بالاختيار  الانسان  من  يصدر  ما  كثيراً  الفعل  ان 

 داخل نفسه ارادة وشوق مؤكدّ، بل ربما يصدر الفعل منه كذلك عن كره.

مهما  ني:  ثاال الارادة  بان  فقد صدق وجدانه  إلى وجدانه،  اذا رجع  فرد  ان كل 

الكاملة لم تؤدّ إلى سلب القدرة والسلطنة عن الانسان على فعله، فانه  بلغت مرتبتها  

مختار مع وجود هذه الارادة بمرتبتها التامة الكاملة في افق نفسه، ولا يخرج الفعل بها 

دّ الوجوب والضّرورة لكي يخرج بذلك عن تحت  ح  لىعن حد الامكان والاعتدال إ

وجد في  فرد  كل  يجد  ولهذا  وسلطنته،  اعماق  قدرته  في  المرتكزة  السليمة  وفطرته  انه 

حركة  وبين  غيره،  يد  وحركة  المرتعش  يد  حركة  بين  الفرق  كيانه  وصميم  نفسه 

ويسّة  يمنة  اليد  وحركة  العروق  في  الدم  حركة  وبين  اصابعه،  وحركة  النبّض 

وسلطنته  كذوه بقدرته  الانسان  من  الصادرة  الاختيارية  الافعال  بين  فالفرق  ا، 

ترتبة على المرض وصفة الخوف كارتعاش البدن واصفرار الوجه وحركة والافعال الم

 الامعاء ونحو ذلك محسوس بالوجدان والفطرة. 

  ان الارادة لو كانت علة تامة لوجود الافعال في الخارج وكان ترتبها الثالث:  

الاليع وبين  بينها  فرق  يكن  لم  التامة،  العلة  على  المعلول  ترتب  على ها  المترتبة  فعال 

اصلا،الم اختيار  وبدون  قهراً  ونحوهما  والخوف  على لأنّ    رض  ترتبها  ان  المفروض 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (82)

الارادة اذا بلغت مرتبتها الكاملة التامة قهري وتخرج بها عن حد الامكان والاعتدال  

 .  ذاه إلى حد الضرورة والوجوب، 

وانزال   الرسل  ارسال  بطلان  لزم  تامة،  علة  كانت  لو  الارادة  ان  إلى  اضافة 

وتب فلا الكتب  قوة،  ولا  له  حول  ولا  عاجز  حينئذ  العبد  ان  ضرورة  الاحكام،  ليغ 

موسع   بشكل  ذلك  كل  وتفصيل  فائدة،  وبلا  لغو  لأنه  اليه،  التكليف  لتوجه  معنى 

بين   والأمر  والتفويض  الجبر  مبحث  في  الفعل مالأ تقدم  ان  هناك  قلنا  وقد  رين، 

بذلك عن حد الاعتدال  الاختياري خاضع للسلطنة والقدرة لا للارادة، ولا يخرج  

تفصيل   على  والضرورة  الوجوب  حد  إلى  الامكان  حد  وهو  والعدم،  الوجود  بين 

 هناك. 

أيضاً ما ذكره المحقق صاحب الكفاية+ من ان اختيارية الفعل الوجه الثاني:  

بالا الختفل منوطة  بعنوانه  الفعل  إلى  فإذاات  المميّز،  المخصوص  واسمه  اعتقد   اص 

ماء فشربه انه  باختياره، بل هو من  بمايع  منه  انه خلّ، لم يصدر شرب الخل  بان  ثم   ،

ما هو مصب التفاته وارادته لم يقع في الخارج وما وقع لم  لأنّ    باب الاتفاق والصدفة، 

 يكن مصبّ التفاته وارادته. 

قطع المكلف بان الاناء الفلاني خمر فشربه ثم بان انه ماء مباح،   إذا ف  ا،وعلى هذ

 فهنا امور:  

 شرب الخمر الواقعي.ل:  الأو

 شرب الماء المباح. الثاني: 

 شرب مقطوع الخمرية.الثالث: 

الأول   الامر  الثاني فهو وان وقع ولكن وقوعه  أما  الامر  فهو غير واقع، وأما 

والصد الاتفاق  باب  من  فأيضاً م  فةيكون  الثالث  وأما  إليه،  الالتفات  عدم  جهة  ن 



 (83)  ........................................................................................ التجرّي

يس مورداً للالتفات اليه، فان ما هو مورد  عنوان مقطوع الخمرية للأنّ    الامر كذلك،

للالتفات هو عنوان الخمر في الواقع دون عنوان القطع، فانه عنوان آلي لا استقلالي 

شرب   يكون  لا  فلهذا  الواقع،  إلى  والنظر  الالتفات  اختياريا طومقوتمام  الخمرية  ع 

 . (1) لعدم الالتفات اليه، وكذلك لا يتّصف بالقبح

الم عليه  أورد  اخذ وقد  يمكن  لا  انه  افاده+،  ما  لازم  بان  النائيني+  حقق 

اليه، فلا   القطع في موضوع حكم شرعي، فان القطع اذا كان مما لا يمكن الالتفات 

لأنّ    المكلف وتنجزه،  لىإ  يمكن اخذه في موضوع الحكم، لاستحالة وصول الحكم

اليه، والمفر انه مما وصوله وتنجزه متفرع على الالتفات إلى موضوعه ووصوله  وض 

 .(2) لا يمكن الالتفات اليه

استحالة  و يدعي  لا  الكفاية+  صاحب  فان  وارد،  غير  الاشكال  هذا  لكن 

النظر   ان  يدعي  وانما  ذلك،  امكان  في  شبهة  لا  اذ  بنفسه،  القطع  إلى  الالتفات 

الواقع  لاوا إلى  والنظر  الالتفات  وتمام  استقلالي،  لا  آلي  الطريقي  القطع  إلى  لتفات 

نه موضوع الحكم، واما اذا كان القطع مأخوذاً في موضوع الحكم فلا محالة  باعتبار ا

يكون النظر والالتفات إليه بالاستقلال والموضوعية لا بالآلية والطريقيّة، باعتبار انه 

  القطع الطريقي آلي وإلى الموضوعي استقلالي.إلىر موضوع الاثر، فالنظ

 ئيني+ غريب جداً.فالنتيجة: ان هذا الاشكال من المحقق النا

الغافل،  و الملتفت في مقابل  ان  يقال:  ان  الوجه  الصحيح في الجواب عن هذا 

أو غافلا عنه ولا ثالث لهما، فعلى   ان يكون ملتفتاً إلى ما يصدر منه  اما  فان الانسان 

اختياري، وعلى هذا فالالتفات ي  ولالأ الثاني غير  اختيارياً، وعلى  منه  كون صدوره 

 

 . 260( كفاية الاصول ص 1)

 . 26ص  2( أجود التقريرات ج 2)



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (84)

ختيارية الفعل، فبما انه في مقابل الغفلة المطلقة فبطبيعة الحال يكون  الذي هو شرط لا

 المراد منه اعمّ من الالتفات التفصيلي والاجمالي والاستقلالي والآلي. 

 :وعلى هذا الاساس فيرد على هذا الوجه

ان القطع بالواقع عين الالتفات اليه وان كان هو غير ملتفت إلى التفاته،    أولاً:

الانسان بان هذا المائع خمر، كان القطع بخمريّته عين الالتفات إليها، لا انه قطع    فإذا

التفات إلى انه خمر وغفلة عن التفاته إليه، ضرورة ان الغفلة لا تجتمع مع القطع، غاية  

آلي، وعليه فهو ملتفت إلى انه شرب مقطوع الخمريّة بالالتفات الآلي  ت  فاالامر انه الت

  مشكوكها، وهذا يعنى انه ملتفت إلى انه شرب مقطوع الخمرية   في مقابل مظنونّا أو

لا مظنونّا ولا مشكوكها، وعلى هذا فما افاده+ من ان عنوان شرب مقطوع الخمرية  

حت باختياري  يكون  فلا  اليه،  يلتفت  لا  ان يتّ ى  مما  توهم  على  مبني  بالقبح،  صف 

الاستقلالي، التفصيلي  الالتفات  هو  الفعل  ان   الشرط لاختيارية  الواضح  من  ولكن 

الارتكازي  الاجمالي  والالتفات  التفصيلي  الالتفات  بين  الجامع  الالتفات  لها  الشرط 

اليه  فإذاوالالتفات الاستقلالي والالتفات الآلي   الفاعل ملتفتا  الفعل من   ان و  صدر 

لآلي، فهو فعل اختياري، في مقابل ما اذا صدر منه الفعل كان بالالتفات الاجمالي أو ا 

 . غفلة أو نسيان، فانه غير اختياري عن

والاحتمال   وثانياً: الظن  دون  القطع  موارد  في  يتم  فإنما  تمّ  لو  الوجه  هذا  ان 

بهة في انه ملتفت ش لاظن المكلف بان هذا المائع خمر وكان الظن معتبراً، ف فإذاالمنجز، 

الخ ان شربه هذا شرب مظنون  ليس بخمر في  إلى  انه  الواقع، مرية، لأنه كان يحتمل 

في  أو  الفحص  قبل  الشبهات  في  كما  الاحتياط،  اصالة  موارد  في  الحال  وكذلك 

 الشبهات المقرونة بالعلم الاجمالي، فان المكلف ملتفت إلى انه شاك وغير عالم بالواقع.



 (85)  ........................................................................................ التجرّي

عنوان لاا  مع  وثالثاً: إلى  يلتفت  لا  المكلف  ان  ذلك وتسليم  غماض عن جميع 

ولا   مظنونّا  ولا  الخمرية  عنوان  مقطوع  انطباق  ان  تقدم  قد  ولكن  مشكوكها، 

للواقع، لا يتوقف على الالتفات إلى  اذا لم يكن مطابقا  الماع  التجري على شرب هذا 

ه عامداً ملتفتاً إلى الحكم بفشر التفت المكلف إلى ان هذا المايع خمر،    فإذاهذا العنوان،  

مخالفاً الشرعي كان  وان  عصيان،  فهو  للواقع  مطابقاً  كان  فان  تجرّ،  ،  فهو  للواقع   

التفاته  مع  بارادته واختياره، فشربه  اقدامه على شربه  هو  والتجري  العصيان  ومنشأ 

انه تعدّ على المولى وتف انه مبغوض للمولى واعتقاده به، وهذا الاقدام حيث  ت  ويإلى 

على   لا،  أم  للواقع  مطابقا  أكان  سواء  مبغوضاً  يكون  فلهذا  حرمته،  وهتك  لحقّه 

م وسلب ذي الحق عن حقّه ولا دخل لمطابقته للواقع وعدم مطابقته له اساس انه ظل 

في مبغوضيته، فان مبغوضيته انما هي من جهة انه تعدّ على المولى وتفويت حقه وهو 

  ع.الطاعة وان كان غير مطابق للواق

التجرّي منتزع من   للواقع، ومفهوم  العصيان منتزع من مطابقته  نعم، مفهوم 

له، التجري،    عدم مطابقته  العصيان ومفهوم  قيمة لمفهوم  انه لا  الواضح  ولكن من 

لا واقع موضوعي لهما ماعدا وجودهما في عالم الذهن والتصور، وتمام القيمة انما   فانه

 جهة انه ظلم على المولى وتفويت لحقّه.ن م هي لواقعهما في الخارج وهو مبغوض

رادة بمعنى الشوق المؤكدّ فالنتيجة: ان ملاك الفعل الاختياري سواء أكان الإ

الاعمّ  أم يكفي  الالتفات الاستقلالي،  اختياريته  الدخيل في  أكان  ام غيرهما، وسواء 

ف التجري،  قبح  في  له  دخل  لا  مما  ذلك  كل  فان  الآلي،  الالتفات  ومن  قبيح  ه  انمنه 

 ومبغوض مهما كان ملاك الفعل الاختياري. 

الثالث:   الشبهالوجه  في  كان  إذا  التجري  من  ان  الصادر  فالفعل  الحكمية  ة 

انه  بان  ثم  التتن فشربه  بحرمة شرب  المكلف  اعتقد  اذا  اختياري، كما  فعل  المتجري 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (86)

اعتقاد ان  الامر  غاية  بالاختيار،  منه  صدر  قد  التتن  شرب  فان  بحرام،  نه  باه  ليس 

 حرام غير مطابق للواقع. 

 ،باختياري وغير خفي إن هذا نقض على من يقول بأن الفعل المتجري به ليس 

الموضوعية الشبهة  في  الكلام  ومحل  الكلام  محل  عن  خارج  هذا  إن  يقول  أن    ، إلا 

 والفعل المتجري به فيها خارج عن الاختيار.

ه بالاختيار، كما اذا علم بان  منر و اما اذا كان في الثانية، فلا يكون الفعل الصاد

  لا يصدر منه فعل اختياري، ر فشربه ثم بان انه ماء مباح، ففي مثل ذلك هذا المايع خم

ما قصده وهو شرب الخمر لم يقع وما وقع وهو شرب الماء المباح لم يقصده لكي  لأنّ  

الذي  م  ائيكون اختياريا، ولهذا قال ان حال من شرب مائعاً بتخيل انه خمر كحال الن

 يرى في حال النوم انه شرب الخمر. 

الفلاوالجواب،   مسلك  على  مبني  الوجه  هذا  ان  ملاك أولاً:  ان  من  سفة 

اختيارية الفعل كونه مسبوقا بالقصد والارادة، وقد تقدمت الاشارة إلى بطلان هذا  

 .المسلك

تحت  كونه  الفعل  اختيارية  في  المناط  أن  من  الصحيح  هو  ما  على  بناءً  وأما 

 ته وقدرته سواء أكان في ضمن شرب الخمر أم كان في ضمن شرب الماء وهوطنسل

 كفي في اختيارية الفرد. مورد الالتفات وهو ي

وثانياً: ما مرّ من ان شرب هذا المائع الخارجي صادر منه بالاختيار، غاية الامر  

باه شتلاانه شربه بداعي انه خمر ثم بان انه ليس بخمر، فيكون التخلف في الداعي وا

 الشرب، فانه صادر منه بالاختيار والارادة.  أصلفي  في التطبيق لا

انه ليس هنا فردان من الشرب: الأول شرب الخمر خاصة والآخر    وبكلمة، 

شرب الماء المباح كذلك، والأول لم يقع في الخارج وما وقع لم يرده، بل فرد واحد من 



 (87)  ........................................................................................ التجرّي

ه شربه بداعي انه خمر ثم بان انه انر الشرب وهو شرب هذا المائع الخارجي، غاية الام

واراده   قصده  فيما  لا  الداعي  في  التخلف  فيكون  مباح،  المائع ماء  هذا  شرب  وهو 

الخارجي، ومن الواضح ان كل فعل اختياري صادر من الفاعل المختار لا يمكن ان  

الفعل،   أصليكون بدون غاية وداع، ولكن قد يقع التخلف في الداعي والغاية لا في  

 منه بالاختيار. صادر ه انف

رية اصل فالنتيجة: ان التخلف في الداعي والاشتباه في التطبيق لا يضّر باختيا

 الفعل الصادر من الفاعل.  

وباسمه  الخاص  بعنوانه  الخمر  بشرب  تعلق  القصد  أن  على  بناءً  نعم، 

  لا   فإذاً   ،فعندئذٍ تعلق القصد بالجامع في ضمن تعلقه بالفرد لا مستقلاً   ،المخصوص

 . ون الجامع في ضمن فرد آخر وهو شرب الماء متعلقاً للقصد حتى يكون اختيارياً يك

الرا ما يظهر من صاحب الفصول+ من ان التجري لو كان قبيحاً  بع:  الوجه 

ذاتاً، لزم ان يكون الفعل المتجرّي به قبيحاً وان صادف مصلحة مهمّة، كما اذا اعتقد  

ثم يقتله  ولم  فتجرى  رجل  قتل  الغريق    انب  بوجوب  ان  اعتقد  اذا  أو  المولى،  ابن  انه 

مثل ذلك لا شبهة في ان عدم القتل في عدو المولى فانقذه ثم بان انه ابن المولى، ففي  

كان   فلو  وعليه  له،  ومطلوب  للمولى  محبوب  الثاني  المثال  في  والانقاذ  الأول  المثال 

ومبغو محبوباً  كونه  لزم  للمولى،  مبغوضاً  به  المتجري  هذه    ضاً الفعل  مثل  في  معاً 

 الامثلة. 

المصلحة   ان في هذا الوجه خلطا بين الحسن والقبح العقليين وبين والجواب:  

للظلم  مصداق  انه  بلحاظ  قبيح  به  المتجري  الفعل  فان  التكوينيتين،  والمفسدة 

مشتملا  كونه  ينافي  لا  وهذا  والعقاب،  للذم  مستحقق  وفاعله  المولى  على  والطغيان 

 ع بعنوان أولي ومحبوبا بهذا العنوان، ولا تنافي بين الأمرين. اقلوعلى مصلحة في ا 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (88)

ترك   اتصاف  ان  قلت:  شئت  من وأن  الصادر  بالقبح  الأول  المثال  في  القتل 

انه   جهة  من  هو  انما  بالقبح،  الثاني  المثال  في  الغريق  انقاذ  اتصاف  وكذلك  الفاعل 

ومحبو مبغوضا  يكون  فلا  للظلم،  ومصداق  المولى  لحق  واحد   باً تفويت  بملاك 

نه وبعنوان فارد، فانه قبيح بملاك قبح الظلم والتجري على المولى، ومحبوب بملاك ا

انقاد لابن المولى، فيكون محبوبا في الواقع بعنوان ابن المولى ومبغوضاً بعنوان التجري 

 وانطباق الظلم عليه.

 فبالنتيجة: ان هذا الوجه لا يدل على ان التجرّي لا يكون قبيحاً. 

الخامس:  لا العاصي وجه  بين  الفرق  من  الانصاري+  شيخنا  ذكره  ما 

ن العاصي يستحق الادانة والعقوبة، باعتبار انه  والمتجري، وحاصل هذا الفرق هو ا

على  والعقوبة  الادانة  يستحق  لا  فهو  المتجري  واما  واختياره،  بإرادته  المولى  عصى 

ه العقوبة منوطاً بأمر خارج  اقحقالفعل المتجرّي به، ولا مانع من ان يكون عدم است

 عن اختياره وهو عدم اصابة قطعه للواقع. 

ستحق العقوبة على شرب هذا المايع الخارجي باختياره وبكلمة، ان العاصي ي

وارادته، إذ لا يمكن اناطة استحقاق العقوبة بأمر خارج عن الاختيار، واما المتجري  

استحقاقه العقوبة مستنداً إلى امر  م  عدفلا يستحق العقوبة، ولا محذور في ان يكون  

 .  (1) خارج عن اختياره وهو عدم اصابة قطعه للواقع

في   ودعوى: للواقع  القطع  اصابة  في  إلاّ  والمتجري  العاصي  بين  فرق  لا  انه 

الأول دون الثاني، والمفروض ان الإصابة وعدمها امران خارجان عن الاختيار، فلو 

المتجري   استحقاق  عدم  منشأ  منشأ  عقالكان  لكان  للواقع،  قطعه  اصابة  عدم  وبة 

 

 . 5 – 6(فرائد الاصول ص 1)



 (89)  ........................................................................................ التجرّي

للواقع، على اس العقوبة اصابة قطعه  العاصي  إلاّ استحقاق  بينهما  انه لا فرق  في    اس 

 الاصابة وعدم الاصابة، والفرض ان الاصابة كعدم الاصابة غير اختيارية.

المائع   مدفوعة: هذا  شرب  وهو  موجود  كليهما  في  للعقوبة  المقتضي  بان 

تلاباالخارجي   عن  المانع  بمثابة  المتجري  في  للواقع  القطع  اصابة  وعدم  أثير ختيار، 

الاستحقاق، في  تأثيره،    المقتضي  عن  المانع  عدم  بمثابة  العاصي  في  له  القطع  واصابة 

 كان المقتضي موجوداً والمانع مفقوداً أثر المقتضي اثره وهو استحقاق العقوبة.  فإذا

الع لاستحقاق  المقتضي  ان  و  بةقووبكلمة،  اختيارياً،  يكون  ان  بد  المانع  لا  اما 

وحيث ان المقتضي للاستحقاق فلا يلزم ان يكون اختياريا وكذلك عدم المانع،    عنه

المانع بسبب  اثره وان كان عدم  العاصي متوفر والمانع عنه مفقود، فلا محالة يؤثر  في 

، إلاّ ان المانع تاابامر غير اختياري، واما في المتجري فالمقتضى للاستحقاق وان كان ث

المانع في  يعتبر  لا  إذ  اختياره،  عن  خارجا  المانع  كان  وان  تأثيره  عن  يكون   يمنع  ان 

 اختيارياً. 

فعل  والجواب:   في  والعقوبة  الادانة  استحقاق  ملاك  أن  سابقا  ذكرنا  قد  انا 

الحرام وترك الواجب، انما هو ترتب عنوان التعدّي وتفويت الحق وهو حق الطاعة  

ترك  وا  للمولى هو  بما  الواجب  وترك  الحرام،  فعل  هو  بما  الحرام  فعل  لا  عليه  لظلم 

فعل الحرام عامداً    فإذالى حق الطاعة والانقياد على العبد،  الواجب، وحيث ان للمو

ملتفتاً أو ترك الواجب كذلك، فقد فوت حقّه، فلهذا يصدق عليه عنوان الظلم، ولا 

فك والمتجري،  العاصي  بين  ذلك  في  الطاعة ا  مافرق  وهو  حقه  فوت  قد  العاصي  ن 

ا حق  موضوع  ان  من  تقدم  ما  اساس  على  المتجري،  فكذلك  احراز  وتعدّى  لطاعة 

تمام   فالاحراز  فيه،  الواقع  في  التكليف  لوجود  دخل  بدون  وتنجزه  التكليف 

الموضوع، وقد مرّ انه لا يمكن ان يكون موضوعه التكليف الواقعي، كما لا يمكن ان  



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (90)

لواقع واحرازه، بل الاحراز تمام موضوعه، ولا فرق في الاحراز بين ا منيكون مركبا 

 أو العلم التعبدي أو الاصل العملي.  ان يكون بالعلم الوجداني 

وعلى هذا، فلا فرق بين العاصي والمتجري من هذه الناحية، فكما ان العاصي  

فوت حق  د ق قد فوت حق المولى وهو الطاعة بالتعدي والظلم فكذلك المتجري، فانه

 المولى بالتعدي والظلم.

ري به لا يكون ما ذكره المحقق النائيني+ من ان الفعل المتجالوجه السادس:  

اليها   بحرمته طريق  والقطع  مباح،  الأولي  بعنوانه  انه  ذلك  افاد في وجه  قبيحاً، وقد 

القطع  العنوان  اي  العنوان  بهذا  قبيحا  يكون  حتى  به  المتجري  للفعل  عنوانا  وليس 

لا    ته، ضرورة ان القطع بشيء طريق اليه ومعرف له، فلا يكون عنوانا له، فإذاً رمبح

 . (1)بالقبح، ومن هنا قال+ ان قبحه فاعلي لا فعليمنشأ لاتصافه 

ان الفعل المتجري به قبيح لا من جهة القطع بحرمته، بل من جهة  والجواب:  

ق هنا يكون  المولى، ومن  لحرمة  للظلم والهتك  امراً وجدانياً ا  بحانه مصداق  لتجري 

المولى حق  تفويت  وهو  الظلم  مصاديق  اظهر  من  انه  باعتبار  العقل،  ان يدركه  كما   ،

 حسن الانقياد امر وجداني، باعتبار انه من اظهر مصاديق العدل، هذا من ناحية. 

بل  انفسها  في  الافعال  إلى  يضافان  لا  والقبح  الحسن  ان  اخرى،  ناحية  ومن 

فاعله فاالبلحاظ صدورهما عن   إلى  بما هو مضاف  الفعل  الحسن  فان موضوع  عل، 

حسن   معنى  فان  القبح،  موضوع  والثواب،  الشيء  وكذلك  المدح  فاعله  استحقاق 

استحقاق  من  مانع  فلا  وعليه  والعقاب،  الذم  فاعله  استحقاق  شيء  قبح  ومعنى 

وجه  ولا  قبيح،  اليه  مضاف  هو  بما  الفعل  طالما  التجري  على  العقوبة  الفاعل 

 

 . 25ص  2( أجود التقريرات ج 1)



 (91)  ........................................................................................ التجرّي

يص استحقاق العقوبة بخصوص صدور الفعل القبيح في نفسه وبقطع النظر  خصلت

 عن صدوره عن الفاعل.

لمة، ان معنى الحسن ما ينبغي ان يقع، ومعنى القبيح ما لا ينبغي ان يقع،  وبك

أو   الحسن  ان  الامر  غاية  جاعل،  بدون  الواقع  لوح  في  ثابتان  واقعيان  امران  وهما 

انه ينبغي في نفسه أو لا ينبغي، وقد  نالا القبح قد ينطبق على فعل   سان نفسه، فيقال 

 مما ينبغي أو ذمه. ينطبق على فعل الاخر، فيقال ان مدحه 

به   يتصف  وانما  القبح،  أو  بالحسن  يتصف  لا  نفسه  في  الفعل  ان  والخلاصة، 

بلحاظ  واخرى  نفسه  فعل  بلحاظ  تارة  الاضافة  وهذه  الفاعل،  إلى  اضافته  باعتبار 

تجاه فاعل الحسن أو القبح، ومعناه باللحاظ الأول ما ينبغي ان يقع    ينخرمواقف الا

وباللحاظ  وما ينبغي،  امر    لا  لا  واقعيان  امران  الذم وهما  أو  المدح  استحقاق  الثاني 

واحد، وقد اخذ في موضوع الثاني العلم، يعني ان الفاعل انما يستحق المدح أو الذم  

 ل به فلا يستحق المدح أو الذم. اهلجاذا علم بحسن فعله أو قبحه، واما ا

لستة، والصحيح ان  فالنتيجة في نّاية المطاف: انه لا يتم شيء من هذه الوجوه ا

 المتجري يستحق العقاب على التجري كالعاصي، ولا فرق بينهما من هذه الناحية. 

 نتيجة البحث عدة امور: 

 ان الاقوال في التجري ثلاثة:  الامر الأول: 

ال ان  يكون  ريتج الأول:  المتجري    لا  سريرة  سوء  عن  يكشف  وانما  قبيحاً 

 الانصاري+.وخبث باطنه، وقد اختار هذا القول شيخنا 

القول   هذا  اختار  وقد  فعلي،  لا  فاعلي  قبحه  ولكن  قبيح  التجري  ان  الثاني: 

 المحقق النائيني+. 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (92)

 الثالث: ان قبح التجري فعلي.

الثاني:   هوالأمر  الاقوال  هذه  من  الصحيح  القولين لقا  ان  دون  الأخير  ول 

وا التجري  بقبح  يحكم  العقل  ان  في  شبهة  فلا  الأول  اما  والثاني،  وانه لأول  جدانا 

انه كاشف   الفاعلي  اريد بالقبح  الثاني فان  المولى، واما  مصداق للظلم والطغيان على 

المسألة في مقابل  القول الأول وليس قولا آخر في  إلى  عن سوء سريرته، فهو يرجع 

لأول، وان اريد به ان الفعل المتجري به بما هو مضاف إلى المتجري قبيح لا في  ا   ولالق

 يه انه على هذا لا مانع من استحقاقه الادانة والعقوبة عليه.نفسه، فيرد عل

 ان استحقاق العقاب على الفعل المتجري به يتوقف على أمرين: الأمر الثالث:  

العبد على  للمولى  الطاعة  حق  ثبوت  الحق    في  الأول:  وهذا  السابقة،  المرتبة 

 لذات للمولى الحقيقي وبالجعل للمولى الجعلي. ثابت با

ن يكون احراز التكليف تمام الموضوع لهذا الحق، وكلا الامرين ثابت،  الثاني: ا

الثاني   الامر  واما  فواضح،  الأول  الامر  تمام  فلأنّ  اما  هو  الاحراز  بان  يحكم  العقل 

 الآخر الواقع على تفصيل تقدم. ؤه جزالموضوع لا جزء الموضوع و

الرابع:   انالأمر  بدون  الخيالي  الظلم  الاقدام على  ان  الواقع    الاظهر  يكون في 

وانما   ظلما احد،  لحق  مفوت  غير  انه  باعتبار  والعقوبة،  الادانة  استحقاق  يوجب  لا 

بان م  ث  كان تفويته مجرد تخيل في عالم الذهن، كما اذا تخيل ان زيداً مولاه وخالف امره 

 انه ليس مولاه، فإذاً لا هتك لحرمته ولا ظلم في حقه حتى يستحق العقوبة عليه.

بوجوه ستة، امس:  الأمر الخ العقاب  المتجري  استحقاق  استدل على عدم  قد 

 وتقدم الكلام فيها وفي نقدها موسعاً.

الثالثة:   وقد  النقطة  كذلك،  حرمته  وعدم  شرعا  به  المتجري  الفعل  حرمة  في 

 الحرمة بوجوه:  علىاستدل  



 (93)  ........................................................................................ التجرّي

الأول:   تلك  الوجه  ان  بدعوى  والسنة،  الكتاب  في  الأولية  الادلة  إطلاقات 

من الاطلا مؤلف  بتقريب  حرمته،  على  وتدل  أيضاً  التجري  موارد  تشمل  قات 

 مقدمات ثلاثة.

الأولى:   ومقدوراً المقدمة  اختياريا  يكون  وان  بد  لا  التكليف  متعلق  ان 

التكليف   لاستحالة  اختياريته   بماللمكلف،  أكانت  سواء  اختياره،  عن  خارج  هو 

كون   الشرعي  الخطاب  نفس  مقدوراً،  باقتضاء  المحقق متعلقه  ذلك  قوى  كما 

 النائيني+، ام كانت بحكم العقل على اساس حكمه بقبح تكليف العاجز. 

الثانية:   احراز  المقدمة  هو  الواجب  نحو  للمكلف  والمحرك  الباعث  ان 

وجوده فيه، ضرورة ان الاختيار لا يتعلق بالواقع إلاّ بما س  نفالتكليف في الواقع لا  

الا ر يراه  كانت  سواء  واقعاً،  بالأصل  نسان  ام  التعبدي  ام  الوجداني  بالقطع  ويته 

يؤثر في شيء،   الواقع لا  التكليف في  فوجود  الواقع    فإذاالعملي،  الاناء خمراً في  كان 

انه خمر فيكون باعثاً ومحركا له نحو    رزاحوكان المكلف جاهلًا به فلا اثر له، واما اذا  

  الخمرية لا الخمر الواقعي، ائما يريد شرب معلوم  الاجتناب عنه، مثلا شارب الخمر د

الاحراز تمام العلة لتحريك الانسان نحو الفعل في الخارج كما هو الحال في جميع  لأنّ  

هو  بما  الواقع  يكون  ان  لاستحالة  الاختيارية،  الخارجية  نحو  لو ا  الافعال  محركا  اقع 

و الواقع  الانسان  لإرادة  العلة  تمام  لأنه  بها،  العلم  هو  فالمحرك  بها،  تحريكها الاتيان 

 نحوه.

لم  وان  واراده  نحوه  ماء في مكان، تحرك  بوجود  العطشان  قطع  اذا  هنا،  ومن 

الجوع  من  أو  العطش  من  الانسان  يموت  قد  ولذا  سراب،  بل  الواقع  في  ماء  يكن 

 أو الطعام وهولا يدري بوجوده. ده عنوالماء موجود 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (94)

في الشريعة    حيث ان الغرض من وراء جعل التكاليف الشرعيةالمقدمة الثالثة:  

انما   انّا  الواضح  ومن  بمتعلقاتها،  والاتيان  امتثالها  نحو  للمكلف  داعوّيتها  المقدسة 

داعية   تكون  ان  فيستحيل  والا  للمكلف،  مقدورة  متعلقاتها  كانت  اذا  داعية  تكون 

 الممتنع وغير المقدور هذا من ناحية. و نح

الشيء بوجوده ومن ناحية اخرى، ان ما هو تحت اختيار المكلف وقدرته هو  

العلمي لا الواقعي، فان الشيء بوجوده العلمي محرك للمكلف نحو الاتيان به داعٍ له 

الفعل  اختيار  التكليف  متعلق  يكون  الحال  فبطبيعة  وعليه  الواقعي،  بوجوده  لا 

اختياره    ده جوبو يكون  فلا  الواقعي  بوجوده  الفعل  واما  له،  مقدور  لأنه  العلمي، 

تعل  بمقدوره، يمكن  بالاختيار فلا  التكليف  تعلق  معناه  ان  ضرورة  به،  التكليف  ق 

المكلف   اختيار  عن  خارجة  الواقع  مصادفة  ان  الواضح  ومن  للواقع،  المصادف 

فإذاً  الارادة    وقدرته،  لاصابة  يكون  ان  يمكن  التكليف،  والللا  متعلق  في  دخل  قع 

 لاّ لزم التكليف بغير المقدور. وا

الفعل الذي يكون له واقع بنظر المكلف، سواء   وعلى هذا، فمتعلق التكليف 

باختيار  انه مكلف  وارادته، لا  باختياره  فانه مكلف  ام لا،  له واقع موضوعي  أكان 

موضوعي، واقع  له  الذي  باختيالأنّ    الفعل  الانسان  بكونه فعر  تكليف  مقيداً  ل 

فم باختيار  تكليفه  واما  به،  تعلقه  يمكن  فلا  المقدور،  بغير  تكليف  للواقع  عل طابقا 

يكون بنظره مطابقا للواقع لا مطلقا فلا مانع منه، وعلى ضوء ذلك فمتعلق التكليف  

بوجوده   مقيداً  بالفعل  المتعلقين  واختياره  المكلف  ارادة  ليس  الشرعية  الخطابات  في 

ه تكليف بالمحال، بل متعلقة فيها ارادته واختياره المتعلقان بما يراه مطابقا نلأ  الواقعي 

وجداناً   والمتجري  للواقع  العاصي  يشمل  الخطابات  هذه  فاطلاق  وعليه  تعبداً،  أو 

 متعلق تلك الخطابات مشترك بينهما ونسبتها اليهما نسبة واحدة. لأنّ  معاً،



 (95)  ........................................................................................ التجرّي

كون المقدمات  هذه  مقتضى  ان  لهذه لما  فالنتيجة:  مشمولا  كالعاصي  تجري 

 ات المطلقة من الكتاب والسنة. الخطاب

 لا اشكال فيها. ف ،والجواب: اما المقدمة الأولى

تامة  غير  فهي  الثانية  المقدمة  الموضوع لأنّ    ،وأما  تمام  ليس  التكليف  احراز 

 از حربل المحرك في الحقيقة هو الواقع المحرز فإن الا  ،والعلة لإرداة المكلف وتحريكه

غاية الأمر أن الاحراز شرط    ،النظر إليه آليلأنّ    ،فانٍ فيه ولا يرى المكلف إلا المحرز

إذ    ، فإذاً لا يشمل الخطاب موارد التجري  ،ضوع مركب من الواقع والاحرازوأن المو

 لا واقع فيها حتى يكون له تأثير. 

 وأما المقدمة الثالثة، فهي باطلة من عدة جهات: 

التي هي حقيقة   ناالجهة الأولى:   الواقعية  تابعة للملاكات  الشرعية  الاحكام 

لاك مجرد اعتبار لا قيمة له، ولا عقوبة  الحكم وروحه، بداهة ان الحكم الخالي عن الم

على مخالفته ولا مثوبة على موافقته، ومن الواضح ان دائرة الحكم لا يمكن ان تكون  

 أوسع واشمل من دائرة ملاكه. 

لملاك انما هو قائم بالفعل بوجوده الواقعي، الجهة بان ا  ذه ه  واما الاشكال على

متعل ان يكون  التكليف لا يمكن  ان  بارادته واختياره لأنه تكليف بغير والفرض  قا 

المقدور، وقد مر ان متعلقة ارادة الفعل الذي يكون له واقع بنظر المكلف وان لم يكن 

 . مطابقا للواقع، فلهذا لا تحل هذه الجهة المشكلة

  الجهل به لأنّ    فهو مدفوع: أولاً إن الفعل بوجوده الواقعي مقدور للمكلف،

 سوف نشير اليه.  لا يمنع عن قدرته عليه كما

بما   المتعلقين  الارادة والاختيار  تكون  ان  يمكن  التكليف لا  متعلق  ان  وثانياً: 

للتكليف ملاك في فرض له واقعاً، فان لازم ذلك ان لا يكون  ان  الفاعل    دم ع  يراه 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (96)

مطابقته للواقع حقيقة، ومن الطبيعي انه لا قيمة للتكليف بدون الملاك، اذ لا يعقل 

ن روح بل هو مجرد اعتبار لا اثر له، ولا يكون حكمًا مولويا واقعاً وجود تكليف بدو

احكام   والسنة  الكتاب  في  الأولية  الخطابات  مدلول  ان  والمفروض  للتنجز،  قابلًا 

التبعيض في  قاو  واقعية وذات روح وحقيقة انه لا يمكن  الواضح  للتنجز، ومن  بلة 

ابقة ومجرد اعتبار بلا روح في  مدلولها، بمعنى انه حكم واقعي مولوي في صورة المط

الحقيقي  الواقعي  الحكم  وهو  واحداً  مدلولا  لها  ان  ضرورة  المطابقة،  عدم  صورة 

ف لغو،  وروح  ملاك  بلا  حكم  اعتبار  بل  الطاعة،  حق  مركز  هو  مكن  ي  لاالذي 

صدوره من المولى، وليس كالحكم الظاهري، فان اهتمام المولى بالحفاظ على الملاكات  

هو   لدى الواقعية  والتعذير  الاصابة  لدى  الواقع  تنجيز  اثره  الذي  لجعله،  السبب 

 الخطأ.

بوجوداتها  بالأفعال  قائمة  الواقعية  الملاكات  ان  في  شبهة  لا  انه  فالنتيجة: 

 لتي قد لا يكون لها واقع موضوعي. علمية االا لا بوجوداته الواقعية

الم يحلّ  لا  الجواب  هذا  بأن  المحققين+:  بعض  عليه  أشكل  فإن وقد  شكلة 

الواقعي الخمر  هو  الخمر  ظاهر  بأن  يعترف  شمول   ، المستدل  يستفيد  كان  وإنما 

وأن   ، الخطاب للتجري من باب ظهور كل تكليف في أنه بداعي التحريك والباعثية

 . واقع تكليف بغير المقدور ولا يمكن أن يتقيد التكليف بهاة القطع للابإصالتكليف ب

المقدم هذه  لازم  إن  المحركة فالنتيجة:  المكلف  بإرادة  تعلق  التكليف  أن  ة 

بالفعل متعلقة  والارداة  له  بوجوده    ،والباعثة  بالفعل  تعلقها  يمكن  لا  إنه  حيث 

عل الأعم من وجوده الواقعي لفبالأنه غير مقدور فلا محالة تكون متعلقة    ، الواقعي

 لاعتقادي.ووجوده ا



 (97)  ........................................................................................ التجرّي

ورة أن جعل الحكم  والجواب: أنه لا يمكن عموم الخطاب لموارد التجري ضر

اعتبار لا    ،حقيقة الحكم وروحه ملاكهلأنّ    فيها بلا ملاك لا يمكن بما هو  والحكم 

مثوبة على   لاو  ولهذا لا عقوبة على مخالفته  ،قيمة له ولا يكون مولوياً قابلًا للتجري

فإذاً لا يمكن جعل الحكم للفعل المتجري به بلا ملاك فإنه لغو، فهذا قرينة    ،موافقته

أن متعلق الحكم الفعل بوجوده الواقعي مباشرة لا بالارداة ولهذا لا أساس لهذه   على

نعم لو قلنا بعموم الخطاب لموارد التجري فهو كاشف عن وجود الملاك في   ،المقدمة

  .باعتبار أنه لا طريق لنا إليه إلا من طريق ثبوت الحكم ،ي بهجرتالفعل الم

الثانية:   بالجهة  الواقعية، والمفروض ان تلك  ان الالفاظ موضوعة  المعاني  إزاء 

 الالفاظ بما لها من المعاني الواقعية متعلقة للخطابات الشرعية. 

الثالثة:   التكلالجهة  التكويني من جعل  نما هو  ا  يفان غرض المولى ومقصوده 

كلف نحو ما تعلق به التكليف، فإذاً ارادة المكلف ايجاد الداعي والارادة في نفس الم

تشريعا،  واختياره  لا  تكوينا  له  ومرادة  للمولى  مقصودة  تكون  الترك  أو  لأنّ    الفعل 

 مراده التشريعي هو التكليف المتعلق بالفعل. 

المراد التكويني، فان و  عيوعلى ذلك، ففي هذه المقدمة خلط بين المراد التشري

علق في نفس المكلف مراد للمولى ومقصود له تكوينا، لا ان متايجاد الداعي والارادة  

الترك   أو  الواقعي  بوجوده  الفعل  متعلقة  ان  ضرورة  واختياره،  ارادته  التكليف 

المكلف   بارادة  تعلق  التكليف  بان  والتوهم  للاشتباه  المنشأ  هو  الخلط  كذلك، وهذا 

 فعل الذي يرى ان له واقعاً. اله واختيار

بوجوداتها  الاختيارية  بالأفعال  متعلقة  الشرعية  فالخطابات  هذا،  وعلى 

نفس  ال في  والارادة  الداعي  ايجاد  هو  تكوينا  ذلك  وراء  من  الشارع  وهدف  واقعية، 

ان   فقل  أو  والاختيار،  بالارادة  تعلقت  انّا  لا  الخارج  في  بها  الاتيان  نحو  المكلف 



 7المباحث الاصولية / ج .......................................................................  (98)

من   انّا    اءورالهدف  تكويناً لا  نفسه  الاراده والاختيار في  ايجاد  هو  بالأفعال  تعلقها 

 لمتعلقين بالأفعال، هذا.  متعلقة بالاراده والاختيار ا

بوجوده   بالفعل  المتعلق  المكلف واختياره  بارادة  التكليف  تعلق  ان  إلى  اضافة 

الار اصابة  كانت  اذا  المقدور  بغير  التكليف  يستلزم  انما  قيداً  ة  اد الواقعي،  للواقع 

للواجب، فانه حينئذ يكون مقيداً بقيد غير اختياري، واما اذا كانت قيداً للوجوب، 

اذا كانت لأنّ    لزم هذا المحذور،فلا ي التكليف واشتراطه بما  نتيجة ذلك اختصاص 

للواقع   فمطابقتها  بها،  متعلقا  كان  لو  التكليف  ان  والظاهر  للواقع،  مطابقة  الارادة 

له لا   المتجري، مكللشرط  الأولية  الخطابات  فإذاً لا تشمل  به،  ارادته غير  لأنّ    لف 

 مطابقة للواقع فتكون فاقدة للشرط. 

اساس    ودعوى: على  الواقعي  بوجوده  بالفعل  متعلقا  كان  اذا  التكليف  ان 

وجود الملاك فيه، لزم أيضاً التكليف بغير المقدور، اذ لا فرق في لزوم هذا المحذور 

يف متعلقا بارادة الفعل بوجوده الواقعي وان يكون متعلقا بنفس  كللتبين ان يكون ا

 ن من التكليف بغير المقدور. الفعل كذلك، فانه على كلا التقديرين يكو

التكليف    مدفوعة: الواقعي  بوجوده  بالفعل  التكليف  تعلق  من  يلزم  لا  بانه 

وذلك المقدور،  بالجلأنّ    بغير  يتعلق  لم  انه  به  التكليف  تعلق  الفعل    معامعنى  بين 

، مثلا النهي عن شرب الخمر تعلق بشرب الخمر الواقعي لا  الواقعي والفعل الخيالي

بين الخمر الواقعي والخمر التخيلي، على اساس ان الخمر اسم للخمر  بشرب الجامع  

علم المكلف بان هذا المائع خمر وجب عليه الاجتناب عنه،   فإذاالواقعي، وعلى هذا  

لأنّ   ملتفتاً إلى حرمته، فيكون هذا الشرب صادراً منه بالاختيار،ا  مد واما اذا شربه عا

 أمرين:  صدور الفعل من الفاعل بالاختيار منوط ب

 الأول: ان يكون الفاعل مختاراً في مقابل المضطر. 



 (99)  ........................................................................................ التجرّي

 الثاني: ان يكون ملتفتا إلى ما هو يفعله ويصدر منه. 

هذا فيه  توفر  منه    نواذا  الفعل  صدور  كان  والارادة،  لاباالامران،  ختيار 

ك ان  منه وحيث  صادراً  المائع  هذا  شرب  فيكون  المثال،  في  فيه  متوفر  الامرين  لا 

غاية الامر ان الداعي إلى شربه )وهو كونه خمراً( قد تخلف، ومن المعلوم بالاختيار،  

اختياري،   غير  الشرب  هذا  يجعل  ولا  الاختيار  عن  خارج  لأنه  يضر،  لا  تخلفه  ان 

هذا فحيث وهتك لحرمته وتفويت لحقه وهو  ن  ا  وعلى  المولى  تعدّ على  الشرب  هذا 

 حق الطاعة، فيكون قبيحاً ومعاقباً عليه.

ان المكلف اذا علم بان هذا المايع خمر، فشربه عامداً ملتفتاً إلى انه ة،  والخلاص

خمر، فلا شبهة في ان هذا الشرب قد صدر منه باختياره واعمال قدرته وسلطنته، ومن 

اعمال القدرة والسلطنة على شيء لا يمكن ان يكون جزافا وبلا داع، كما   ان ي  الطبيع

م اختياري صادر  المختار، والداعي لهذا الشرب في  هو الحال في كل فعل  الفاعل  ن 

المائع خمراً،   انه خل، فلا يضر ذلك باختيارية اصل    فإذاالمقام هو كون  تخلف وتبيّن 

امران خارجان عن الاختيار ولا  م تخلفهعد و تخلف الداعيلأنّ  الفعل وهو الشرب،

 يؤثران فيه لا سلباً ولا ايجاباً.

عن اجاب  فقد  الاستاذ+  السيد  واخرى    وأما  بالنقض،  تارة  المقدمة  هذه 

 بالحل: 

لازم هذا الوجه ان من اعتقد بدخول وقت الصلاة وصلى ثم فلأنّ    أما الأول،

على  صحيحة  صلاته  ان  هو  داخل،  غير  الوقت  ان  تعلق اس  بان  قد  الامر  ان  اس 

المصلي   بالارادة والاختيار المتعلقين بالصلاة التي تكون صلاة في الوقت واقعا بنظر

الفقهية  واع الضرورة  ترى، لأنه خلاف  كما  للواقع، وهذا  مطابقة  لم تكن  تقاده وان 

 ولا يمكن لاحد الالتزام به. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (100)

القول، بيا القائل بهذا  ك بحاجة إلى  ذلن  وغير خفي ان ذلك ليس نقضا على 

  المحرمات وقد يكون في الواجبات:  تقديم مقدمة وهي ان التجري قد يكون في

عتقد المكلف بان هذا المال ملك للغير وتصرف فيه بدون  ا  فإذااما في الأولى،  

التصرف   هذا  بأنّ  التجري  بحرمة  القائل  يلتزم  ذلك  مثل  ففي  ماله،  انه  بان  ثم  اذنه 

المتصرف   وان  وقبيح  اعتقاد  لأنّ    ب،اقمعحرام  وقبحه  التجري  حرمة  موضوع 

ن مخالفاً له فهو المكلف بالحرام، غاية الامر ان كان مطابقا للواقع فهو عاصٍ، وان كا

الثابت في المرتبة   متجرّ، وقد تقدم ان ملاك استحقاق العقوبة هو تفويت حق المولى 

طاعة اعتقاد  الق  السابقة وهو حق الطاعة، على اساس ان تفويته ظلم، وموضوع ح

فيه،   للواقع  دخل  بدون  الوجوب  أو  بالحرمة  المائع   فإذاالمكلف  بان  المكلف  قطع 

 عالما عامداً ثم بان انه خل، استحق الادانة والعقوبة عليه لأنه تجرّ.الفلاني خمر فشربه 

الثانية  في  مثلا،    وأما  رمضان  شهر  صوم  كوجوب  مضيقا  الواجب  كان  فان 

لانسان بدخول شهر رمضان بسبب من الاسباب، وجب ا  قدففي مثل ذلك اذا اعت

الغد على م يرعليه صوم  ما  بارادة  تعلق  التكليف  بان  القائل  الفاعل صوماً سلك  اه 

الصوم    واقعا وجوب  موضوع  ان  أساس  على  الواقعي،  الصوم  خصوص  ارادة  لا 

ك  ذلواقعاً عند هذا القائل، هو دخول شهر رمضان بوجوده الاعتقادي وان لم يكن  

وحينئذ   للواقع،  مطابقاً  الحكم    فإذاالاعتقاد  إلى  ملتفتاً  عامداً  الغد  صوم  ترك 

وفوّت حقه وهو الطاعة، ولهذا يستحق العقاب، ومن  الشرعي، فقد تجرى على المولى  

هاشمي،   كل  اكرام  المولى  أوجب  اذا  ما  القبيل  زيداً   فإذاهذا  بان  المكلف  اعتقد 

الماً، استحق العقوبة على ترك اكرامه، باعتبار ع  اً هاشمي ومع ذلك ترك اكرامه عامد

ن مطابقاً للواقع أم لواجب على هذا المسلك هو اكرام معلوم الهاشميّة سواء أكاان ا



 (101)  ...................................................................................... التجرّي

لا، فان مطابقة الواقع وعدم مطابقته أمران خارجان عن قدرة المكلف، فلا يمكن ان  

 يكون الواجب شرعاً مقيداً بكونه مطابقاً للواقع. 

العلمي   ان:  جةفالنتي بوجوده  الهاشمي  الرجل  اكرامه  وجوب  موضوع 

ا كان  اذا  واما  الواقع،  في  هاشمياً  يكن  لم  وان  كالصّلاة  الاعتقادي  موسّعاً  لواجب 

بالصلاة  المتعلقة  الارادة  التكليف  ومتعلق  الطولية،  افراده  بين  الجامع  فانه  مثلا، 

ب بالصلاة  لا  والمنتهي  المبدأ  بين  الواقعي  وذلك ودوجبوجودها  الاعتقادي،  لأنّ    ها 

تعلقه  ان  هو  الاعتقادي  بوجوده  بالفعل  المتعلقة  بالارادة  التكليف  لتعلق  المبّرر 

المحذور  بالا وهذا  المقدور،  بغير  التكليف  يستلزم  الواقعي  بوجوده  به  المتعلقة  رادة 

تعلق  من  مانع  لا  إذ  ونحوها،  كالصلاة  موسعاً  الواجب  كان  اذا  فيما  لازم  غير 

بين    يفكلالت ما  وهو  الموسع  وقتها  في  الواقعي  بوجودها  بالصلاة  المتعلقة  بالإرادة 

 بها التكليف بغير المقدور.المبدأ والمنتهى، ولا يستلزم تعلقه 

النقض في غير مورده  السيد الاستاذ+ من  افاده  والوجه في   ،فالنتيجة: ان ما 

 متعلقاتها على  ة القائمة فييّ قعوالملاكات الوا مبادئذلك ان الاحكام الشرعيّة تابعة لل

المتعلقات   الواجب نفس هذه  ان يكون  تتطلب  التبعيّة  العدلية، وهذه  ضوء مذهب 

تقتضي بوجودا أيضاً  الادلة  وظواهر  العلميّة،  الاعتقاديّة  بوجوداتها  لا  الواقعيّة  تها 

بوجوداته عليها  مترتبة  انّا  في  ظاهر  عليها  الآثار  ترتب  على  دل  ما  ان  كما   اذلك، 

 لواقعيّة لا الاعتقادية.ا

رِ ]مثلًا قوله تعالى:   الْمُنكا اء وا حْشا الْفا نِ  ى عا نْها تا ةا  لاا اهر في ان النهي  ظ  (1)  [إنَِّ الصَّ

عن الفحشاء والمنكر من آثار نفس الصلاة في الخارج لا من آثار ما قطع بكونه صلاة  

 

 . 45(سورة العنكبوت آية 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (102)

 عرفيّة. الر واقعاً وان لم يكن صلاة في الواقع، وكذلك الحال في الأوام

وفيه ان مجرد تبعيّة الاحكام الشرعيّة للمصالح والمفاسد في متعلقاتها لا يكفي  

ا فان  الاشكال،  دفع  الادلة  في  التبعية وظهور  من  افاده+  ما  بجميع  لمستدل يعترف 

وترتب الآثار، الا انه يدعي ان التكليف لا يمكن ان يتعلق بالفعل بوجوده الواقعي  

ت  لأنه  به،  لا   يفكلومقيداً  وحيث  به،  المتعلقة  بالارادة  متعلق  هو  بل  المقدور  بغير 

مح فلا  الواقعي،  بوجوده  الفعل  متعلقها  يكون  ان  الفعل يمكن  متعلقها  يكون  الة 

 بوجوده العملي اي بما يراه المكلف واقعاً هذا.

بهذه   الأخذ  من  مانع  لا  انه  إلى  الاستاذ+  السيد  نظر  يكون  ان  يمكن  لكن 

وعدم  التكليف لما  الظهورات  ان  الظهورات  تلك  ومقتضى  عنها،  اليد  لرفع  وجب 

المشتمل الفعل  بذات  المتمتعلق  بالارادة  لا  الملاك  على  من  ة  ليس  وهذا  بها،  علقة 

 التكليف بغير المقدور. 

بوجوداتها    :والخلاصة الاختيارية  بالافعال  متعلقة  الشرعية  الاحكام  ان 

 لتكليف بغير المقدور.زم من تعلقها بها محذور ايل لا بالارادة المتعلقة بها، ولا الواقعيّة

الثاني:   الالوجه  العقل وحكم  ببين حكم  الملازمة  بقاعدة  فهنا  التمسك  شرع، 

 قاعدتان: 

الملازمة بين ادراك العقل مصلحة ملزمة غير مزاحمة في فعل أو مفسدة الأولى:  

 اني. لثا  ملزمة كذلك في آخر، وحكم الشرع بالوجوب في الأول والحرمة في

الشرع الثانية:   حكم  وبين  قبحه  أو  شيء  بحسن  العقل  حكم  بين  الملازمة 

 بالوجوب أو الحرمة.  

ولى فهي وان كانت ثابتة كبرويّة، إلاّ انه لا توجد لها صغرى في  أما القاعدة الأ

 شيء من ابواب الفقه، ولهذا تكون هذه القاعدة عديمة الفائدة في الفقه. 



 (103)  ...................................................................................... التجرّي

  مقامين:قع الكلام فيها فيفي، وأما القاعدة الثانية

 في اصل ثبوت الكبرى وهي الملازمة بينهما. الأول: 

 المسائل الفقهية. في تطبيق هذه الكبرى علىالثاني: 

فلا شبهة في ان هذه القاعدة من القواعد الاصولية،    أما الكلام في المقام الأول،

عملي مقام  في  الفقيه  يستعملها  عامة  نظرية  قاعدة  انّا  والتطبيق،  الا ة  حيث  ستنباط 

لتكوين   موضوع  الاصول  علم  ان  تقدّم  وقد  القاعدة،  اصولية  في  الميزان  هو  وهذا 

شروطها العامالنظريات   وفق  شرعا  بها  المسموح  الحدود  في  المشتركة  والقواعد  ة 

 العامة، هذا من ناحية. 

 ومن ناحية اخرى، هل يمكن اثبات هذه الملازمة كبروياً أو لا؟ فيه قولان. 

لا  خا انه  ذلك،  وجه  في  أفاد  وقد  الأول،  القول  الاصفهاني+  المحقق  تار 

و  العقل  حكم  بين  الملازمة  هذه  ثبوت  في  من اشكال  هي  بل  الشرع  حكم 

المشهورة   القضايا  من  العدل  وحسن  الظلم  قبح  قضية  ان  ضرورة  الواضحات، 

ا العقلاء على طبق ما يدركونه من المصالح والمفاسد  ة حفاظاً  املعالمجعولة من قبل 

على النظام العام وابقاء النوع، ولهذا جعل العقلاء هاتين القضيتين ضابطاً كلياً لسائر 

الا العقلاء تشريعاتهم  سيد  الشارع  ان  وحيث  والمادية،  والمعنوية  والفردية  جتماعية 

الشارع في طليعتهم  فيكون  العقلاء،  بما هم  قبلهم  من  حكم مجعول  ورئيسهم فكل 

 م رغم ان الحكم حكم عقلائي، فإذا يمكن افتراض خروجه عنهولا،  وداخلًا فيهم

قلاء، فلا محالة كان الشارع حكم العقلاء بقضية قبح الظلم وحسن العدل بما هم الع

حكم  ان  الامر  غاية  خلف،  وهذا  بعقلائي  ليس  المذكور  فالحكم  وإلاّ  احدهم، 

ك بالحسن  وحكمه  الحرمة  يكون  شارع،  هو  بما  بالقبح  يكون ك  ذلالشارع 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (104)

   .(1) الوجوب

ومن هنا، يظهر ان التعبير بالملازمة بين حكم العقلاء وحكم الشارع مبني على 

يح ان يعبر عن ذلك بالتضمّن بمعنى ان حكم العقلاء بحسن شيء المسامحة، والصح 

وهو   عنهم  خارج  غير  الشارع  ان  لفرض  به،  الشارع  حكم  يتضمّن  آخر  قبح  أو 

 رئيسهم، هذا. 

 لثاني، فلنا دعويان: القول او ه  ولكن الصحيح

 الأولى: بطلان القول الأول. 

 الثانية: صحة القول الثاني. 

الأولى الدعوى  حسن وهي    أما  قضية  ان  من  تقدم  فلما  الأول،  القول  بطلان 

العدل وقبح الظلم من القضايا الواقعية الضرورية التي يدركها العقل فطرة وبقطع 

وليستا   جاعل،  اي  جعل  عن  لا  ا   منالنظر  التي  العقلاء  قبل  من  المجعولة  لقضايا 

ح الظلم واقع موضوعي لها غير جعل العقلاء واعتبارهم، بداهة ان العقل يدرك قب

العقلاء  وجود  افتراض  وبدون  خارجي  ومنبه  سبب  أيّ  بدون  ذاتاً  العدل  وحسن 

والمعيار   معها،  قياساتها  التي  الأوليّة  القضايا  من  لأنّما  عليهما،  ذه  ه  فيوبنائهم 

من  )الكل أعظم  للموضوع ضروري، كقولنا:  فيها  المحمول  ثبوت  ان  هو  القضايا 

زوج( )الاربعة  ف،الجزء(،  من   رد(،)الثلاثة  جميعاً  فإنّا  وهكذا،  ممكن(  )الانسان 

حسن   كقضيتي  فطرة  العقل  ويدركها  بديهيّة  جهاتها  تكون  التي  الأولية  القضايا 

وا قضيتان  فانّما  الظلم،  وقبح  أوسع يتقعالعدل  هو  الذي  الواقع  لوح  في  ثابتتان  ان 

الوجود، لوح  الواقع بدونلأنّ    من  لوح  ما يدرك الأشياء في  ان تكون   العقل كثيراً 

 

 . 39ص  3اية الدراية ج نّ(1)



 (105)  ...................................................................................... التجرّي

وفردية   الممكن  وامكان  الأربعة  كزوجيّه  الوجود،  لوح  في  موجودة  الاشياء  تلك 

 الثلاثة وهكذا. 

مجع امران  بانّما  والقبح  الحسن  تفسير  ان  واضحة،  قبل    نولاوبكلمة  من 

والم المصالح  من  يدركونه  لما  تبعاً  اما العقلاء  والبرهان،  الوجدان  خلاف  فاسد 

عقل يدرك حسن العدل وقبح الظلم ذاتاً وفي لوح الواقع  الوجدان فلما مر من ان ال

البرهان   واما  البين،  في  جاعل  أيّ  جعل  عن  النظر  بقطع  العقل فلأنّ  فطرة  ادراك 

ما يحكم العقل بقبح   راك المصالح والمفاسد، بل كثيراً دلإ  للحسن والقبح ليس تابعاً 

به مع انه لا مفسدة    شيء بدون وجود مفسدة فيه، كحكم العقل بقبح الفعل المتجرّي

فيه، وحكم العقل بحسن الانقياد مع انه لا مصلحة فيه، وحكمه بقبح ضرب اليتيم 

 وان ترتّبت عليه مصلحة كتأديبه.

ر انما هو انطباق عنوان  ل بحسن شيء وقبح آخعقالفالنتيجة: ان ملاك حكم  

الحق ذي  حق  وضع  عن  عبارة  والعدل  الثاني،  على  والظلم  الأول  على  في   العدل 

موضعه، والظلم عبارة عن سلب ذي الحق عن حقه سواء أكانت هناك مصلحة أو  

 مفسدة أم لا. 

المص  ،هنا  ومن بباب  يرتبط  لا  مستقلا  باباً  والقبح  الحسن  باب  ة  لحيكون 

ترتب  وان  قبيحاً  الظلم  يكون  فلذلك  بالعلية،  الواقع، والمفسدة  في  مصلحة  عليه  ت 

، والعدل حسن وان ترتبت عليه مفسدة كذلك، لأنّا لا تصلح ان تزاحم قبح الظلم

 لأنّا لا تصلح ان تزاحم حسن العدل. 

 فالنتيجة: ان هذا التفسير مخالف للوجدان والبرهان.

ق   ودعوى: العقل  ادراك  العا  بحان  وحسن  بناء لظلم  تأثير  نتيجة  لعله  دل 

ان الانسان لو خلق فريداً و ابن سينا  حيداً، لم  العقلاء في ذلك، ومن هنا، نسب إلى 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (106)

 يدرك عقله قبح الظلم وحسن العدل. 

ادراك العقل قبح الظلم لأنّ    بان ذلك خلاف الوجدان والضرورة،  مدفوعة:

الفطريّ  الأولية  الادراكات  من  العدل  ذاتاً  ،  ةوحسن  ذلك  يدرك  الانسان  ان  بداهة 

خلف، ن تتأثر بالأشياء الخارجية وإلاّ لم يكن فطرياً وهذا  وفطرة، والفطرة لا يمكن ا

ويدركها  الفطرية  الأولية  القضايا  من  الظلم  وقبح  العدل  حسن  قضية  تكون  ولهذا 

اي   وجود  عن  النظر  وبقطع  خارجي  منبه  أيّ  بدون  وفطرته  ذاته  بحسب  الانسان 

 ن في عالم الكون فضلًا عن وجود العقلاء وبنائهم عليها. ساإن

وا الحسن  يدركون  عقلاء  هم  بما  العقلاء  ان  فكما  هذا،  فكذلك  وعلى  لقبح، 

الشارع يدرك ذلك ولا كلام فيه، وانما الكلام في انه هل يجعل الشارع حكمًا شرعياً 

وبه، واذا حكم وجب  على وفقهما، مثلا اذا حكم العقل بحسن شيء فهل يحكم الشارع

بقبح شيء فهل يحكم بحرمته، إذ ليس معنى ادراك الشارع حسن شيء أو قبح آخر، 

الحرم أو  الوجوب  وحكمه  ادراكه  بالحسن  الشارع  معنى حكم  ليس  انه  ضرورة  ة، 

انه لأنّ    بالقبح، بما  لا  وقبحها  الاشياء  حسن  يدرك  العقلاء  رئيس  انه  بما  الشارع 

القبح لما  شارع، وعلى هذا، فهل هذه  أو  العقل بالحسن  لازمة اي الملازمة بين حكم 

 ة أو لا؟ وحكم الشارع بالوجوب أو الحرمة ثابت

ض عن ذلك وتسليم ان الحسن والقبح أمران مجعولان من  وثانياً: مع الاغما

 والوجه فيه ان في الشارع جهتين:  ،قبل العقلاء، الاّ انه مع ذلك لا يتمّ ما أفاده+

 العقلاء ورئيسهم. د سي ه جهة انالأولى: 

الثانية شارع وتابع الثانية:   جهة اتصاله بالوحي من الله تعالى، وهو من الجهة 



 (107)  ...................................................................................... التجرّي

وََى]له تعالى:  للوحي بمقتضى قو يٌ يُوحَى  وَمَا يَنطِقُ عَنِ الهه لا    ولهذا   (1)   [إنِه هُوَ إِلاا وَحه

يد العقلاء،  س  ان ترتبط احدى الجهتين بالجهة الأخرى، فانه من الجهة الأولى وان ك

الشرع الثانية شارع ومبين للاحكام  الله  ولكنه من الجهة  بالوحي من  النازلة عليه  ية 

تلك الاحكام موافقة للأحكام العقلائية أم لا، باعتبار أنّا تابعة تعالى، سواء أكانت  

في   العقليين  والقبح  الحسن  مع  تطابقان  قد  وهما  الواقعيتين،  والمفاسد  للمصالح 

 تطابقان معهما فيه، نعم انه من الجهة الأولى يحكم بما يحكم به العقلاء،  لا  قدالخارج و

انية فهو تابع للوحي من الله تعالى وملزم ببيان باعتبار انه رئيسهم، واما من الجهة الث

 ما أوحى اليه، سواء أكان موافقا لما جعله العقلاء أم لا.

بابان: باب جعل الاحكام الشر  ، وباب جعل الاحكام يةعوعلى الجملة: هنا 

قلاء، فالأول بيده سبحانه وتعالى، لأنه شارع وجاعل للاحكام العقلائية من قبل الع

حقيق الواقعية  الشرعية  والمفاسد  المصالح  من  متعلقاتها  في  ما  اساس  على  ة، 

ما   والرسول  بان كل  القول  انه لا يمكن  الطبيعي  للناس حرفيا، ومن  لها  مبلغ 

 م الشرعيّة موافق لما جعله العقلاء. كاحجعله تعالى من الا

ما   اساس  على  الشرعي،  الحكم  استكشاف  الملازمة  من  اريد  فان  هذا،  وعلى 

ا الحسن يدركه  جعل  إلى  دعتهم  التي  الواقع  في  المفاسد  أو  المصالح  من  لعقلاء 

 والقبح.

ومحل   النظري،  العقلي  الحكم  من  الشرعي  للحكم  استكشاف  هذا  ان  أولاً: 

 هو في استكشاف الحكم الشرعي من الحكم العقلي العملي.  نما الكلام ا

لعقلي النظري وان  وثانياً: ما تقدم من ان الملازمة بين الحكم الشرعي والحكم ا

 

 . 3(سورة النجم آية 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (108)

ابواب   من  شيء  في  التطبيق  مرحلة  في  صغرى  لها  ليس  انه  الاّ  كبروية،  ثابتة  كانت 

 الفقه.

العملي، فيرد عليه:   ليعق وان اريد منها استكشاف الحكم الشرعي من الحكم ال

غير   انه انه  ضرورة  العقلاء،  جعل  يماثل  ما  يجعل  ملزماً  الشارع  يكون  ان  يمكن  لا 

فانه بوصف   تابع للمصالح والمفاسد الواقعيتين، واما الرسول  معقول بل جعله

سواء   تعالى،  الله  قبل  من  بالوحي  إليه  وصل  ما  بتبليغ  ملزم  ورسولا،  شارعاً  كونه 

 ا جعله العقلاء ومماثلًا له أم لا يكون مطابقاً له.لم  أكان مطابقاً 

تب العقليين  والتقبيح  بالتحسين  العقلاء  حكم  ان  واضحة،  لما وبكلمة  عاً 

والمفاسد   للمصالح  تابعاً  يكون  ان  من  يخلو  لا  والمفاسد،  المصالح  من  يدركونه 

الحفاظ   وهي  العامة  للمصالح  تابعاً  يكون  أو  مورد،  كل  في  النظام    علىالواقعيتين 

الحياة الاجتماعية   الكرة الارضية من  الطبيعية للانسان على سطح هذه  للحياة  العام 

 دية والمعنوية وهكذا.والفردية والعائلية والما

المصلحة  من  يدركون  كانوا  لما  تابعاً  فعل  بحسن  حكمهم  يكون  الأول  فعلى 

فيه، وع المفسدة  تابعاً لما كانوا يدركون من  لثاني يكون حكمهم  ا  لىفيه، وبقبح فعل 

 بحسن فعل وقبح فعل آخر في كل مورد مرتبطاً بدخله في النظام العام، هذا. 

انه لا ملازمة  العملي على كلا    وغير خفي  العقلي  بين الحكم الشرعي والحكم 

العقل  ادراك  بين  الملازمة  بالملازمة  اريد  ان  فانه  الأول  التفسير  على  أما  التفسيرين: 

فع في  مصلحة  الأول   أو ل  وجود  في  بالوجوب  الشارع  وحكم  اخر،  في  مفسدة 

 والحرمة في الثاني. 

كانت   الملازمة وان  ان هذه  مرّ من  ما  عليه  انّّا عديمة  فيرد  إلاّ  ثابتة كبروية، 

انّا خارجة عن  إلى  اضافة  هذا  الفقه،  ابواب  من  لعدم صغرى لها في شيء  الفائدة، 



 (109)  ...................................................................................... التجرّي

 محل الكلام. 

بين    الملازمة  بها  اريد  التحجالموان  من  العقلائية  والتقبيح عولات    سين 

ان   على  دليل  لا  انه  من  مرّ  ما  ففيه  والحرمة،  الوجوب  من  الشرعية  والمجعولات 

الشارع ملزم بجعل مايماثل جعل العقلاء، بل هو ملزم بجعل ما وصل اليه بالوحي  

 وتبليغه للناس، سواء كان مماثلا لجعل العقلاء أم لا. 

الشارع ملزم بجعل الوجوب في كل    فلا دليل على ان  ،انيوأما على التفسير الث

ء القبح فيه  مورد جعل العقلاء الحسن فيه، وبجعل الحرمة في كل مورد جعل العقلا

حفظاً للنظام العام، بل الدليل قائم على انّه ملزم حرفيا بتبليغ ما وصل اليه بالوحي  

نظام   هي  التي  الشرعية  الاحكام  من  تعالى  الله  قبل  للبشر م  عامن  تعالى  الله  وضعه 

وضعه   الذي  للنظام  حرفياً  مطابقا  يكون  لا  النظام  هذا  ان  الطبيعي  ومن  كافة، 

 الواقعية التي لا طريق للعقلاء إليها،  مبادئان النظام الالهي تابع للالعقلاء، ضرورة  

والفردية  لأنّ   النوعية  ومضارّهم  العباد  بمصالح  العالم  تعالى  الله  هو  واضعه 

اماً  ية والمادية والمعنوية بكافّة جهاتها، ومن هنا يكون النظام الاسلامي نظعتماوالاج

بالطا الانسان  يزود  تربوياً،  والاخلاق انسانياً  الفاضلة  والملكات  النفسيّة  قات 

المصالح   ويجعل  الانسان  في  الانسانية  جانب  ويقوي  الدّين  بغرائز  ويجهزه  الحميدة 

ذا فلا يعقل ان يكون الشارع بما هو الشارع الذي  ه  لىالعامة وفق ميوله الطبيعية، وع

حي من قبل الله تابعاً للعقلاء في الجعل، بل هو تابع للو  هو الرسول من قبل الله  

 تعالى. 

 فالنتيجة: انه لا ملازمة بين حكم العقل العملي، وحكم الشرع.

الحكم الشارع  جعل  ان  وهو  المسألة،  في  آخر  قول  القول  هذا  مقابل    في   وفي 

ل انه  أساس  والقبح مستحيل، على  بالحسن  العملي  العقل  حكم    غو وجزاف، موارد 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (110)

للتحريلأنّ   يكفي  والقبح،  بالحسن  العقل  حكم حكم  إلى  حاجة  بدون  والادانة  ك 

لا  اذ  له،  اساس  لا  القول  هذا  ولكن  العملي،  العقل  حكم  يماثل  ما  الشارع وجعل 

لحسن والقبح حتى فيما اذا كانا بال  مانع من جعل الشارع حكما في موارد حكم العق

انه يوجب  باعتبار  لغواً وجزافاً،  يكون  ذلك لا  مع  للتحريك والإدانة، لأنه  كافيين 

كا جديداً للحسن والقبح وهو حق الطاعة للمولى والإدانة والعقوبة على مخالفته،  ملا

قبيحة،    نةياوبذلك تتأكد المسؤولية والمحركية، مثلا رد الامانة إلى اهلها حسن والخ

ة، فقد أوجد نومع ذلك اذا حكم الشارع بوجوب رد الامانة إلى اهلها وحرمة الخيا

الطا فيه وهو حق  أقوى  ملاكا جديداً  عة وقبح المعصية، ولهذا تكون محركيته حينئذ 

 وأشد مما كانت بحكم العقل فحسب بقطع النظر عن حكم الشرع.

كم في موارد حكم العقل لحا  ان الشارع اذا رأى مصلحة في جعل  :والخلاصة

ن والقبح، كان يجعله واحدث ذلك ملاكا جديداً لحسن الطاعة وقبح المعصية، بالحس

المسؤولية والمحركية تجاه ذلك، واما اذا لم ير مصلحة في جعل الحكم    وعلى هذا تتأكد

 فيها لم يجعل حكما مولوياً، واما الحكم الارشادي فلا مانع منه. 

 وهي انه لا ملازمة بين الحكم العقلي العملي :هذه النتيجة لىإ إلى هنا قد وصلنا

كبر بينهما  فالملازمة  عدماً،  ولا  وجوداً  لا  الشرعي  كانت والحكم  وان  ثابتة  غير  وياً 

الصغرى ثابتة، بينما الملازمة بين الحكم العقلي النظري والحكم الشرعي ثابتة كبروياً،  

 ولكن الصغرى غير ثابتة كما تقدم.

الثاني:  اا  وأم  المقام  في  يقع  لكلام  كبروياً،  الملازمة  ثبوت  تسليم  تقدير  فعلى 

، وهل يمكن تطبيقها عليه أو ان هناك الكلام في تطبيقها على المقام وهو قبح التجري

 مانعاً عن التطبيق؟ 

والجواب: ان فيه قولين: قد اختار جماعة منهم المحقق النائيني والسيد الاستاذ  



 (111)  ...................................................................................... التجرّي

R  انع عن تطبيق القاعدة على المقام موجود، وقد أبدى عوى ان المبد،  القول الثاني

 السيد الاستاذ+ وجود مانعين عن ذلك:  

الحرمةالأول:   ان تكون    ان  للتجري، فلا تخلو من  ثبوتها  تقدير  الشرعية على 

مختصة بموارده أو تشمل موارد العصيان أيضاً، بمعنى ان الحرمة مجعولة للجامع بين 

والم الطاعة   يةعصالتجري  حق  وهو  حقّه  وتفويت  المولى  حرمة  هتك  لكن ، و(1) وهو 

 كلا الفرضين غير ممكن:

الفرض الأول   المتجرى به بعنوانه غير قابلة  الحرمة المجفلأنّ  أما  للفعل  عولة 

عليه، والتنجّز  المتجرّي  إلى  انه لأنّ    للوصول  إلى  التفاته  على  متوقف  اليه  وصولها 

غير انه  والمفروض  ومن مل  متجرّي،  متجرياً،  لا  عاصياً  نفسه  يرى  لأنه  اليه،  تفت 

ان فإذاً  المعلوم  الالتفات،  هذا  بدون  وتنجزها  اليه  وصولها  يعقل  لا  جعلها ه  يكون 

 فإذا الغرض من جعل التكليف هو ايجاد الداعي في نفس المكلف،  لأنّ    لغواً صرفاً،

مع الالتفات إلى هذا    ماوااستحال ايجاده، استحال جعله أيضاً لأنه لغو وبلا فائدة،  

ا قلنا ان جعل التكليف للناسي والغافل والجاهل العنوان فينقلب الموضوع، ومن هن

م يمكن  لا  الغرض المركب،  ان  والمفروض  له،  داعيا ومحركا  كونه  استحالة  ن جهة 

استحالت داعويته استحال    فإذا من وراء جعل التكليف جعل الداعويّة والمحركية،  

 جعله أيضاً. 

والمعصية  مّ وأ التجري  بين  للجامع  مجعولة  الحرمة  كون  الثاني، وهو  الفرض  ا 

نّ لا  ما  إلى  التسلسل  يستلزم  فهو  المولى،  حرمة  وذلك لهتك  له،  عصيان لأنّ    اية 

شيء  قبح  بين  الملازمة  بقاعدة  شرعاً  حرمته  يستلزم  وقبحه  قبيح،  الأول  التكليف 

 

 . 26ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (112)

أيضاً قبيح ومحر  عاً بنفس الملاك وهكذا يذهب  شرم  وحرمته، وعصيان هذه الحرمة 

 إلى ما لا نّاية له، ولذلك لا يمكن تطبيق هذه القاعدة على المقام.

 لقول مجالا في كلا الفرضين: و لكن للمناقشة في هذا ا 

الأول،   الفرض  في  في  أما  ان  حيث  الوجداني،  القطع  موارد  في  يتمّ  انما  فلأنه 

المجعولة الحرمة  وصول  يمكن  لا  الموارد  في  لفل  هذه  واما  بعنوانه،  به  المتجرّى  عل 

لا مانع من جعل الحرمة  سائر الموارد كموارد الامارات المعتبرة والاصول العملية ف

ف وعدم  له،  فيها  الخلاف  يحتمل  المكلف  ان  حيث  مواردها،  في  ممكن  وصولها  ان 

للجعل  قابلة  فالحرمة  الاحتمال  هذا  ومع  عاصٍ،  لا  متجرّ  وانه  للواقع  مطابقتها 

لغواً، وانما لا يمكن وصولها وداعويّتها وصالو فإذاً لا يكون جعلها  ول والداعوية، 

وارد لا يحتمل الخلاف وعدم المطابقة  في موارد القطع الوجداني، حيث ان في هذه الم

 للواقع.

للوصول إلى   قابلة  للتجرّي، لأنّا  مانع من جعل الحرمة  انه لا  وعلى الجملة: 

لمنجز غير القطع، وهذا المقدار يكفي في امكان جعلها،  ا  ونالمتجرّي ولو في موارد ك

 بالحكم العقلي ما هو بملاك اهتمام المولىثم ان جعل الحرمة للفعل بعنوان التجري ان

العملي، وهو الحسن والقبح والحفاظ عليه بأحداث ملاك جديد فيه وهو حق الطاعة  

والمسؤو المحركية  تتأكد  وبذلك  مخالفته،  وقبح  جعلها    ة،ليللمولى  يكون  لا  فلهذا 

المولوي   الشرعي  الحكم  ان  اجل  فمن  العصيان  موارد  في  جعلها  عدم  واما  لغواً، 

  جعل حكم آخر. موجود فيها فلا حاجة إلى

يمكن  لا  للتجرّي،  الحرمة  جعل  يمكن  لا  انه  من  ذكره+  ما  ان  فالنتيجة: 

 المساعدة عليه. 

وجودات الواقعية   هي في المنماا  استحالة التسلسلفلأنّ    وأما في الفرض الثاني،



 (113)  ...................................................................................... التجرّي

اعتبار   عدا  ما  لها  موضوعي  واقع  لا  التي  الاعتبارية  الموجودات  دون  الخارجية 

ده وجوداً وعدماً، وعلى هذا فالمعتبر اذا لم يعتبر الحرمة في المرتبة الثانية  المعتبر، فانه بي

 ه. ل يةأو الثالثة وهكذا، انقطعت السلسة فلا يمكن ان تذهب إلى ما لا نّا

وبكلمة واضحة، ان استحالة التسلسل انما هي في العلل المتصاعدة التي ينبثق  

ه يجب ان يكون لها بداية، ايه علة  بعضها عن بعض ويتولد اللاحق من السابق، فان

لتذهب السلسلة إلى ما لا نّاية له، واذا لم تكن لها  أولى لم تنبثق عن علة سابقة وإلاّ 

في الخارج، ضرورة انّا جميعاً معلولات، والمعلولات   لةلسبداية استحال وجود الس

فلهذا لابد ان    مرتبطات بالذات والحقيقة، لأنّا عين الربط والفقر لا ذات لها الربط،

تنتهي إلى علة واجبة الوجود ذاتاً وحقيقة، لاستحالة وجود المعلول بدون علة، واما  

والم العلية  فيها  تتصور  فلا  الاعتبارية  مباشرة،  لأنّ    ية،ولعلالامور  المعتبر  بيد  امرها 

هذا اضافة إلى ان جميع هذه التحريمات المتصاعدة المتسلسلة إلى ما لا نّاية لها تسقط 

متناهية   غير  امتثالات  على  يتوقف  ولا  الخارج،  في  الحرام  ترك  وهو  واحد  بامتثال 

المتص التحريمات  تلك  جعل  يكون  ولهذا  بالمحال،  التكليف  يستلزم  لغواً    دةاعحتى 

 وبلا فائدة.

الشرعي  الحكم  بين  الملازمة  قاعدة  تطبيق  من  مانع  لا  انه  تبين  قد  هنا  إلى 

 ير تماميتها على المقام. والحكم العقلي العملي على تقد

بالحكم  الثاني:   خاصة  العقلي  والحكم  الشرعي  الحكم  بين  الملازمة  كبرى  ان 

ل مصلحة ملزمة في فعل بدون  عقالالعقلي في سلسلة علل الاحكام الشرعية، كادراك 

ومفسدة   مصلحة  ادرك  اذا  فانه  كذلك،  آخر  فعل  في  ملزمة  ومفسدة  لها،  مزاحم 

الثاني تطبيقاً لكبرى تبعية  فعل، استكشف ال كذلك في  وجوب في الأول والحرمة في 

 الاحكام الشرعيّة للملاكات والمبادئ الواقعية.  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (114)

الا معلولات  سلسلة  في  العقلي  الحكم  فلا   امحكواما  وآثارها،  الشرعية 

الحك عن  لا  يكشف  الأول  فان  المعصية،  وقبح  الطاعة  بحسن  كحكمه  الشرعي  م 

حر  عن  والثاني  وجوبها  عن  للحكم لأنّ    متها،يكشف  معلول  العقلي  الحكم  هذا 

الشرعي المولوي ومتفرع على ثبوته، وحكم العقل بقبح التجري وحسن الانقياد من 

كليهما   فان  القبيل،  المكلف لومعهذا  بنظر  السابقة  المرتبة  في  الشرعي  للحكم  ل 

 واعتقاده، ولهذا لا يمكن ان يكون كاشفا عن الحكم الشرعي.  

ففي الجملة  الحكم    وعلى  يمكن جعل  لا  العقلي  الحكم  من  القسم  هذا  مورد 

حكم العقل بحسن الطاعة وقبح المعصية، فلا يمكن ان يحكم    فإذاالشرعي المولوي،  

 في الأول والحرمة في الثاني.  ب جوالشارع بالو

وقد علل+ ذلك بان حكم العقل بحسن الطاعة وقبح المعصية ان كان كافياً  

إلى الطاعة في الأول وزجره عن المعصية في الثاني، فلا مبرر في تحريك العبد ودعوته  

لجعل الحكم الشرعي المولوي في مورده، لأنه لغو وبلا فائدة، على اساس ان الغرض 

في   اءورمن   يكفي  بذلك  العقل  حكم  ان  والمفروض  والمحركيّة،  الداعوية  جعله 

ال بهذا  الشرعي  الحكم  جعل  يكون  ومعه  والمحركية،  لم  الدّاعوية  وان  لغواً،  غرض 

يكن حكم العقل كافياً في تحريك العبد نحو الطاعة وزجره عن المعصية فلا فائدة في  

الحكم الشرعي  لأنّ    لأول،ا  عيجعل حكم شرعي مولوي آخر، فانه كالحكم الشر 

المولوي بنفسه لا يكون محركاً للعبد، وانما هو محرك بواسطة حكم العقل بلزوم طاعة  

اد معصيته، لأنّا ظلم المولى وحسنها  العبودية وقبح  لوظيفة  المولوية وقضاء  اءً لحق 

الطاعة،   وهو  حقه  عن  الحق  ذي  امتثال    فإذا وسلب  بحسن  العقل  حكم  يكن  لم 

والداعوية، لم يكن حكمه بحسن امتثال   ل وقبح مخالفته كافيا في المحركيةوالأالحكم  

 الثاني وقبح معصيته أيضاً كافياً بعين الملاك.



 (115)  ...................................................................................... التجرّي

حكم فالنت مورد  في  المولوي  الشرعي  الحكم  جعل  إن  المطاف:  نّاية  في  يجة 

بذلك  العقل  حكم  أكان  سواء  وجزاف،  لغو  المعصية  وقبح  الطاعة  بحسن  العقل 

 ريك العبد ام لا. تح  فيكافيا 

وذلك مجالاً،  فيه  للمناقشة  وقبح    لأنّ   ولكن  الطاعة  بحسن  العقل  حكم 

ركية والداعوية، إلاّ ان الشارع الحكيم قد يرى  المعصية في نفسه وان كان كافياً في المح

بتفويته،   رضاه  وعدم  الأول  الحكم  ملاك  على  بالحفاظ  لاهتمامه  تأكيده  في  مصلحة 

الدا يجعل  العقل  و  عي فلذلك  حكم  إلى  وبضمّه  امتثاله،  إلى  الجديد  المولوي  المحرك 

النظر بقطع  عليه  كانت  مما  وآكد  اقوى  تصبح  ومحركيّته  داعويته  هذه   تتأكد  عن 

 الضميمة. 

الواقعيّة    :وبكلمة الشرعية  الاحكام  ملاكات  على  بالحفاظ  الشارع  اهتمام  إن 

الطاع بحسن  العقل  حكم  يقتضيه  مما  بأكثر  المعصية  واة  ومبادئها  وقبح  لانقياد 

ووجوب الاجتناب عنها، يتطلب تأكيد حكم العقل وتقويته بجعل الحكم الشرعي 

نضمام محركا للمكلف نحو الطاعة اذا لم يكن حكم  ه حتى يكون بالاالمولوي في مورد

أو   بالحسن  العقل  حكم  بين  بالملازمة  القول  فعلى  هذا  وعلى  محركاً،  وحده  العقل 

الوجوب أو الحرمة، لا فرق بين ان يكون حكم العقل بذلك ب  عالقبح وحكم الشر 

معلولاتها، مرتبة  أو في  الاحكام  مرتبة علل  بالحفلأنّ    في  المولى  اظ على ملاك اهتمام 

لجعل   مبرراً  يكون  القبح  أو  بالحسن  العقل  حكم  يتطلبه  مما  بأكثر  الأول  الحكم 

هذا الجعل هو احداث    ثرواالشارع وجوب الطاعة مولوياً وحرمة المخالفة كذلك،  

الملاك الجديد والداعي الآخر في نفس المكلف، وبذلك تتأكد الداعوية والمحركيّة في  

و المولى  طاعة  نحو  لا  نفسه  حينئذ  جعله  ان  الواضح  ومن  مخالفته،  عن  الاجتناب 

 يكون لغواً.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (116)

تامة    :والخلاصة الطاعة وقبح المخالفة، لا يكون علة  العقل بحسن  ان حكم 

واً بل لعبد نحو الطاعة حتى يكون جعل الحكم الشرعي بداعي تأكيده لغا   يكلتحر

ده حتى يصير المجموع  بنحو الاقتضاء، وحينئذ فلا مانع من ضمّ داع آخر اليه لتأكي

 علة تامّة له. 

وان شئت قلت: إن الأمر بالطاعة يرجع إلى الامر بالصلاة بعنوان ثانوي وهو 

الطاعة، والامر الأول ت بعنوانّا الأولي، وعلى هذا فالأمر ق  علعنوان  الصلاة  بذات 

العقل   حكم  إلى  ارشاد  فهو  ارشادياً،  كان  ان  اصلا، بالطاعة  له  قيمة  ولا  فحسب 

ام القيمة انما هو بحكم العقل، وان كان مولوياً، فالغرض من ورائه ايجاد الداعي  وتم

ان المكلف كما ي  ه  الجديد في نفس المكلف وتحريكه نحو طاعة المولى، ونتيجة ذلك

المثوبة   الامر الأول والعقوبة على مخالفته، كذلك يستحق  امتثال  المثوبة على  يستحق 

الثاني والع  الامر  امتثال  الصلاة  على  باتيان  الامتثالين يحصل  قوبة على مخالفته، وكلا 

ان   الواضح  ومن  المخصوص،  وعنوانّا  الخاص  وباسمها  والخلوص  القربة  بقصد 

بلز العقل  الداعي  ا  ومحكم  بإيجاد  يتأكد  وقبحها،  المخالفة  وحرمة  وحسنها  لطاعة 

أ  أو  واحداً  أمراً  منشؤه  يكون  ان  بين  فرق  إذ  المكلف،  نفس  في  عقوبة  الثاني  مرين، 

 واحدة أو عقوبتين أو عقوبة واحدة شديدة. 

اصل   عن  يكشف  الأول  الامر  ان  وهي  النتيجة،  هذه  إلى  وصلنا  قد  هنا  إلى 

في   المصلحة  وانّا  صلاالوجود  بها  المولى  اهتمام  عن  يكشف  الثاني  والامر  مثلا،  ة 

ر بالطاعة  لا يرضى الشارع بتفويتها اصلا، فكذلك لا مانع من ان يكون الام  بدرجة

امراً مولويا وكذلك النهي عن المعصية، ولا فرق في ذلك بين ان يكون حكم العقل 

السابقة على الاحكام الشر  المرتبة  أو في طولها، فكما ان جعل    ية عبالحسن والقبح في 

لا   الوجوب المولوي على طبق حكم العقل بالحسن والحرمة على طبق حكمه بالقبح،



 (117)  ...................................................................................... التجرّي

المرتبة   في  لغواً  المولى يكون  اهتمام  عن  يكشف  فانه  الثانية،  المرتبة  في  كذلك  الأولى 

اً عيدابأكثر واكبر مما يتطلبه حكم العقل، فانه بإعمال مولويته أوجد في نفس المكلف  

 جديداً، فلهذا لا يكون لغواً. 

التجرّي من   استكشاف حرمة  انه لا يمكن  النائيني+، فقد ذكر  المحقق  واما 

كم الشرعي والحكم العقلي العملي، وقد افاد في وجه ذلك: ان قاعدة الملازمة بين الح

ان تكون مدلول  القاعدة، فلا يخلو من  انّا مستكشفة من  اذا فرض  التجرّي  حرمة 

مثلا  لخا  نفس الأول،  من  حرمته  عل  وتدل  التجري  تشمل  وانّا  الأولية  طابات 

الاعت الخيالي  الخمر  شرب  البداية  من  يشمل  الخمر(  تشرب  كما  خطاب)لا  قادي، 

يشمل شرب الخمر الواقعي ويدل على حرمته، غاية الامر ان في شرب الخمر الخيالي 

 .  (1) تجرياً وفي الواقعي معصية

ا نفرض  فتارة  مخالخ ن  وعليه  الثاني  واخرى  طاب  التجري  بموارد  صوص 

نفرض شموله لموارد التجري والعصيان معاً، فإذاً التصورات في المسألة ثلاثة وكلها 

 ة ولا واقع موضوعي لها:باطل

الأول   التصور  لقبح  فلأنّ  أما  معلولة  به  المتجرى  الفعل  حرمة  ان  المفروض 

الواقعي فيكون شر  مةالتجري وناشئة منه، وقبحه ناشىء من وصول حر ب الخمر 

الان وحسن  التجري  قبح  ان  من  تقدم  لما  رتبة،  وصولها  عن  في متأخراً  واقع  قياد 

عية وفي طولها لا في سلسلة عللها، فإذاً كيف يمكن سلسلة معلولات الاحكام الشر 

متأخرة   الأولى  ان  مع  واحد  خطاب  في  الواقعية  والحرمة  التجري  حرمة  بين  الجمع 

 تين؟!تب برعن الثانية 

 

 . 26ص  2( أجود التقريرات ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (118)

مثلًا )لا تشرب الخمر(، يكون مدلوله حرمة شربها، وحرمة التجري متأخرة   

الحرمة، ولا يعقل اخذها في  عنها بواسطة تأخرها عن قبحه الناشىء من وصول هذه 

لا   وهو  واحد  خطاب  مدلول  في  المتقدم  مع  المتأخر  أخذ  ذلك  لاستلزام  مدلوله، 

 يمكن. 

الة وصولها جعل الحرمة للتجري، لاستح  كنيموأما التصور الثاني، فلأنه لا  

بل   ذلك،  إلى  ملتفت  انه غير  مع  متجرّ  انه  إلى  التفاته  يتوقف على  المتجري، لأنه  إلى 

الغرض من ورائه  لأنّ    قطعه مطابق للواقع، وفي مثل ذلك لا يمكن الجعل،  يرى ان 

يضاً لأنه أ  لهايجاد الداعي في نفس المكلف، واذا استحال ايجاده في نفسه استحال جع

لة للوصول لغو وبلا فائدة، وعلى هذا فجعل الحرمة للتجري مستحيل، لأنّا غير قاب

 إلى المكلف والداعوية. 

الث التصور  وان  نّ  فلأالث  وأما  والمعصية  التجري  بين  للجامع  الحرمة  جعل 

شرب  حرمة  وبين  الخمر  شرب  حرمة  بين  النسبة  ان  باعتبار  الواقع،  في  ممكناً  كان 

مرية عموم من وجه، ولا مانع من جعل حكمين متماثلين لعنوانين تكون  لخا  مقطوع

ووج عالم  اكرام  وجوب  كجعل  وجه،  من  عموماً  بينهما  اكراالنسبة  هاشمي  وب  م 

فيه،  الملاك  وحدة  اساس  على  واحد  الاجتماع  مورد  في  الحكم  ان  الامر  غاية  مثلا، 

باعتبار ان ملاك احدهما فيه  ، دّ ولكن هذا الحكم الواحد في مورد الاجتماع اقوى واش

يندك في ملاك الآخر فيصبحان ملاكا واحداً أقوى واشدّ فيه مما كان كل منهما عليه 

 في مورد الافتراق.  

وأما بنظر القاطع، فالنسبة بينهما عموم مطلق، على اساس ان القاطع لا يحتمل 

زم اجتماع المثلين فيه يلف   ان لا يكون قطعه مطابقا للواقع وإلاّ لم يكن قاطعاً، وحينئذ

تعدد الحكم انما يتصور بين المتباينين أو العموم من وجه، كي لأنّ    بنظره وهو محال،



 (119)  ...................................................................................... التجرّي

ما بلحاظ  الحكم  تعدد  والمطلق  يصح  والخاص  العام  بين  يتصور  ولا  الافتراق  دتي 

 والمقيد، لاستلزام ذلك اجتماع الحكمين المتماثلين في الخاص، هذا.  

 ال: ه التصورات مجهذع وللمناقشة في جمي

الأول، التصور  مرتبة    أما  في  الشرعيّة  الاحكام  بين  الخلط  على  مبني  فلأنه 

ة فعلية الحكم بفعلية موضوعة في الخارج،  الجعل وبينها في مرتبة المجعول وهي مرتب

الاحكام الشرعية توجد فيها بتمام حصصها وافرادها في آن فلأنّ  اما في مرتبة الجعل،  

آ وهو  وحدوث الجن  واحد  وتأخر  تقدم  المرتبة  هذه  في  بينها  يتصور  لا  ولهذا  عل، 

هذه لأنّ    بقاء،و في  الخارج  في  اعتباري  بوجود  واحد  عرض  في  موجودة    الجميع 

 المرتبة.  

وأمّا في مرتبة المجعول وهي مرتبة فعلية الحكم بفعلية موضوعه فيكون هناك 

بل   الخارجي،  الوجود  في  وتأخر  وتقدم  وبقاء  يكون ه  فيحدوث  قد  المرتبة  ذه 

 موضوع حكم معلولاً لموضوع حكم آخر. 

قلنا ان الاشكال في شمول دليل الحجيّة للأخبار مع الواسطة مبني    ،ومن هنا

دليل الحجية يدل على جعل الحجيّة  على فانّ  المجعول،   الخلط بين عالم الجعل وعالم 

يو إلى  والمقّدرة  المحققة  من  الثقة  اخبار  افراد  آن ال م  لجميع  وهو  واحد  آن  في  قيامة 

والبقاء، الحدوث  ولا  فيه  تأخر  ولا  تقدم  فلا  والاعتبار  الحصص  لأنّ    الجعل  تمام 

موجو القيامة  يوم  إلى  هذا  والافراد  في  واحد  عرض  في  اعتباري  جعلي  بوجود  دة 

الواسطة، بدون  الواسطة والاخبار  مع  الاخبار  بين  فيه  فرق  التقدم لأنّ    العالم، ولا 

الاخباربين ر  والتأخ الحكم     فعلية  عالم  وهو  المجعول  عالم  في  هو  انما  الواسطة،  مع 

الحجية في  لأنّ    ،بفعلية موضوعه في الخارج، واما في عالم الجعل فلا تقدم ولا تأخر

هذا العالم مجعولة لإخبار الثقة كافة في آن واحد وهي تشمل في ذلك الآن، ولهذا لا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (120)

قاء وانما يتصور ذلك في مرتبة الفعلية والانطباق  وبث يتصور بينها في هذا العالم حدو

شكال في وهي مرتبة فعليتها بفعلية موضوعها في الخارج، ولذلك لا يتصور هذا الا 

الملحوظ فيها عنوان الجامع وهو عنوان لأنّ    مع الواسطة في مرحلة الجعل،الاخبار  

في مرحلة الفعلية   لكذ  اخبار الثقة، وعنوان الواسطة غير ملحوظ فيها، وانما يتصور

الحقيقي القضيّة  الثقة يكون بنحو  ان جعل الحجيّة لاخبار  ة، فلا  والانطباق، وحيث 

 أساس لهذا الاشكال ولا اصل له. 

وحرمة  وعلى   الاعتقادي  الخمر  شرب  حرمة  بين  الجمع  من  مانع  فلا  هذا، 

المأخوذ   يكون  بان  الجعل،  مرحلة  في  واحد  دليل  في  الواقعي  الخمر  سان ل  فيشرب 

المعلوم، والحرمة مجعولة له في آن واحد وهو أن الجعل،  الدليل عنوان شرب الخمر 

في مرحلة الجعل،   الخارجي لاة والانطباق  والتقدم والتأخر انما هو في مرحلة الفعلي

 فإذاً لا مانع من شمول دليل واحد لكلتا الحرمتين معا في مرحلة الجعل. 

الثاني،   التصور  تقدموأما  جعل  به،  واج  فقد  من  مانع  لا  انه  هو  وملخصّه 

للوصول والتنجزّ في غير  قابلة  لغواً، لأنّا  للتّجرّي ولا يكون  بدليل خاص  الحرمة 

موارد الامارات المعتبرة أو الاصول العملية المنجزة لفرض ان موارد القطع، كما في  

ر انّا غير قابلة مالا التجرّي غير مختصّ بموارد القطع، فإذاً لا يكون جعلها لغواً غاية 

 للتنجّز في موارد القطع بها لا مطلقا. 

 فيرد عليه:وأما التصور الثالث، 

ي  انما  واحد  موضوع  في  المثلين  اجتماع  ان  التكوينيّة  أولاً:  الامور  في  ستحيل 

واقع   لا  التي  الاعتبارية  الامور  في  واما  ونحوهما،  والسواد  كالبياض  الخارجية 

 عالم الاعتبار والذهن، فلا مانع من اجتماع المثلين في  في  هاموضوعي لها ماعدا وجود

ومن هنا لا    موضوع واحد كاجتماع وجوبين أو حرمتين أو نحوهما بما هما اعتباران،



 (121)  ...................................................................................... التجرّي

اعتباريان،  ما امران  هما  بما  واحد  لموضوع  أو وجوب وحرمة  جعل وجوبين  من  نع 

والضدّي الأول  في  المثلين  اجتماع  محذور  ذلك  من  يلزم  في   فين  ولا  كله  هذا  الثاني، 

 مرحلة الاعتبار والجعل. 

مرحلة    في  الأول المبادئوأما  على  المرحلة  هذه  في  المثلين  اجتماع  يلزم  فهل   ،

 اني؟ والضدين على الث

وان   المبادئ لأنّ    انه لا يلزم على الأول اجتماع مثلين في شيء واحد،  :والجواب

م ملاكين  ان  الاّ  الواقعيّة،  الامور  من  واحد، ثتماكانت  شيء  في  اجتمعا  اذا  منها  لين 

ال يندك احدهما في الآخر فيه ولا يبقى كل واحد منهما بحدّه الوجودي  فبطبيعة الح

لاجتماع يصبح الملاكان بعد الاندكاك ملاكاً واحداً أهمّ الخاص، وعليه ففي مورد ا

فانه بياضين في شيء واحد  اجتماع  منهما في نفسه، هذا نظير  ب  وجي  وأقوى من كل 

بحدّه   منهما  كل  من  وأشدّ  أقوى  واحداً  بياضاً  فأصبحا  الاخر  في  احدهما  اندكاك 

على اجتماع كل منهما  شيء واحد مبنية    الوجودي، وعليه فاستحالة اجتماع المثلين في

 مع الاخر بحدّه الوجودي الخاص. 

مرحلة   من  ضدّين  اجتماع  فيلزم  الثاني  على  لا  لأنّ    ،المبادئوأما  الوجوب 

ة في شيء واحد في هذه المرحلة اي مرحلة المبادئ، من جهة استحالة  مع الحرم ع  تميج 

م ان  فقل  أو  معاً،  والحرمة  الوجوب  مبادئ  على  مشتملا  واحد  شيء  بادئ  كون 

الحرمة، فيستحيل ان تجتمعا في شيء واحد كالمحبوبية مع   مبادئالوجوب مضادة مع 

مع والمصلحة  الكراهة  مع  والارادة  واحداً  لما  المبغوضية  شيئا  ان  ضرورة  فسدة، 

ومشتم كذلك  ومكروهاً  ومراداً  معاً  ومبغوضا  محبوباً  يكون  ان  على يستحيل  لا 

 مصلحة ومفسدة. 

يمكن  :والخلاصة لا  في   انه  لا  واحد  شيء  في  الحرمة  مع  الوجوب  اجتماع 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (122)

متماثلين في شيء واحد    المبادئ مرحلة   اجتماع حكمين  الامتثال، واما  ولا في مرحلة 

ولا  المبادئلة وبين أو التحريمين، فلا مانع منه لا في مرحلة الجعل ولا في مرحوجالك

ا شرب  حرمة  اجتماع  من  مانع  فلا  هذا  الامتثال، وعلى  مرحلة  مع  في  المقطوع  لخمر 

 . المبادئحرمة شرب الخمر الواقعي لا في عالم الاعتبار والجعل ولا في عالم 

لامور  اجتماع المثلين محال حتى في ا  انم  وثانياً: مع الإغماض عن ذلك، وتسلي

شرب   التجرّي  مسألة  في  الحرمة  متعلق  يكون  ان  على  مبني  هذا  ان  الا  الاعتبارية، 

لزم محذور اجتماع المثلين في مورد الاجتماع والالتقاء بنظر مقطوع الخمرية، فعندئذ ي

رمة في  لحا  القاطع لا مطلقا، ولكن قد تقدم ان ذلك المبنى غير صحيح، فان متعلق

ام   الوجداني  بالقطع  تنجزها  أكان  سواء  المنجز،  الخمر  شرب  هو  التجرّي  مسألة 

ألة التجرّي لا تختص بموارد  لما مّر من ان مسبالامارة المعتبرة ام بالأصول العلمية،  

الخمر   وشرب  واقعاً  الخمر  شرب  بين  فالنسبة  وعليه  بالخلاف،  الوجداني،  القطع 

فلا وجه،  من  عموم  يلزم  ما  المنجز  ولا  العنوانين  لكلا  الحرمة  جعل  من  حينئذ  نع 

 محذور اجتماع المثلين حتى بنظر المكلف.

لق حرمة التجرّي شرب  وثالثاً: مع الاغماض عن ذلك أيضاً، وتسليم ان متع

وذلك  القاطع،  بنظر  حتى  المثلين  اجتماع  يلزم  لا  ذلك  فمع  الخمريّة،  لأنّ   مقطوع 

النسبة  ان  إلى  ملتفت  ومقطوع    ين ب  القاطع  الواقعي  وجه، الخمر  من   الخمريّة عموم 

بل قد يكون مطابقا له وقد   ، كلّ فرد يعلم ان القطع لا يكون مطابقا للواقع دائماً لأنّ  

مخا ولا يكون  لهما،  متماثلين  حكمين  جعل  من  مانع  لا  ذلك  إلى  الالتفات  ومع  لفاً، 

 يلزم اجتماع المثلين حينئذٍ حتى بنظر القاطع.

القاطع وان كان يعلم بان النسبة بينهما  لأنّ    ال غير صحيح،شكالاا  ولكن هذ

يرى    عموم من وجه، الاّ ان ذلك انما هو بالنسبة إلى غيره، وأما بالنسبة إلى نفسه فهو



 (123)  ...................................................................................... التجرّي

ان قطعه مطابق للواقع جزما، وعليه فيلزم اجتماع المثلين بنظره، لأنه لا يحتمل عدم  

 واحد في الألف.ك يفمطابقة قطعه للواقع ولو باحتمال ضع

 ثم ان السيد الاستاذ+ قد أورد على التصور الثالث بوجهين: 

الخالأول:   حرمة  بان  القاطع  بنظر  المثلين  اجتماع  محذور  دفع  يمكن  مر  انه 

الواقعي لم تصل إلى القاطع، فان الواصل اليه حرمة مقطوع الخمريّة فحسب، فإذاً لا  

انه ضرورة  متماثلان،  حكمان  هناك  غير   لا  يكون  والحكم  الواصل  الحكم  بين  تنافي 

 ولا تماثل بينهما.  الواصل

من  الثاني:   عموماً  بينهما  النسبة  كانت  لشيئين  حكمين  جعل  من  مانع  لا  انه 

ثّل لذلك بنذر الصلاة في المسجد أو جماعةً أو في الحرم الشريف، فان النسبة  وجه، وم

مطلق عموم  المنذورة  والصلاة  الواجبة  الصلاة  الصلاة  فم،  بين  في  اجتمع  ذلك  ع 

ثانوي وهو   بعنوان  لها  الأولي ووجوب  بعنوانّا  للصلاة  وجوب  المنذورة وجوبان، 

وعلي المنذور،  أوعنوان  المسجد  في  فالصلاة  الأول   ه  بوجوبين  محكومة  الجماعة  في 

   .(1) الوجوب الأولي والثاني الوجوب الثانوي هذا

ريب من مثل السيد الاستاذ+،  غ هووفي كلا الوجهين نظر: أما الوجه الأول ف

نه لا يمكن تصوير عدم وصول الحرمة الواقعية إلى القاطع بها، فانه مع القطع بداهة ا

شربه محرم شرعاً، كيف يمكن افتراض عدم وصول   بان هذا المائع خمرو القطع بان

حرمتها اليه، فهل هناك وصول اقوى واظهر من القطع الوجداني؟ هذا اضافة إلى ان  

حرمة    ولوص ان  اساس  على  الواقعية،  الحرمة  وصول  على  متوقف  التجرّي  حرمة 

وهو   قبحه  عن  ناشئة  يعقل ناشئالتجري  لا  فإذاً  الواقعية،  الحرمة  وصول  عن  ء 

 

 . 27ص  7(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (124)

ول حرمة التجرّي إلى المكلف بدون وصول حرمة الخمر الواقعي فالصحيح هو وص

 ما ذكرناه من الاشكال على هذا التصوّر. 

الوجه   عموماً فلأنّ  ني  ثاالوأمّا  بينهما  النسبة  كانت  وان  المثال  من  ذكره+  ما 

لمتعلق الوجوب الأنّ  مطلقاً، الاّ انّه مع ذلك لا يلزم اجتماع المثلين في مورد الاجتماع،

بطبيعي الصلاة لا يسّي إلى افرادها وحصصها في الخارج، وعلى هذا فالصلاة جماعةً 

عي الصلاة الواجبة ولا يسّي الوجوب بيط  أو المسجد أو الحرم الشريف حصة من

 من الطبيعي اليها.  

وجوب الصلاة، والاخر وجوب الوفاء   أحدهما  فإذاً لا يجتمع فيها وجوبان:

 احد وهو وجوب الوفاء بالنذر.  بالنذر، بل وجوب و

 بقي هنا امران:  

النائيني+  الأمر الأول:   التجري اذا كانت -ان ما ذكره المحقق  من ان حرمة 

لزم اجتماع المثلين   بدليل آخر وكان ذلك الدليل يشمل المتجري والعاصي معاً،  تةابث

لأمر وان كان  لا يتم، أما بالنسبة إلى حرمة التجري وحرمة الواقع، فا-بنظر القاطع

كذلك، فان القاطع يرى اجتماع الحكمين المتماثلين في الواقع باعتبار ان القاطع يرى 

لين فيه بنظره، إلا أنه ليس كذلك بالنسبة إلى اجتماع المث  ئذ ينلا قطعه، فيلزم ح  الواقع 

معنى شمول الدليل المذكور للعاصي والمتجّري معاً لأنّ    ، حرمة الواقع بعنوان ثانوي

 ب الخمر الواقعي محكوم بحرمتين في الواقع:  ان شر

 الحرمة الثابتة له بمقتضى ادلة حرمة شرب الخمر من الكتاب والسنة. الأولى: 

الشامل للمتجرّي والعاصي معاً نية:  ثاال بالدليل الآخر  له  الثابتة  فإذاً  الحرمة   ،

 و محال، هذا. يلزم اجتماع المثلين في شرب الخمر في الواقع لا بنظر القاطع فحسب وه

وبلا  لغو  الآخر  بالدليل  ثانية  مرة  الخمر  لشرب  الحرمة  جعل  ان  إلى  اضافة 



 (125)  ...................................................................................... التجرّي

به    لىع  فائدة، وعلى هذا فلو كان هناك دليل التجرّي، فلا محالة يكون مختصاً  حرمة 

 ولا يمكن شموله للعاصي. 

بعنوانه   ودعوى: الأولي  بالدليل  الخمر محرماً  ان يكون شرب  من  مانع  انه لا 

عي وبالدليل الثانوي بعنوانه العرضي وهو كونه مصداقاً للظلم والهتك، كما ان  الواق

 الفعل المتجرّي به محرم بهذا العنوان. 

يدل على    :عةمدفو  انه  معاً  والعاصي  للمتجرّي  الدليل  ذلك  معنى عموم  بان 

وهو  ثانوي  بعنوان  به  المتجرّى  الفعل  حرمة  وعلى  أولي  بعنوان  الخمر  شرب  حرمة 

داقا للظلم والهتك، فإذاً بطبيعة الحال يلزم اجتماع المثلين في الواقع لا بنظر  كونه مص

اجتما بأن  قلنا  فان  وعندئذ  فحسب،  ذلك  المع  القاطع  عموم  استحال  محال  ثلين 

المثلين في الامور الاعتبارية، فلا مانع من   الدليل، وان قلنا بانه لا موضوع لاجتماع 

بل لا شبهة في وقوع ذلك، كما اذا أمر المولى باكرام    وم هذا الدليل من هذه الناحيةعم

مثل ذلك على عدم العدول، وبنينا في  العلماء  باكرام  أمر  المطلق على   لحم  العلماء ثم 

في   حتى  مستحيلًا  المثلين  اجتماع  كان  فلو  مطلق،  عموم  بينهما  النسبة  ان  رغم  المقيّد 

الاعتبارية،   متماثلين الامور  وجوبين  اجتماع  هذا  استحال  العدول،  العلماء  اكرام  في   

 من ناحية. 

الاشكال  من  أورده+  ما  نفس  التصور  هذا  على  يرد  انه  اخرى،  ناحية  ومن 

التصوّ  لا  ا   رعلى  وهو  واحد  دليل  في  والمتقدم  المتأخر  بين  الجمع  لزوم  وهو  لأول 

هذ الملازمة،  يمكن،  قاعدة  من  مستفاداً  كان  اذا  الشرعي  الحكم  ان  إلى  اضافة  ا 

الشرعي فالدل الحكم  يكون  ان  يلزم  ولا  لبّي،  دليل  وهي  القاعدة  نفس  عليه  يل 

 نوي. ثاال المستفاد من هذه القاعدة مدلولاً للخطاب الأولي أو 

انه قد ظهر مما تقدّم ان قاعدة الملازمة بين الحكم الشرعي والحكم  الأمر الثاني: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (126)

م مانع  فلا  والاّ  كبروياً،  ثابتة  غير  والقبح  بالحسن  مسألة  العقلي  على  تطبيقها  ن 

من الموانع للتطبيق لا يصلح   R    الاستاذالتجرّي، وما ذكره المحقق النائيني والسيّد  

 للمانعية. 

 العمدة عدم ثبوت هذه القاعدة بحسب الكبرى.   ان: جةفالنتي

النظري، فهل تنطبق على  العقل  واما قاعدة الملازمة بين حكم الشرع وحكم 

 مسألة التجرّي أو لا؟ 

اب عن ذلك بانه لا مانع من انطباقها عليها، باعتبار ان الفعل المتجرّى  وقد يج 

هتك   عنوان  وهو  ملزمة  مفسدة  ذي  بعنوان  معنون  حقه، والمبه  وتفويت  لأنّ   لى 

لاتصافه  منشأ  يكون  فكذلك  بالقبح  لاتصافه  منشأ  يكون  كما  العنوان  هذا  انطباق 

من ادراك العقل وجود مفسدة  بالحرمة، وعليه فحرمة الفعل المتجرّى به مستكشفة  

فيه،   ثبوت   فإذاملزمة  اساس  بحرمته على  الشارع  فيه، حكم  العقل وجودها  ادرك 

الواقعية    المبادئبقة وهي ان الاحكام الشرعية تابعة للملاكات وساالكبرى في المرتبة  

 التي هي حقيقتها وروحها في الواقع وإلا فالاعتبار بلا روح لا قيمة له. 

ا هذا  نقضاً  ولكن  أما  وحلًا:  نقضاً  صحيح  غير  العنوان  فلأنّ  لجواب  هذا 

كما ظلم،  هو  الذي  حقّه  وتفويت  المولى  هتك  عنوان  وهو  على   طبقين  المبغوض 

المعصية،   على  ينطبق  فكذلك  للحرمة    فإذاالتجرّي  سبباً  العنوان  هذا  انطباق  كان 

 شرعاً، فلازم ذلك حرمة المعصية أيضاً وهو كما ترى.  

فلما ذكرناه سابقا من ان موضوع حق الطاعة للمولى على العبد هو    وأما حلاً 

بوجوده  التكليف  لا  المكلف  بنظر  وتنجّزه  التكليف  قطع   فإذاعي،  واقال  احراز 

الشرعي،   الحكم  إلى  ملتفتاً  عامداً  بشربه  قام  إذاً  فحينئذٍ  خمر،  المائع  هذا  بان  المكلف 

افه بهذا العنوان لا يصلح ان يكون ترتب عليه عنوان الظلم والهتك ولكن مجرد اتص



 (127)  ...................................................................................... التجرّي

منشأ لجعل حرمة اخرى، باعتبار ان اتصافه بهذا العنوان القبيح معلول لثبوت حق 

عرض لمول  ة الطاع في  به  قائم  آخر  ملاك  هناك  كان  اذا  نعم  السابقة،  المرتبة  في  لى 

على   بحرمته  الحكم  من  مانع  فلا  الأول  الجملة  الملاك  وعلى  الملاك،  ذلك  اساس 

صاف فعل العاصي والمتجرّي بعنوان قبيح ذي مفسدة كالظلم والتعدّي على المولى  فات

د العبد ومخالفته للمولى بارتكاب  تمر  راوتفويت حقّه وهو حق الطاعة انما هو من آث

طول  في  الاتصاف  هذا  ان  وحيث  اعتقاداً،  أو  واقعاً  عليه  والمنجز  الواصل  الحرام 

الكشف عنها لأنّ    ذا لا يكشف عن حرمة اخرى،مخالفة المولى ومفسدة الواقع، فله

 منوط بالكشف عن ملاك آخر في عرض الملاك الأول.  

، فيصلح ان يكون كاشفاً  نوان ذو مفسدةه عان  ان هذا العنوان حيث  ودعوى:

 عن حرمته. 

بان هذه المفسدة حيث انّا معلولة للمفسدة الواقعيّة القائمة بالفعل    مدفوعة:

تصل فلا  أولي،  المذكور،  بعنوان  بالعنوان  بهذا  الفعل  حرمة  عن  كاشفة  تكون  ان  ح 

لها والاّ لزم  جع  عن  لأنّا لغو ولا يترتب عليها اثر، فلهذا لا يمكن ان تكون كاشفة

 جعول غير متناهية، وهو كما ترى، هذا. 

اضافة إلى ان ثبوت الحرمة للفعل بهذا العنوان بحاجة إلى ملاك مبّرر له وفائدة 

الملاك المبرر هو الملاك المترتب على الفعل بهذا العنوان في عرض الملاك مترتبة عليه، و

 يكون معلولاً له، نعم لو كانت  ه لاان  الأول المترتب على الفعل بعنوان أولي، بمعنى

ان يقال هناك قرائن تدل على اهتمام المولى بالملاكات الواقعيّة والحفاظ عليها، لأمكن  

يصلح ان يكون مبرراً لجعل الحرمة له ثانياً للتأكيد وايجاد ان هذا الاهتمام من المولى  

القاعدة في نفسها لا  ، فنئاداع ثان للمكلف على تفصيل تقدّم، وأما اذا لم تكن هنا قر

 تدل على ذلك. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (128)

 ان جعل الحكم الشرعي المولوي مبني على احد مبررين:  :كلمةوب

الواقع الأول:   الملاك  ابراز  جعله  من  الغرض  يكون  حقيقة  ان  هو  الذي  ي 

 الحكم وروحه. 

ان يكون الغرض من جعله تحديد مركز حق الطاعة سعةً وضيقاً، وأما الثاني:  

 ذين المبررّين، فيكون جعله لغواً وبلا فائدة. ن هم ءاذا لم يكن شي 

الملاك  فلأنّ  وعليه فلا يمكن الجعل في المقام بأحد هذين المبررين: أما الأول  

ومحرز معلوم  المقام  على   في  ومشتملًا  للمولى  مبغوضاً  المذكور  العنوان  كون  وهو 

 مفسدة، فإذاً لا يمكن ان يكون الجعل بغرض ابراز الملاك.

الطاعة  فلأنّ  لثاني  ا  اوأم  حق  مركز  يحدد  السابقة  المرتبة  في  المجعول  التكليف 

 سعةً وضيقاً، فلا معنى لتحديده ثانياً لأنه لغو وتحصيل الحاصل.

تبين   قد  هنا  بين  إلى  الملازمة  بقاعدة  التجرّي شرعاً  اثبات حرمة  يمكن  انه لا 

 حكم الشرع وحكم العقل نظرياً كان ام عملياً.

الث ذكر  :  ثلاالوجه  وقد  التجرّي،  حرمة  على  الاصحاب  من  الاجماع  دعوى 

 شيخنا الانصاري+ الاجماع في مسألتين:  

عامداً   وأخرّها  الصلاة  وقت  ضيق  المكلف  ظن  اذا  ما  فقد  الأولى:  ملتفتاً، 

 عصى وان انكشف بقاء الوقت.

الطريق  الثانية:   ذلك  اذا سلك  فانّه  أو مقطوعه  الخطر  مظنون  الطريق  سلوك 

 وان انكشف عدم الخطر في الواقع. صى ع دفق

والجواب: ما ذكرناه غير مرة من انه لا يمكن الاعتماد على الاجماع في شي من 

صل الوثوق والاطمئنان بثبوت المسألة في  المسائل الفقهيّة كدليل شرعي، نعم قد يح 

سبب   اي  من  حجة  الاطمئان  ان  جهة  من  هو  بل  بالاجماع  يرتبط  لا  وهذا  الواقع، 



 (129)  ...................................................................................... التجرّي

 . ناك

 وقد ذكرنا في محله ان حجيّة الاجماع منوطة بتوفر أمرين:  

ان يكون هذا الاجماع ثابتاً بين الفقهاء المتقدمين الذين يكون عصرهم الأول:  

 الائمة^. قريباً من عصر 

بيد الثاني:   يداً  المعصومين^  زمن  من  إليهم  واصلًا  الاجماع  هذا  يكون  ان 

كلا الأمرين معاً ولا أحدهما، فلهذا لا أثر   رازاح  وطبقة بعد طبقة، ولا طريق لنا إلى

 لدعوى الاجماع ولا قيمة لها.

 ومن هنا، يظهر حال المسألتين المذكورتين، هذا. 

اجماع   لا  انّه  إلى  المسألة اضافة  وأما  فيها،  المخالف  لوجود  الأولى  المسألة  في 

بنحو فيها  الظن مأخوذاً  مبنيّة على كون  انّا  فالظاهر  الطريقية، وضالم  الثانية  وعية لا 

وعليه فيكون العصيان على القاعدة، بل يكفي احتماله اذا كان الخطر على النفس أو  

 المال. العرض أو 

الرابع:   استالوجه  التي  الروايات  الروايات  التجرّي، وهي  بها على حرمة  دل 

وني المعصية  قصد  على  العقوبة  استحقاق  على  تدل  النّبوي  التي  منها  السّوء،  ة 

هذا  ف:عرولما قيل:  النار،  في  كلاهما  والمقتول  فالقاتل  بسيفهما،  المسلمان  التقى  )اذا 

صاحبه( قتل  اراد  لأنه  قال’  المقتول؟  بال  فما  خ ( 1) القاتل  تعليل  ومنها  اهل ،  لود 

لو كانوا مخلّدين  الدّنيا  ابداً في  التمرّد والعصيان  نيّتهم كانت على  بأن  النار،  النار في 

ابداً في الدنيا لو  اه  دولفيها، وتعليل خ ل الجنة في الجنة بان نيّتهم كانت على الطاعة 

   (1) ، ومنها غير ذلك.(2)كانوا مخلدين فيها

 

 . 1من جهاد العدو ح  67ب   113ص  11(وسائل الشيعة ج 1)

 .4و6و7و8و10من مقدمة العبادات ح  6ب   36ص  1(وسائل الشيعة ج 2)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (130)

: انّا تدل على ان المتجرّي يستحق  وتقريب الاستدلال بها على حرمة التّجري

، ا هيالعقوبة على قصد المعصية، لأنه في الواقع لم يرتكب معصية وانّما نواها وأقدم عل

اعتقد ان هذا المائع خمر فشربه باختياره وارادته، فان كان مطابقا للواقع استحقّ    فإذا

اقع لم يرتكب للعقاب على شرب الخمر الواقعي وهو عاص، وان لم يكن مطابقاً للو

معصية غير انه قصدها، وعليه فالمتجرّي لم يفعل المحرم في الواقع وانما تجرّى بفعله 

وقصد   المولى  هذا  يتهصعمعلى  على  للعقاب  مستحق  انه  على  تدل  الروايات  ، وهذه 

 القصد. 

الاعتماد  والجواب،   يمكن  فلا  سنداً،  ضعيفة  باجمعها  الروايات  هذه  ان  أولاً: 

 على شيء منها.

لا   انّّا  الاّ  السند،  ناحية  من  تامة  انّا  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  وثانياً: 

وان به،  المتجرّى  الفعل  حرمة  على  واستحقاق   تدل  ماتدل  المعصية  قصد  حرمة  على 

 العقوبة عليه، وبين الأمرين بون بعيد، هذا. 

عدم   على  تدل  التي  الروايات  وهي  أخر،  بروايات  معارضة  انّا  إلى  اضافة 

حقاق العقاب على قصد المعصية ونيتها ما لم يتلبس بها في الخارج، ومقتضى هذه است

بالعمل العقاب  استحقاق  اناطة  في  ارالخ  الروايات  المجرد  للقصد  قيمة  ولا  جي 

حدّ  بلوغها  يبعد  لا  كثيرة  روايات  وهي  تامة،  كانت  وان  المعصية  وارادة  النفس 

روالت فيها  ان  إلى  اضافة  هذا  اجمالاً،  همّ  واتر  اذا  المؤمن  ان  على  تدل  معتبرة  ايات 

  يئة سلابالحسنة ولم يعمل بها كتبت له، وان عمل بها كتبت له عشر حسنات، واذا همّ ب

 ان يعملها ولم يعملها لم تكتب عليه.

 

 والايمان.اب النية من كتاب الكفر ب 69ص  2(الكافي ج 1)



 (131)  ...................................................................................... التجرّي

وعلى هذا، فالطائفة الأولى لا تصلح ان تعارض هذه الطائفة، لأنّا داخلة في  

 حجة. الروايات المخالفة للسنة، فلا تكون 

حدّ   الكثرة  من  تبلغ  لم  الثانية  الطائفة  ان  وتسليم  ذلك  عن  الإغماض  ومع 

باين، وعندئذ فهل يمكن الجمع بينهما عرفاً التب  التواتر الاجمالي، تقع المعارضة بينهما

 فيه وجهان:  أو لا؟

 فذهب شيخنا الأنصاري+ إلى الوجه الأول بأحد طريقين: 

الأول:   الأوالطريق  الطائفة  ببعض  حمل  واشتغل  المعصية  قصد  من  على  لى 

 س بّ مقدماتها بدون الوصول إليها، والطائفة الثانية على مجرد قصد المعصية بدون التل

 . (1) عض المقدماتبب

حمل الطائفة الأولى على من ظل ثابتاً على قصده المعصية ولكن  الطريق الثاني:  

والطا بها،  التلبس  من  يتمكن  لم  خارجي  مانع  وجود  جهة  من من  على  الثانية  ئفة 

 ارتدع عن قصده المعصية بنفسه أو برادع الهي.  

 وكلا الجمعين غير صحيح:  

لعرّفي ولا ينطبق عليه شيء من الجمع الدلالي ا   من  سيلأما الجمع الأول فلأنه  

ضوابط الجمع العرفي، كتقديم الحاكم على المحكوم والخاص على العام والأظهر على  

 كون هذا الجمع من الجمع التبّرعي ولا قيمة له. الظاهر وهكذا، فإذاً ي

ا  )اذ  فووأما الثاني فقد اختاره السيد الاستاذ+ واستشهد عليه بالنبوي المعر

النا في  هما  كلا  والمقتول  فالقاتل  بسيفهما،  المسلمان  قبال  التقى  القاتل  هذا  قيل:  ر( 

ي ذيله  النبوي بمقتضى  ان  بتقريب  اراد قتل صاحبه،  الطائفة  المقتول لأنه  قيد اطلاق 

 

 . 7(فرائد الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (132)

النسبة   تنقلب  التقييد  هذا  وبعد  عليه،  ثابتا  وظل  قصده  عن  الارتداع  بعدم  الأولى 

الطائفة الأولى حينئذ تصبح اخصّ من الطائفة لأنّ  عموم مطلق،لى إ نبينهما من التباي

 .(1) الثانية، فتتقدم عليها تطبيقا لقاعدة حمل المطلق على المقيد

ت غير  التقريب  هذا  كبرى  ولكن  تمامية  عدم  من  الصحيح  هو  ما  على  بناء  ام، 

ساس  الا  اذانقلاب النسبة على تفصيل ذكرناه في مبحث التعادل والترجيح، وعلى ه

إلى  التباين  من  بينهما  النسبة  انقلاب  يوجب  لا  بالنبوي  الأولى  الطائفة  فتخصيص 

ائفتين من جهة  ل تظلّ النسبة ثابتة، فإذاً تسقط كلتا الطالعموم والخصوص المطلق، ب

استصحاب عدمها، هذا اضافة  أو  الحرمة  البراءة عن  فالمرجع هو اصالة  المعارضة، 

 .  داً سن إلى ان النبوي غير تام

إلى هنا قد تبيّن ان الوجوه التي استدل بها على حرمة الفعل المتجرّى به لا يتم  

 شيء منها، فالصحيح انه لا دليل على حرمته شرعا. 

 

 . 29ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 (133)  ...................................................................................... التجرّي

 ور: فيه عدة أم تنبيه

ان محل الكلام في مسألة التجرّي انما هو في مطلق المنجز، سواء الأمر الأول:  

المعتبرة أم في الاصول العملية، إذ في كل مورد  ات  رامكان متمثلًا في القطع أم في الا

اقدم المكلف في    فإذاجري فيه التجري،  يتنجز التكليف فيه لعدم وجود مؤمن عنه في

 انه خمر أو احرز بالاستصحاب خمريّته أو كان ذلك مقتضى  شرب ما قامت البيّنة على

وخ تجرّ  منه  الاقدام  هذا  ان  في  شبهة  فلا  الاشتغال،  الرقية    عن  جورقاعدة  ذي 

ان يكون   بين  الاقدام تجريا  هذا  فرق في كون  الطاعة، ولا  المولى وهو  وتفويت لحق 

ا الرجاء بعد علمه بتنجز  را أو برجاء انه ليس بخمر، إذ لا أثر لهذشربه بداعي انه خم

 حرمته على تقدير ثبوتها في الواقع وعدم جواز شربه. 

الثاني:   اذا كان هناك مؤمنالأمر  قال  من  انه  اذا  ان عقاب، كما  البيّنة على  امت 

لأنّ   المائع الفلاني خل فشربه، ثم بان انه خمر، فلا شبهة في عدم استحقاقه العقاب،

وكذلك تنجزها،  عن  مانعة  أو   البيّنة  حرمته  عن  البراءة  اصالة  جرت  اذا  الحال 

الواقع  في    ااستصحاب بقائه على الحلية، فانّا مانعة عن تنجز حرمته على تقدير ثبوته

وهذا مما لا كلام فيه، وانما الكلام فيما اذا أقدم المكلف على شرب هذا المائع برجاء انه 

 واقع، فهل هو تجرّ أو لا؟خمر في ال

النائ المحقق  والطاعة،  فذكر  العبودية  زي  عن  خروج  فانه  تجرّ  هذا  ان  يني+ 

 فإذاً يترتب عليه ما يترتب على التجري. 

تام على مسلكه في باب التجرّي من    قق النائيني+لمح ا  ه وغير خفي ان ما ذكر

الفعل  ان  باعتبار  العقاب،  المتجرّي  يستحق  لا  فلذلك  فعلي،  لا  فاعلي  قبحه  ان 

قبيحاً  يكون  لا  به  سريرته    المتجرّي  سوء  عن  يكشف  انه  الامر  غاية  حراماً،  ولا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (134)

ذكور المشتبه الم  عئاوخبث باطنه فقط، أو فقل: انه لا شبهة في ان اقدامه على شرب الم

بالدين ولا كلام   الواقع، كاشف عن عدم مبالاته  انه حرام في  الحلال ظاهراً برجاء 

 .(1) الكلام في استحقاقه العقوبةفيه، وانما 

ا الانقياد وقصد  والخلاصة،  النفساني وهو  الفعل  ثابت في  الطاعة غير  ن حق 

هذا   شرب  وهو  الخارجي  الفعل  في  وأما  ونحوهما،  في   ائعلماالطاعة  خمر  انه  برجاء 

ثابت، غير  أيضاً  فهو  قبيحاً لأنّ    الواقع  يكون  ولا  له  حلال  المائع  هذا  شرب 

الواقع، لا يوجب تعنونه  وموضوعاً لحق الطاعة، ومجرد الاتيان به برجاء انه خمر في  

الرجاء النفسي داع للإتيان به لا انه عنوان له، نعم انه يكشف عن لأنّ    بعنوان قبيح،

الافعال   طنهبا  خبث سائر  على  ولا  عليه  العقوبة  استحقاق  عدم  مرّ  وقد  فقط 

حق   موضوع  ان  إلى  اضافة  هذا  ذلك.  شاكل  وما  والبناء  النفسي  كالرجاء  النفسانية 

دّم احراز التكليف، سواء أكان مطابقا للواقع أم لا وهو غير متحقق في  الطاعة كما تق

 .لا الحرمة أو الوجوب احةبلاالمحرز في المقام الحلية والأنّ  المقام،

في  مرخص  هو  بل  بقبيح  ليس  عليه  أقدم  الذي  الفعل  ان  قلت:  شئت  وان 

برجا  عليه  اقدامه  ان  الامر  غاية  عليه،  العقاب  من  به ومؤمن  في الإتيان  حرام  انه  ء 

الواقع، كاشف عن عدم انقياده لطاعة المولى وسوء نيته، ومن الواضح ان مجرد ذلك  

رّ ان الروايات الكثيرة تدل على ان الله تعالى لا يعاقب العبد د موق لا يوجب العقاب،

 . على قصد المعصية ما لم تيلبس بها خارجاً 

الثالث:   الحسنالأمر  ان  من  الفصول+  صاحب  ذكره  يختلفان   ما  والقبح 

وبين  التجرّي  قبح  بين  والانكسار  الكسّ  فيقع  هذا  وعلى  والاعتبارات،  بالوجوه 

 

 . 30 –  31ص  2( أجود التقريرات ج 1)



 (135)  ...................................................................................... التجرّي

تكون المصلحة الواقعية الموجودة في الفعل المتجرّى به رافعة   وقد   ،ةالمصالح الواقعيّ 

ه فيقدم عليها، وقد يشتد قبحه كما اذا  لقبحه، وقد يكون قبحه أقوى من المصلحة في

ا الفعل  الواقع، كان  في  الحرام  صادف  اذا  كما  قبحه  يتعدد  وقد  مكروهاً،  به  لمتجري 

   . لواقع ا في حوقد لا يكون له مزاحم كما اذا صادف المبا

المباحات فقد ظلّ  التجرّي باختلاف موارده، فان كانت من  فإذاً يختلف قبح 

وا قبحه،  اشتد  فقد  المكروهات  من  كانت  وان  ينقص،  ولا  يزيد  ولا  بحدّه  ن فبحه 

بين  التزاحم  يقع  الواجبات  من  كانت  وان  قبحه،  تعدد  فقد  المحرمات  من  كانت 

 . (1)ذ من تقديم الاقوى على غيره ينئح مصلحة الواقع وقبح التجرّي، فلا بدّ 

 والجواب: ان ما ذكرة+ مبني على نقطة خاطئة. 

ما يدركونه من   بتبع  العقلاء  قبل  امران مجعولان من  ان الحسن والقبح  وهي 

الح والمفاسد حفظا للنظام العام وابقاء للنوع، ولكن قد تقدم ان فرضية ارتباط  المص

المصال بادراك  والقبح  الحسن  الوجدان  المو  حجعل  مع  تنسجم  لا  الواقع  في  فاسد 

 والبرهان:

الخارج  من  منبه  أيّ  وبدون  وجداناً  يدرك  العقل  ان  البديهي  فمن  الأول  أما 

عن جعل أيّ جاعل كإمكان الممكن ووجوب قبح الظلم وحسن العدل بقطع النظر  

  ليه ع  ت الواجب وزوجيّة الاربعة ونحوها، ومن هنا فالظلم لا يكون حسنا مهما ترتب

هو  طالما  مفسدة  عليه  ترتبت  مهما  قبيحاً  يكون  لا  والعدل  ظلم،  هو  طالما  مصلحة 

ا انه لا يعقل  بإعدام عدل، ضرورة  الاّ  العدل  الظلم والحسن عن  القبح عن   نفكاك 

موضوعهما، ولهذا يحكم العقل بقبح التجري مع انه لا مفسدة في الفعل المتجري به  

 

 . 349(النصول الغروية ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (136)

 الفعل المنقاد به.في  ةحوبحسن الانقياد مع انه لا مصل

ذي   سلب  وهو  الظلم  بقبح  حاكم  فطرة  انسان  كل  وجدان  ان  والخلاصة، 

ت وان  بل  لا،  أو  عليه  مترتبة  مفسدة  هناك  ان  عن  النظر  بقطع  حقه  عن  رتبت الحقّ 

 عليه مصلحة طالما هو سلب ذي الحق عن حقّه.

الثاني   الحسن  فلأنّ  وأما  تبعية  عدم  خارجاً  والمشاهد    قبح لا والمحسوس 

ولهذ الواقعيتين،  والمفسدة  في  للمصلحة  مفسدة  لا  فيما  التجري  بقبح  العقل  يحكم  ا 

فانه   آخر،  أو  بسبب  اليتيم  كضرب  مصلحة  فيه  كانت  وان  بل  به،  المتجرى  الفعل 

بحسن  ق العقل  يحكم  وكذلك  نحوه،  أو  كالتأديب  مصلحة  عليه  ترتبت  وان  بيح 

المنقا الفعل  في  مصلحة  فيما لا  الانسان ه،  ب  دالانقياد  قتل  قبح  في  شبهة  لا  هنا  ومن 

اكثر، مع انه متعمداً بغرض استخراج الدواء منه لانقاذ حياة شخصين من الموت أو  

 ت مصلحة قتله أقوى واكبر من مفسدته.لو لوخط من زاوية المصلحة والمفسدة كان

فانّما  والمفسدة،  المصلحة  مسألة  غير  والقبح  الحسن  مسألة  ان  الجملة    وعلى 

 ان مختلفتان ذاتاً وموضوعاً: ألتمس

الأول،   عالم  فلأنّ  أما  في  الموجودة  الواقعيّة  الامور  من  والمفسدة  المصلحة 

اقعية الثابتة في لوح الواقع لا في  الخارج والوجود، بينما الحسن والقبح من الامور الو

د سوالاوعالم الوجود، وإلاّ لكانا محتاجين إلى محل وموضوع يعرضان عليه كالبياض  

فيقال:  الخارج،  في  وجوده  قبل  القبح  أو  بالحسن  يتصف  الفعل  ان  مع  ونحوهما، 

 ( وان لم يكن ظلم في الخارج ولا عدل فيه.)الظلم قبيح( و)العدل حسن

الثاني   الفعل الجامع بين الحصة  فلأنّ  وأما  موضوع المصلحة والمفسدة طبيعي 

موضوع يكون  بينما  الاختيارية،  وغير  الُحصّة   سنالح  الاختيارية  خصوص  والقبح 

لايناط والمفسدة  المصلحة  على  الفعل  اشتمال  ان  إلى  اضافة  هذا  بالعلم   الاختيارية، 



 (137)  ...................................................................................... التجرّي

الواقعي بوجوده  الفعل  على  مترتبتان  فانّما  ملتفتاً والالتفات،  الفاعل  أكان  سواء   ،

  اليه أم لا، وهذا بخلاف اتصاف الفعل بالحسن تارة وبالقبح أخرى فانه يتوقف على 

اليتيم للتأديب أو    علمال والالتفات إلى ان صدوره منه يكون بعنوان حسن كضرب 

للتعظيم، أو يكون بعنو أو القيام  العصا  اليتيم للإيذاء أو لامتحان  ان قبيح كضرب 

 ك.  غير ذل

 وبكلمة، ان الاشياء على ثلاثة انواع. 

الأول:   كالنوع  التامة  العلة  بمعنى  ذاتا،  والقبح  الحسن  يقتضي  دل  علاما 

ا الأولية الفطرية الواقعية التي هي  والظلم فان حسن الأول وقبح الثاني من القضاي

فهو ثابتة في لوح الواقع ويدركها العقل فطرة، ضرورة ان العدل طالما يكون عدلا،  

قبيح   حسن فهو  ظلما،  يكون  طالما  فانه  الظلم،  وكذلك  بينهما  التفكيك  يمكن  ولا 

 فيستحيل ارتفاعه عنه.

التامّة  ثاني:  لا  عالنو  العلّة  لا  الاقتضاء  بمعنى  ذاتاً،  والقبح  الحسن  يقتضي  ما 

 كالكذب والغيبة ونحوهما. 

الثالث:   القبح كالقياالنوع  أو الجلوس  ما لا يقتضي في نفسه لا الحسن ولا  م 

والسفر والحضر وما شاكل ذلك، فان اتصاف هذه الافعال بالحسن تارة والقبح تارة  

بقصد منوط  اتّصف  فاع ال  أخرى،  مؤمن،  تعظيم  بقصد  مثلا  قيامه  كان  فان  ل، 

الاس بقصد  كان  وان  عليه،  العدل  عنوان  لانطباق  اتّصف  بالحسن  لمؤمن،  تهزاء 

فا عليه،  الظلم  عنوان  لانطباق  والقبح  بالقبح  بالحسن  تتّصف  الافعال  هذه  ن 

 لا بالذّات.   بالوجوه والاعتبارات

،  الحسن ولا القبح كالقيام مثلا  فسهن  والخلاصة، ان الفعل الذي لا يقتضي في

فاتصافه بالحسن منوط بان يكون صدوره من الفاعل بعنوان تعظيم عالم أو مؤمن،  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (138)

 أو مؤمن، فعلى الأول ينطبق  وبالقبح منوط بان يكون صدوره منه بعنوان هتك عالم

 عليه عنوان العدل، وعلى الثاني ينطبق عليه عنوان الظلم وهكذا.

المسألتين لا   ان نخرجنا  عطتإلى هنا قد اس انه لا صلة بين  النتيجة، وهي  بهذه 

ذاتا   أما  ملاكاً،  ولا  اثراً  ولا  موضوعاً  ولا  الامور فلأنّ  ذاتاً  من  والمفسدة  المصلحة 

جية، بينما الحسن والقبح من الامور الواقعية الثابتة في لوح الواقع دون الواقعية الخار

موضوعا   وأما  بين صالم  موضوعفلأنّ  الخارج،  الجامع  الفعل  ذات  والمفسدة  لحة 

الحصة   خصوص  والقبح  الحسن  موضوع  بينما  وغيرها،  الاختيارية  الحصة 

 الاختيارية. 

اثراً،   الوجفلأنّ  وأما  جعل  اقتضاءً  المصلحة  المفسدة  اثر  واثر  للفعل،  وب 

  ي غ باقتضاء جعل الحرمة، بينما اثر حسن الشي ما ينبغي عمله، واثر قبح الشي ما لا ين

المصلحة عم دون  العملي  العقل  مدركات  من  والقبح  الحسن  يكون  ولهذا  له، 

 عقل النظري. والمفسدة، فانّما من مدركات ال

ملاكاً،   ملاك  فلأنّ  وأما  بنفسهما  والمفسدة  بينما  المصلحة  والحرمة،  للوجوب 

موضعه،   في  الشي  وضع  عن  عبارة  والأول  والظلم،  العدل  والقبح  الحسن  ملاك 

عن سلب ذي الحق عن حقه، ومن هنا اذا أدرك العقل ان هذا العمل رة  ابع والثاني  

انه مصداق للعدل حكم بحسنه سواء أدرك    مصداق للظلم حكم بقبحه، واذا أدرك

صلحة فيه على الثاني أم لا، وان ادرك ترتب المصلحة على  المفسدة فيه على الأول والم

ينطبق طالما  فانه  الثاني،  على  والمفسدة  ا على  الأول  الثاني   وعلى  الظلم  عنوان  لأول 

الا   بينهما  الانفكاك  يمكن  فلا  والحسن،  بالقبح  يحكم  العدل،  في عنوان  بالتصّرف 

 الموضوع.

  على الفعل المتجرّي به في الواقع   ومن ذلك يظهر ان المصلحة الواقعية المترتبة



 (139)  ...................................................................................... التجرّي

والانكس الكسّ  بينهما  يقع  ان  يعقل  ولا  التجري  قبح  تزاحم  ان  تصلح  م لعد  رالا 

على ظلما  كونه  مدار  يدور  قبحه  ان  ضرورة  واحد،  سنخ  من  وتفويتاً  كونّما  المولى   

 . لحقّه، فانه طالما يكون مصداقا للظلم فهو قبيح، كانت هناك مصلحة في الواقع أو لا

متصوّر،  غير  فهو  والقبح  الحسن  بين  التزاحم  غير  لأنّ    واما  احدهما  ملاك 

 ماعهما في موضوع واحد.اجت ضرملاك الآخر تماما، فلا يمكن ف

 وأما ما ذكره+ من ان التجري اذا صادف الحرام في الواقع تداخل عقابهما.

وق  الطاعة،  حق  وهو  المولى  حق  تفويت  العقوبة  استحقاق  ملاك  ان  د  أولاً، 

تقدّم ان موضوع حق الطاعة احراز التكليف بنظر المكلف، وعليه فملاك استحقاق 

التجرّ  في  موجود  محرز،   حسبف  يالعقاب  غير  لأنه  الواقعي  التكليف  في  لا 

بو بل  الطاعة  لحق  موضوعاً  ليس  الواقعي  بوجوده  العلمي والتكليف  جوده 

 الاحرازي. 

موضوع ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  من    وثانياً:  مركب  الطاعة  حق 

على  ولا  الواقع  مخالفة  على  لا  اصلا  العقاب  يستحق  لا  فإذاً  الواقعي،  التكليف 

العقاب يدور مدار ثبوت حق الطاعة للمولى على العبد وهو غير ثابت لأنّ    ،ير التج

في المقام، هذا اضافة إلى ان الحرمة الواقعية مجهولة بل مغفول عنها، فلا تكون منجزة  

 العقاب على مخالفتها. حتى يستحق

تزاحم  قد  الواقعية  الجهات  ان  من  ذكره+  ما  ان  المطاف:  نّاية  في  فالنتيجة 

محصل،   سنالح  جهات معنى  إلى  يرجع  لا  بينهما،  والانكسار  الكسّ  ويقع  والقبح 

 هذا. 

انه  حيث  التجري  قبح  إن  بتقريب:  العراقي+  المحقق  ذلك  عن  اجاب  وقد 

الواقعي الحكم  عن  مرتبة  الحكم  متأخر  عن  المتأخر  العصيان  مرتبة  في  انه  باعتبار   ،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (140)

 سّ والانكسار.الك عقالواقعي، فلا يعقل التنافي والتزاحم بينهما حتى ي

ان قبح التجرّي حيث انه معلول للقطع بالحكم الواقعي، فيكون   وفيه، أولاً:

شيء عن تأخر لأنّ  متأخّراً عنه لا عن نفس الحكم الواقعي، إذ لا موجب لتأخّره عنه

كتقدم   جزافاً،  يكون  ان  يمكن  ولا  له  مبرر  ملاك  إلى  بحاجة  زمناً  تقارنّما  بعد  آخر 

ا فهو  لولعلمالعلة على  العلة  العلية، واما عدم  تقارنّما زمناً قضاء لحق  لا    رتبةً رغم 

العلة،  مرتبة  انه في  المعلول مع  المقام لأنّ    يتقدم على  مرتبة واحدة، وفي  النقيضين في 

  ي وان كان متأخراً عن القطع بالحكم رتبةً، باعتبار انه موضوع له، إلاّ انّه قبح التجر

  ليس معلولا له ولا مترتباً عليه، فإذاً   م الواقعي، لأنهلحكا  سلا مبرر لتأخّره عن نف

 لا موجب لتأخّره عنه. 

عالم   وثانياً: الذهن، واما في  عالم  العقل في  من  بتحليل  انما هو  التأخر  هذا  ان 

في   الخارج فالجميع  تقدّم  ولا  تأخر  فلا  والانكسار،  والكسّ  المزاحمة  عالم  هو  الذي 

مع مصلحة الواجب في شيء واحد وهو الفعل   معيجت  ير قبح التج لأنّ    من واحد،ز

 المتجرّي به اذا كان في الواقع واجباً.

المقام  يجدي في  فلا  تمّ  لو  المقام  العراقي+ في  المحقق  ذكره  ما  ان   والخلاصة، 

أو ولا   والمصلحة  التجرّي  قبح  بين  والانكسار  والكسّ  التزاحم  وقوع  عن  يمنع 

  الجهات الواقعية وبين الحسن والقبح. بين  هعو المفسدة الواقعية لو قلنا بوق

 نتيجة البحث عن حرمة التجرّي عدة نقاط:  

 ان اطلاقات الادلّة الأولية من الكتاب والسنة لا تشمل المتجري.  الأولى: 

المكلف شمو  ودعوى: ارادة  التكليف  متعلق  ان  بتقريب  كالعاصي،  له  لها 

 واختياره. 



 (141)  ...................................................................................... التجرّي

الخلط  مدفوعة: على  مبنيّة  ابين   بانّّا  والم  التكويني  فان لمراد  التشريعي،  راد 

غرض المولى من التكليف والتشريع المتعلّق بفعل المكلف، هو ايجاد الداعي وارادة في  

فانّ متعلق التكليف الذي هو مراد المولى    نفسه تكوينا، لا ان ارادته متعلق التكليف،

نفسه تكويناً للبعث   في   ةد اتشريعاً فعل المكلف، وغرض المولى منه ايجاد الداعي والار

 والتحريك نحو امتثاله. 

ان السيد الاستاذ+ قد أجاب عن هذه الدعوى تارةً بالنقض، واخرى الثانية: 

 بالحل: 

اعتقد بدخول وقت الصلاة وصلى   لازم هذه الدعوى ان منفلأنّ  أما الأول   

بالا تعلق  الامر  ان  أساس  على  صلاته  صحّت  داخل،  غير  الوقت  ان  بان  ة  د ارثم 

لمتعلقة بالصلاة في وقتها اعتقاداً وهذا كما ترى، ولكن قد يشكل في هذا النقض بان  ا

 ذه الدعوى انما يقول بها في الواجبات المضيّقة، على أساس ان التكليف فيها القائل به

  لو كان متعلقا بالارادة المتعلقة بالواجب بوجوده الواقعي لزم التكليف بغير المقدور،

بينما  ور  دقمما هو  لأنّ   أم لا،  للواقع  أكان مطابقاً  الاعتقادي، سواء  ارادته بوجوده 

قابل  الاشكال  هذا  أن  تقدم  ولكن  الموسّعة،  الواجبات  في  لازم  غير  المحذور  هذا 

 للمناقشة.  

تبعيّة الاحكام للمصالح والمفاسد في متعلقاتها، تدل على انّا فلأنّ  ،  وأما الثاني

 لاعتقادي.   الا ي متعلقة بها بوجودها الواقع

وقد يشكل بان هذا البيان وحده لا يكفي في دفع الاشكال بل لابدّ من ضمّ 

بوجوداتها   الاختياريّة  بالافعال  متعلقة  الشرعية  الاحكام  ان  وهي  اخرى،  مقدمة 

 لا بالارادة المتعلقة بها. ةالواقعيّ 

المقدمة، هذه  يتضمّن  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  ان    م االاحكلأنّ    وفيه: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (142)

فلا  ال الواقعيّة،  بوجوداتها  متعلقاتها  في  والمفاسد  للمصالح  تابعة  كانت  اذا  شرعية 

 محالة تكون الاحكام الشرعية متعلقة بها كذلك.  

تجرى به بقاعدة الملازمة بين حكم انه لا يمكن اثبات حرمة الفعل المالثالثة:  

الشرع فهي   حكمو يالعقل العملي وحكم الشرع، اما الملازمة بين حكم العقل النظر 

الفقه المسائل  من  شيء  في  صغرى  لها  توجد  لا  انه  إلاّ  كبرويّة،  ثابتة  كانت  يّة  وان 

 وابوابها منها المقام.

المحقق الاصفهاني+الرابعة:   ذكره  ما  ان قضية    -ان  العدل وقبح  من  حسن 

من  يدركونه  ما  طبق  على  العقلاء  قبل  من  المجعولة  المشهورة  القضايا  من  الظلم 

حكم    فإذاالمفاسد للنظام العام، وحيث ان الشارع سيد العقلاء ورئيسهم،  ح ولاصالم

الشارع في طليعتهم كان  بما هم عقلاء،  فان قضية حسن   -العقلاء بحكم  تام،  غير 

ا من  الظلم  وقبح  ويدركها  العدل  الواقع  لوح  في  الثابتة  الضرورية  الواقعية  لقضايا 

 .  لا مالعقل فطرة ووجداناً كان هناك جاعل أ

 ان في الشارع حيثيتين: الخامسة: 

 حيثيّة انه سيد العقلاء ورئيسهم. الأولى: 

اللهّ  الثانية:   من  بالوحي  إليه  الواصلة  الشرعية  للأحكام  مبلغ  انه  ،  حيثيّة 

ا الحيثيّة  كانَ فمن  سواءً  للوحي،  تابع  فهو  الثانية  الحيثيّة  ومن  فيهم  داخل  انه  لأولى 

ا العقلاء  لحكم  المصلحة  المخ  مموافقاً  مدار  يدور  الوحي  ان  الواضح  ومن  له،  فا 

الحسن مدار  يدور  ولا  الواقعيتين  لا   والمفسدة  الشارع  ان  بداهة  العقليين،  والقبح 

العقلاء،   جعل  يماثل  ما  بجعل  ملزماً  العملي يكون  العقل  حكم  بين  ملازمة  فإذاً لا 

 وحكم الشرع.

الشرعي فيالسادسة:   بان جعل الحكم  القول  العملي   اردمو  ان  العقلي  الحكم 



 (143)  ...................................................................................... التجرّي

جزاف، لكفاية حكم العقل بالحسن والقبح للتحريك والداعويّة غير تام، إذ لا  لغو و

والقبح وهو    مانع من هذا الجعل ولا يكون لغواً، لأنه يوجب ملاكاً جديداً للحسن

فلا  تعالى  الله  امام  والمسؤولية  الداعويّة  تتأكد  وحينئذٍ  المعصية،  وقبح  الطاعة    حق 

 جعله لغواً.ون يك

العقلي  السابعة:   والحكم  الشرعي  الحكم  بين  الملازمة  ثبوت  سلمنا  لو  انا 

للفعل   العملي، الحرمة  جعل  في  محذور  لا  حيث  المقام،  على  تطبيقها  من  مانع  فلا 

به، لأنّا قابلة للوصول والداعوية في غير موارد القطع الوجداني، كما انه لا   المتجرّي

ين التجري والمعصية ولا يستلزم التسلسل المحال، فانه انما ع بماجمانع من جعلها لل

التكوين الامور  في  محالا  التي  يكون  الاعتبارية  الامور  في  وأما  الخارجية،  واقع يّة    لا 

امرها بيد المعتبر وجوداً وعدماً ولا تتصوّر فيها  لأنّ    لا،موضوعي لها، فلا يكون محا 

 العلية والمعلولية.  

شهور بين الاصوليين ان قاعدة الملازمة بين حكم العقل وحكم  لماان  الثامنة:  

الشرع خاصة بحكم العقل في سلسلة علل الاحكام الشرعية، وأما حكم العقل في 

وقد علل ذلك باللغويّة، والصحيح سلسلة معلولاتها فلا يكشف عن حكم الشرع،  

فلا   العقل فيها،  حكم  ديالشارع اذا رأى مصلحة في تأكلأنّ    انه لا يلزم هذا المحذور،

 مانع من تأكيده بجعل داع آخر في ضمن جعل حكم مولوي. 

حرمة  التاسعة:   استكشاف  يمكن  لا  انه  من  النائيني+  المحقق  ذكره  ما  ان 

ح بين  الملازمة  قاعدة  من  لا  التجرّي  بانّا  معللا  العملي،  العقل  وحكم  الشرع  كم 

اص غير تام، لما تقدم من  الخ  ل يليمكن ان تكون مدلولا للخطابات الأولية ولا للد

 ان كلا التعليلين غير صحيح.

النظري وحكم  العاشرة:   العقل  انه لا يمكن تطبيق قاعدة الملازمة بين حكم 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (144)

التجرّي، على  ولأنّ    الشرع  المولى  على  جميعاً،  التجرّي  حقه  وتفويت  حرمته  هتك 

الوا ومن  السابقة،  المرتبة  في  للمولى  الطاعة  حق  لثبوت  يمكن   انه  حضمعلول  لا 

من انه اثبات حق الطاعة للمولى من جديد بتطبيق القاعدة، وهذا لا ينافي ما ذكرناه  

،  لا مانع من جعل الحرمة المولوية للتجري اذا رأى المولى فيه ملاكاً لها بدليل خاص

 ولكن اثباتها بالقاعدة لا يمكن. 

 اع.جملأابانه لا يمكن الاستدلال على حرمة التجري الحادية عشرة: 

عشرة:   أنّا  الثانية  إلى  مضافا  التجري  حرمة  على  بها  استدل  التي  الروايات 

تدل على  وانما  به  المتجرّي  الفعل  حرمة  على  تدل  لا  السند،  ناحية  من  ضعيفة  جميعا 

ة، ولهذا تكون معارضة بروايات اخرى كثيرة التي تدل على انه لا  حرمة قصد المعصي 

 س بها خارجاً. تلبي عقوبة على قصد المعصية ما لم 

عشرة:   بل  الثالثة  الحرمة،  أو  بالوجوب  بالقطع  تختص  لا  التجري  مسألة  ان 

 تشمل مطلق المنجز، سواء أكان قطعا ام امارة معتبرة ام اصلا عملياً. 

عشر ان  اذا  :  ةالرابعة  على  البيّنة  قامت  اذا  كما  العقاب،  من  مؤمن  هناك  كان 

فلا شبهة في عدم استحقاق العقاب واما اذا    ر،خم  هالمائع الفلاني خل فشربه ثم بان ان

فهل هو تجري ويوجب استحقاق العقاب أقدم على شربه برجاء انه خمر في الواقع،  

 أو لا، فيه وجهان، الظاهر هو الثاني. 

ن ما ذكره صاحب الفصول+ من ان الحسن والقبح يختلفان االخامسة عشرة:  

على   بنى+  فلذلك  والاعتبارات،  اوقوبالوجوه  المصالح  ع  وبين  بينهما  لتزاحم 

 والمفاسد الواقعيّة، غير تام على تفصيل تقدم. 



 (145)  ..................................................................................اقسام القطع

 اقسام القطع 

 اقسام القطع 

 يقع الكلام فيها في مقامين: 

 الأول: في اقسام القطع: 

 القطع الطريقي المحض والقطع الموضوعي.  قد قسم القطع إلى

دخل فيه لا جزءاً  له    ن وو نقصد بالأول ما كان طريقا إلى الواقع بدون ان يك

 بين ان يكون القطع بصغرى الحكم الشرعي أو كبراه.  ولا شرطاً، ولا فرق في ذلك

الاحكام   موضوعات  كسائر  للحكم  موضوعاً  كان  ما  بالثاني  نقصد  و 

 يخنا الانصاري+ قد قسم القطع الموضوعي إلى قسمين: الشرعية، ثم ان ش 

 لصفتية. و احنبما كان مأخوذاً في موضوع الحكم الأول:  

، وتبعه في ذلك من تأخر عنه  (1) مأخوذاً فيه بنحو الطريقيّة والكاشفيّةوالثاني:  

 من المحققين منهم مدرسة المحقق النائيني+.  

 وقد استدل على ذلك بوجهين: 

الأول يمتاز :  الوجه  وبذلك  الأضافة،  ذات  الحقيقية  الصفات  من  القطع  ان 

و في  العرض  فان  الاعراض،  سائر  بدوجعن  الخارج، ه  في  محقق  موضوع  إلى  حاجة 

العرض في نفسه عين وجوده لموضوعه القطع فهو مضافا  ولهذا يكون وجود  ، واما 

متعلقة،   وهو  أيضاً  اليه  المضاف  إلى  بحاجة  فيه  المحقق  الموضوع  ان إلى  يعني  وهذا 

 وجود القطع متقوم بأمرين:  

 

 . 4(فرائد الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (146)

 راض.لاعا رالأول: الموضوع، إذ يستحيل وجوده بدون وجوده كسائ

 الثاني: المتعلق، فانه يستحيل وجوده بدون وجود متعلقه. 

 ان العلم ذات حيثيتين متباينتين: الوجه الثاني: 

 الأولى: حيثية كونه صفة للنفس كسائر الصفات النفسانية.

موضوع  الثاني في  يؤخذ  فتارة  عنه،  وكاشفاً  الواقع  إلى  طريقا  كونه  حيثية  ة: 

 ى من الحيثية الثانية، هذا. اخرو الحكم من الحيثية الأولى

وذلك  التقسيم مجال،  هذا  في  النفس وحقيقة  لأنّ    وللمناقشة  في  بسيط  العلم 

النفس  في  شيء  كل  ظهور  ان  اساس  على  والظهور،  الكشف  وهي  فيها  واحدة 

العلم وحضوره   فإذاً  فبنفسه،  فيها  العلم وحضوره  بالعلم، وأما ظهور  هو  انما  فيها 

والظه الحضور  الحيثية وال  رونفس  وهي  اخرى،  حيثية  فيه  وليست  ذاتاً  كشف 

العلم مأخوذاً في ا العلم بوصف الصفتية حتى يكون  نعم  الحيثية،  لموضوع من هذه 

لها صفة  فيها  وكشفاً  وظهوراً  النفس  في  حضوراً  الصفات   كونه  سائر  مقابل  في 

ذاتاً،   متباينتان  حيثيتيان  العلم  في  ليس  انه  فالنتيجة  حيثية  رة  وضرالنفسانية،  له  ان 

   .(1) واحدة وهي الكشف والظهور الذاتي

وبكلمة، إن حقيقة العلم هي صورة الشيء في الذهن وهذه الصورة من حيث 

انتزعت صفتيتها لها، ومن حيث النفس وقائمة بها  إنّا مرآة بنفسها وكاشفة   إنّا في 

ذاً هذه فإ  ،قيبذاتها عن ذي الصورة في الخارج بدون لحاظ أي مقدمة أخرى فهي طر

الوقت طريق، وليست صفتيتها حيثية مباينة ذاتاً  الذهن صفة وفي نفس   الصورة في 

لطريقيتها، ضرورة أنّا صفة باعتبار قيامها بالنفس، وطريق في نفس الوقت باعتبار  

 

 .14و  15ص  2(أجود التقريرات ج 1)



 (147)  ..................................................................................سام القطعاق

 ة بنفسها للواقع.أنّا مرآ 

قائمة   هي  التي  الصورة  هذه  أخذ  وهو  الموضوع  في  العلم  فأخذ  هذا،  وعلى 

وسفنبال بين ،  التفكيك  يمكن  كيف  فإذاً  وكاشف  طريق  بنفسها  الصورة  هذه 

ا وطريقيتها، وأنّا تارة تؤخذ في موضوع الحكم بنحو الصفتية وأخرى بنحو  صفتيته

صفتيتها عين  طريقتها  أن  مع  النفس    الطريقية،  في  الموجودة  الصورة  هذه  أن  بداهة 

 ة طريقيتها.  جه يرغ صفة وفي نفس الوقت أنّا طريق وليست جهة صفتيتها 

المرآتية   الواقع وهو بهذه  إلى  مرآة وطريق  العلم في نفسه  إن  وإن شئت قلت: 

والطريقية التي هي ذاته وذاتياته قائم بالنفس وصفة لها، فالصفتية والطريقية أمران  

زعان لا واقع موضوعي لهما، فالعلم إذا أخذ في الموضوع فلا محالة يكون من عالم،  منت 

لا يكون بلا عالم ومرآة إلى معلوم ذاتاً وعلى هذا، فالعلم المأخوذ في لم  علاضرورة أن  

 .قسم واحد وهو الطريقية والمرآتية إلى الواقع القائمة بالنفسموضوع الحكم 

ب  ودعوى: متقومة  الطريقية  وعليه  أن  فلا    فإذازيها،  موجوداً  الواقع  يكن  لم 

 وجود لها. 

إنما هو في  مدفوعة: الكلام  ه لطرا  بأن محل  التي  الذاتية  النفس  يقية  ي في عالم 

وهي صورة الشيء في الذهن، وهي لا تتوقف على وجود الواقع بوجوده الخارجي، 

 . وإنما تتوقف على وجوده بوجوده الذهني

 لتقسيم من الوجهين فهو ساقط: وأما ما استدل على هذا ا 

عرض، فيرده ان  بال  موأما الأول، فان اريد بإضافته إلى المعلوم اضافته إلى المعل

ليست بل  للعلم  مقومة  ليست  الاضافة  مطابقاً   هذه  كان  ان  العلم  فان  لوازمه،  من 

ن  لم يك  فإذا للواقع فالإضافة موجودة وإلاّ فلا اضافة، لأنّا متقوّمة بوجود طرفيها،  

 احد طرفيها موجوداً وهو المعلوم بالعرض فلا اضافة في البين.  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (148)

لعلم، إذ لا فرق بين العلم م بالذات فهي عين ا علولماوان اريد بها اضافته إلى  

انّا  باعتبار  النفس  في  الحاضرة  الشي  صورة  فان  بالاعتبار،  إلاّ  بالذات  والمعلوم 

م بالنفّس  قائمة  انّا  وباعتبار  علمٌ  وظهور  اليه حضور  اضافته  تكون  ولهذا  علومٌ، 

 اضافة اشراقيّة لا مقوليّة. 

الث الوجه  بطلان  يظهر  هنا  لمنياومن  للع،  ليس  انه  من  عرفت  حيثيتان  ا  لم 

ذاتاً   الطريقية، بل له حيثية واحدة  الصفتية والاخرى حيثية  متباينتان احداهما حيثيّة 

 وهي حيثية الحضور والظهور في النفس والكشف فيها. 

المحققين   ومن  بعض  ذكر  هذا   هنا،  تصوير  في  بحثه  تقرير  في  ما  على 

 التقسيم، بما إليك نصه: 

أو علاإن   له ملازمات في الخارج وجودية  انكشافاً، ولكن  بنفسه  لم وإن كان 

تارة   وحينئذٍ  ذلك،  وغير  وسكونّا  واستقرارها  واطمئنانّا  النفس  كراحة  عدمية 

انكشاف يؤخذ بما له هذه الخصوصيات الصفتية   الموضوعية، وأخرى يؤخذ بما هو 

ا نحو  على  الموضوع  هو  والأول  للمعلوم،  بالذات  هو  تيةفصلوظهور  والثاني   ،

 الموضوع على نحو الكاشفية. 

أنه  وجنبة  للعالم،  انكشاف  أنه  :جنبة  جنبتان  فيه  العلم  إن  قلت:  شئت  وإن 

لعلم بدليل بثبوت انكشاف فيه أي انكشاف لغيره، والخصيصة الثانية ليست مقومة ل

وعليه   غيره،  لا  له  المنكشف  نفس  أنه  مع  للباري  بما   فإذاالعلم  العلم  و ه  لوحظ 

فيا نحو    نكشاف  على  كان  للعالم  انكشاف  هو  بما  لوحظ  وإذا  صفتياً،  كان  النفس 

هو   بما  لا  له،  انكشاف  هو  بما  أخذه  موضوعاً  العلم  أخذ  دليل  وظاهر  الكاشفية، 

   .م لا غبار عليهانكشاف فيه، فهذا التقسي

 هذا، وللمناقشة فيه مجال :  



 (149)  ..................................................................................اقسام القطع

إنما التقسيم  هذا  أن  من   : أولاً  ذكره  ما  به  أما  وملازماته و  لوازمه  لحاظ 

ا  أو  فإذاً  الوجودية  النفس واستقرارها واطمئنانّا وهكذا،  لعدمية في الخارج كراحة 

ملازماتها  معنى أخذ العلم في موضوع الحكم بنحو الصفتية إنما هو بلحاظ لوازمها و

  باعتبار أنّا صفة للنفس، ولكن ذلك خارج عن محل الكلام، فإن محل الكلام إنما هو 

ذ العلم في موضوع الحكم تارة بنحو الصفتية وأخرى بنحو الطريقية، لا أخذه  أخ  في

 . ع بنحو صفتية ملازماته للنفسفي الموضو

ع الحكم  من أخذ العلم في موضو  وإن أراد بذلك أن هذا هو مراد الشيخ 

.. فيرد عليه أن الشيخ وغيره قد صّرحوا بأن العلم مأخوذ فيه بنحو .بنحو الصفتية

 . ، لا أنه مأخوذ فيه بلحاظ صفتية ملازماته الوجودية في الخارجتيةفصلا

أنه  وجنبة  للعالم  انكشاف  أنه  جنبة  جنبتين:  للعلم  أن  من  ثانياً  ذكره  ما  وأما 

 .انكشاف للمعلوم بالذات

التقسيم ليس تقسيمًا لحقيقة العلم ولا لمقوماته الذاتية، بل  فيرد عليه ، أن هذا 

الف ذاتاً بين   قرتقسيم على أساس  بينهما  فإنه لا فرق  بالاعتبار كالإيجاد والوجود،  هما 

بالاعتبار، إلا  فرق   ووجوداً  ولا  وحقيقة  ذاتاً  واحد  شيء  فإنّما  والمعتبر  وكالاعتبار 

حق فإن  بالاعتبار،  إلا  الذهن  بينهما  في  الصورة  كشف  وذاتياته  وذاته  العلم  يقة 

والطريقي والكاشفية  والمرآتية  فيه  ذه  ة والحضور  الشيء ي  صورة  فإن  وذاتياته،  اته 

وهذه الصورة باعتبار أنّا قائمة بنفسها وذاتها مرآة للواقع بحيث لا يرى إلا الواقع،  

زائد   مرآتيتها لا شيء  فإن صفتيها نفس  عليها وحالة أخرى،  بالنفس فهي صفة لها 

ق لوحظ  فإن  بالاعتبار،  بينهما  والاختلاف  مرآتيتها  عين  صفتيها  أن  ها  مايضرورة 

 بالنفس فهي صفة، وإن لوحظت مرآتيتها للواقع فهي طريق. 

الشيخ ذكره  الكفاية    فما  في   وصاحب  المأخوذ  العلم  أن  من  وغيرهما 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (150)

و الطريقية فلا يرجع إلى موضوع الحكم تارة يكون بنحو الصفتية وأخرى يكون بنح

ريقية  الط  وهمعنى محصل، ضرورة أن العلم المأخوذ في الموضوع يكون بنحو واحد و

مرآة   وذاتها  بنفسها  وهي  الذهن  في  الشيء  صورة  العلم  فإن  والمرآتية  والكاشفية 

كل موجود بحاجة لأنّ    موطنها النفس،لأنّ    للواقع، ولا دخل لقيامها بالنفس فيها

ولا   مكان  من إلى  أكان  سواء  مكان،  في،  يكون  أن  بدون  الشيء  وجود  يعقل 

لموجودات    الخارجية، غاية الأمر أن مكان داتوجوالموجودات الذهنية أم كان من الم

 .الذهنية وموطنها الذهن، ومكان الموجودات الخارجية وموطنها الخارج

ق ليس  المكان  أن  ضرورة  لها  قيداً  ليس  بالنفس  قيامها  أن  الواضح،  يداًًَ  ومن 

 للمكين. 

ذلك،   أساس  الشيء في    فإذاوعلى  الحكم وهو صورة  العلم في موضوع  أخذ 

والطريقية  مح  لا فالذهن   المرآتية  نفس  فيه  المأخوذ  يكون  أنّا  الة  باعتبار  والكاشفية، 

لهذا   أثر  لا  فإنه  لا،  أم  بالنفس  قيامها  أيؤخذ  سواءً  وذاتياتها  وذاتها  العلم  حقيقة 

 . ن الصورة بعنوان آخراللحاظ ولا يوجب تعنو

ه افتإض  ومن هنا، يظهر أن ما هو المعروف في الألسنة من أن للعلم إضافتين:

الصفتي، بالعلم  الإضافة  هذه  عن  ويعبر  بالذات  المعلوم  المعلوم    إلى  إلى  وإضافته 

للعلم إضافة واحدة وهي إضافته  .بالعرض .. لا يمكن المساعدة عليه، ضرورة أن 

بالذات   المعلوم  إن إلى  بحيث  الواقع،  عن  والكاشفية  والمرآتية  الطريقية  نفس  وهي 

ولا الواقع  إلا  يرى  لا  المعلوم  تصوت  العالم  إلى  إضافته  وهي  له  أخرى  إضافة  ر 

طن هذه الإضافة إما الخارج أو الذهن  بالعرض وهو الواقع الخارجي، بداهة أن مو

ن له إلا الذهن فلا العلم من الموجودات الذهنية ولا موطلأنّ    والأول غير متصور

بالذات وإن وم لعيعقل وجوده في الخارج، والثاني هو إضافته إلى المعلوم بالذات، والم



 (151)  ..................................................................................اقسام القطع

على وجود الواقع  كان مرآة للواقع وطريقاً إليه وكاشفاً عنه بالذات إلا أنه لا يتوقف  

 . من باب توقف الطريق على وجود ذي الطريق

مقام العلم المأخوذ في الموضوع مطلقاً   ومن ذلك يظهر أن الأمارة المعتبرة تقوم

والمرآتي الطريقية  نفس  فيه  المأخوذ  أن  قيامها الكو  ةباعتبار  لوحظ  الذاتية وإن  اشفية 

الطريق فإن  القيام  يمنع عن  أنه لا  الموضوع بالنفس، ضرورة  مأخوذة في  والمرآتية  ية 

نية على مسلك  وإن لوحظ قيامها بالنفس، وبذلك يظهر حال البحوث الآتية فإنّا مب

 هذا كله في العلم الذاتي. وأتباعه،  الشيخ

المعلوم بالعرض،   انه متقوم بالاضافة إلىفي    ةهواما العلم الموضوعي، فلا شب 

وهو   لازمه  اخذ  الصفيتة،  بنحو  الموضوع  في  العلم  اخذ  من  أريد  فان  هذا  وعلى 

علم الانسان بشي   فإذااستقرار النفس وسكونّا باعتبار ان اليأس احدى الراحتين،  

ار رقتوانقطع احتمال خلافه، استقرت نفسه وسكنت واطمأنّت، ومن المعلوم ان اس

في   النفس وسكونّا من لوازم القطع واليقين، فيرد عليه أولاً: ان محل الكلام انما هو

النفس   فيه لا في صفة اخرى في  العلم في موضوع الحكم في مقابل عدم أخذه  اخذ 

 التي هي لازمه. 

العلم  وا وهو  الموضوعي  العلم  في  هو  انما  المقام  في  الكلام  محل  ان  لخلاصة، 

كم في مقابل العلم الطريقي الذي هو طريق إلى الواقع لا في الح  عوالمأخوذ في موض

 .اخذ ما هو لازم العلم

من  تبعه  ومن  الشيخ+  كلام  في  المفروض  هو  ما  خلاف  ذلك  ان  وثانياً: 

الموضوع على  المفروض والمصّر لأنّ    المحققين، المأخوذ في  العلم  ان  به في كلامهم  ح 

 اد من العلم الصفتي لازمه.  لمرا ننحوين، لا انه على نحو واحد، ولا ا

التصوّري،   العلم  الصفتيّة  بنحو  الحكم  موضوع  في  المأخوذ  بالعلم  اريد  وان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (152)

، ان ومن العلم المأخوذ في موضوعه بنحو الطريقيّة العلم التصديقي، فيرد عليه أولاً 

ا  باعتبار  التصديقي  انما هو في العلم  فانّه  الكلام،  التصوري خارج عن محل    ن العلم 

 ار مترتبة عليه وهو على قسمين:  لآثا

 ـ طريقي: 1

 ـ موضوعي. 2

صورة   فان  ذاتاً،  التصديقي  والعلم  التصوري  العلم  بين  فرق  لا  انه  وثانياً: 

ف للتصور  مورداً  كانت  ان  النفس  في  الحاضرة  كانت الشيء  وان  تصوري،  علم  هي 

غير المعلوم  ري  وصتمورداً للتصديق فهي علم تصديقي، فإذاً ليس المعلوم بالعلم ال

 بالعلم التصديقي. 

الموضوعي،   العلم  الطريقي  وبالعلم  الذاتي  العلم  الصفتي  بالعلم  اريد  وان 

القائمة بالنفس بدون ان ي الذاتي هو الصورة  العلم  كون لها فيرد عليه، ان المراد من 

 ذواقع موضوعي في مقابل العلم الموضوعي، ومن الواضح ان المراد من العلم المأخو

 لموضوع بنحو الصفتية هو العلم الموضوعي الواقعي.  افي

العلم  تقسيم  من  الأنصاري+  شيخنا  ذكره  ما  ان  الشوط:  نّاية  في  فالنتيجة 

يرجع لا  المحققين،  من  جماعة  فيه  وتبعه  قسمين  إلى  معنى   الموضوعي  إلى  بالتحليل 

العلم بسيط وعبارة عن نفس الحضور والظهور في س لنفا  صحيح، لما تقدم من ان 

فيه حيثيّة اخرى،   العلم مأخوذاً في موضوع الحكم،   فإذاوصفة لها ولا تتصور  كان 

المأخوذ نفس الحضور والكشف، ولا يتصور أخذه بنحو آخر، وعليه فما ذكره   كان 

 سيم لا ينطبق على العلم بما هو علم، هذا. هؤلاء الجماعة من التق

انّم هو  التقسيم  هذا  من  مرادهم  ان  خفي  الصفتي  ادوار  وغير  العلم  من  ا 

وه بالذات  إلى المعلوم  اضافته  الطريقي  العلم  ومن  النفس،  في  الذاتي  الحضور  و 



 (153)  ..................................................................................اقسام القطع

  المعلوم بالعرض، ولا يبعد ان يكون ذلك منهم مبنياً على ان اضافة العلم إلى المعلوم 

عليه  نص  كما  مركب  جهل  بل  علم  فلا  وبانتفائها  العلم،  مقومات  من  بالعرض 

ا صاحب  فهو  ايةفكلالمحقق  وإلاّ  للواقع  بمطابقته  متقوّم  العلم  ان  والخلاصة،   ،+

 بعلم هذا. جهل في الحقيقة وليس 

بأن   )زيد عالم  قولنا:  بين  الفرق  لوضوح  ذلك غير واقعي،  ان  الظاهر  ولكن 

رض( مثلًا، ولكنه كان قد أخطأ الواقع ولم يصل إليه، بمعنى الشمس تدور حول الا

نا: )زيد جاهل(، ويؤكد ذلك ثبوت العلم للباري  قول  ين ان علمه غير مطابق له، وب 

 فانه نفس المنكشف لا غيره، فإذاً يكفي في صدق العالم حضور صورة الشي في ،

 النفس عنده سواء أكان مطابقاً للواقع أم لا.  

ق شئت  كان صفتيا،وأن  النفس  في  انكشاف  هو  بما  لوحظ  ان  العلم  ان   لت: 

والأنّ   ذاتي،  فيها  انكشاف    وحظل  ن انكشافه  هو  طريقياً،بما  كان  معنى لأنّ    للعالم 

موضوع   في  العلم  يؤخذ  فتارةً  وعليه  له،  بالعرض  المعلوم  انكشاف  للعالم  انكشافه 

وه الثاني  بنحو  واخرى  الصفتية،  الأول وهو  بالنحو  والطريقيّة،  الحكم  الكاشفية  و 

 ة.احين نوهذا هو المراد من هذا التقسيم، فإذاً لا اشكال فيه، هذا م 

على   الموضوعي  القطع  جعل  قد  الخراساني+  المحقق  ان  أخرى،  ناحية  ومن 

 اربعة أقسام:  

 ـ القطع المأخوذ في موضوع الحكم بنحو الصفتيّة.  1

و2 الطريقيّة  بنحو  الحكم  موضوع  في  والمأخوذ  كلا ـ  وعلى  الكاشفية، 

فت الموضوع،  جزء  يكون  وأخرى  الموضوع  تمام  يكون  فتارة  قسام  الا  نوكالتقديرين 

 اربعة.

النائيني+ منهم السيد الاستاذ+  وقد أورد على هذا التقسيم مدرسة المحقق 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (154)

يكون  ان  الاّ  يعقل  والطريقيّة لا  الكاشفية  بنحو  القطع في موضوع الحكم  أخذ  بان 

  ع وجزؤه الآخر الواقع، وأما بنحو تمام الموضوع فهو غير معقول، بنحو جزء الموضو

متقوم لأنّ   الط وجوب  ةطريقيّته  ذي  فلا  د  وجوده  عدم  فرض  ومع  الواقع،  في  ريق 

وجود لها، فإذاً لا يعقل أخذ القطع تمام الموضوع للحكم بنحو الطريقيّة سواء اكان 

للواق مطابقته  عدم  فرض  في  إذ  لا،  أم  للواقع  وجود  مطابقاً  لا  وجوده  وعدم  ع 

فقل: أو  وحقيقة،  ذاتاً  به  متقومة  لأنّا  والاضافة،  تمام مع  ان  للطريقيّة  كونه  نى 

انه الطريقيّة  بنحو  بنحو   الموضوع  مأخوذاً  كونه  ومعنى  الحكم،  في  للواقع  دخل  لا 

 الطريقيّة، ان للواقع دخلًا فيه، فالجمع بين الأمرين جمع بين المتناقضين.

ذ عن  اجيب  المحقق  وقد  مراد  يكون  ان  على  مبني  الاشكال  هذا  بان  لك، 

الكاش الكاشفيّة  من  المعلوم  ال  ةيفالخراساني+  إلى  العلم  اضافة  وهي  عرضية، 

كن ان تكون هذه الكاشفيّة تمام الموضوع  بالعرض، وعليه فالاشكال وارد، إذ لا يم

، بل الظاهر ان للحكم، فإنّا متقوّمة بالواقع المكشوف عنه، ومع عدمه فلا كاشفيّة

با المعلوم  إلى  اضافته  وهي  الذاتّية  الكاشفية  الكاشفيّة  من  مانع ت،  اذلمراده+  ولا 

لفرض والتناقض،  التهافت  محذور  منه  يلزم  ولا  الموضوع  تمام  جعلها  لا    من  انّا 

تتوقف على وجود المعلوم في الواقع، فإنّا موجودة في النفس وقائمة بها سواءً أكان 

 ابق في الخارج أم لا، هذا. لها معلوم ومط

الكاشفيّة بالكاشفية،  مراده+  يكون  ان  يمكن  لا  انه  دون ذاتال  وفيه  يّة 

في الكاشفية  جعل  قد  انه+  بقرينة  منها  العرضية،  المراد  كان  فلو  الصفتيّة،  مقابل   

القائل لأنّ    يجعلها في مقابل الصفتيّة بل هي عينها،لأنّ    الكاشفيّة، الذاتيّة فلا معنى 

ال الكاشفيّة بان  بنحو  يؤخذ  وقد  الصفتيّة  بنحو  الحكم  موضوع  في  يؤخذ  قد  علم 

بالذات،  اد  ار  والطريقيّة، المعلوم  إلى  العلم  اضافة  وهي  الذاتية  الكاشفيّة  بالأول 



 (155)  ..................................................................................اقسام القطع

مراد  وبالثاني   هو  وهذا  بالعرض،  المعلوم  إلى  العلم  اضافة  العرضيّة وهي  الكاشفية 

ة بالمعنى الأول، والاّ فلا معنى لجعلها صاحب الكفاية+ من الكاشفية، لا الكاشفيّ 

 .(1) في مقابل الصّفتية 

حقق النائيني+ وارد على صاحب الكفاية+،  درسة المل ماكشفالنتيجة: ان ا

 ومن هنا فالصحيح ان يجعل التقسيم ثلاثياً لا رباعياً.

ثم ان صاحب الكفاية+ اضاف قسمًا آخر للقطع المأخوذ في موضوع الحكم  

ة، وهو القطع المأخوذ في موضوع الحكم بما هو صفة للمقطوع به، وهذا بنحو الصفتيّ 

 وضوع وأخرى جزء الموضوع. الم ماتارة يكون تم

وفيه: انه+ إن اراد من المقطوع به المعلوم بالذات في افق النفس، فيرد عليه انه 

ارة  ليس قسمًا آخر في مقابل القطع المأخوذ في موضوع الحكم بنحو الصّفتية، لأنه عب

 ة يعن القطع المضاف إلى المقطوع بالذات في افق النفس بإضافة اشراقيّة، إذ خصوص

في  الم المأخوذ  ان  ضرورة  الحكم،  موضوع  في  دخيلة  القاطع  كخصوصية  قطوع 

هو القطع الخاص من حيث الموضوع والمتعلق، وإلاّ لزم ثبوت الحكم عند  الموضوع  

 . القطع بأيّ شيء ومن أيّ شخص، وهو كما ترى 

فكذلك   الحكم  موضوع  في  مأخوذة  العالم  إلى  العلم  اضافة  ان  كما  فالنتيجة: 

 لمعلوم بالذات.   اإلى اضافته

تارةً  أخذه  يمكن  لا  انه  من  تقدّم  ما  عليه  فيرد  بالعرض،  المعلوم  به  اراد  وان 

تمام  أخذه  يعقل  لا  انه  من  مرّ  لما  له،  الموضوع  جزء  وأخرى  للحكم  الموضوع  تمام 

 الموضوع.

 

 . 263(كفاية الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (156)

 يجة ما ذكرناه أمور:  نت

ويعبّر  الأول:   بالذات،  المعلوم  إلى  للإضافة  اسم  العلم  الاضافة    هذه   نعان 

ى بالحضور والظهور والكشف، واذا اخذ العلم تارةً باليقين والجزم والقطع، وأخر

 في موضوع الحكم، فالمأخوذ فيه هو هذه الإضافة وليست فيها حيثيتان متباينتان: 

 ونّا صفة.حيثيّة كالأولى: 

،  ذاتيال  والثانية: حيثية كونّا طريقاً، بل لها حيثيّة واحدة وهي حيثيّة الكشف

المعلوم بالعرض، فهي عرضية فلا تكون من مقو العلم، لأنّا وأما اضافته إلى  مات 

 قد تكون وقد لا تكون.

أخذ  الثاني:   الصفتيّة، هو  بنحو  العلم في موضوع الحكم  مرادهم من أخذ  ان 

إ الطريقيّة هو اخذ اضافته  اضافته  بنحو  فيه  بالذات، ومراد هم من أخذه  المعلوم  لى 

 العرض التي هي ليست من مقومات العلم.م بولعإلى الم

الصفتيّة، ليس أخذ  الثالث:   العلم في موضوع الحكم بنحو  ان المراد من اخذ 

 لازمه وهو سكون النفس وثباتها واستقرارها وخروجها عن الاضطراب والتردّد. 

ان ما ذكره المحقق الخراساني+ من جعل التقسيم رباعياً غير صحيح، الرابع:  

لا    لطريقيةان اضافة العلم إلى المعلوم بالعرض التي يعبر عنها بالكاشفية وامن    رّ لما م

 يمكن أخذها تمام الموضوع للحكم، ومن هنا فالصحيح هو تثليث الأقسام. 

الكفايالخامس:   صاحب  المحقق  ذكره  ما  للقطع  ان  الخامس  القسم  من  ة+ 

طوع به، فقد تقدم لمقل ةالموضوعي وهو القطع المأخوذ في موضوع الحكم بما هو صف

 انه ليس قسما خامساً بل هو يرجع إلى احد اقسام الثلاثة. 

ان القطع المأخوذ في موضوع الحكم، تارةً يكون متمثلًا في القطع المقام الثاني:  

 القطع بالحكم الشرعي: بالموضوع الخارجي، واخرى في 



 (157)  ..................................................................................اقسام القطع

بالبول في  طع  قلاأما الأول كما لو أخذ القطع بالخمر في موضوع حرمة شربها و

المسافر مجيء  بسلامة  والقطع  نجاسته  وجوب   موضوع  موضوع  في  مثلًا  السفر  من 

الكبرى  بنحو  اثباتاً  واقع  غير  ولكنه  ثبوتا،  امكانه  في  اشكال  فلا  وهكذا،  التصدّق 

 بعض الاخباريين ان القطع بالبول مأخوذ في موضوع نجاسته الكلية، وان نسب إلى

العلمي لا الواقعي، ولكن النسبة على تقدير صحّتها   وده جوبوأن الموضوع هو البول 

 ل الدليل على الخلاف موجود. لا دليل عليها اصلًا ب

وأما الثاني وهو اخذ القطع بحكم شرعي في موضوع حكم آخر، فتارة يكون  

مخالفا للحكم الأول، واخرى مضاداً له، وثالثة مماثلًا له، ورابعة متحداً  الحكم الآخر 

 .اً دومعه وج

الأول في   أما  اشكال  فلا  الأول،  للحكم  مخالفا  الآخر  الحكم  يكون  ان  وهو 

امكانه ثبوتا، كما اذا قال المولى اذا قطعت بوجوب الصلاة فتصدق بدينار ونحو هذا،  

 سة بحاجة إلى دليل. نعم وقوع ذلك في الشريعة المقد

الثاني ك  وأما  الأول،  للحكم  مضاداً  الآخر  الحكم  يكون  ان  قال    اذا  ماوهو 

حرمت الصلاة  بوجوب  قطعت  )اذا  قطعت    المولى:  )اذا  قال:  أو  الصلاة(،  عليك 

ان  الاستحالة  ووجه  مستحيل،  فهو  وهكذا،  شربها(  لك  جاز  الخمر  شرب  بحرمة 

جعل الرادع عن طريقيّة القطع وكاشفيته    غرض المولى من جعل هذا الحكم ان كان

وي المضاد للحكم المقطوع به فهو ولالم  فقد تقدم انه مستحيل، وان كان جعل الحكم 

متضادين لشي واحد، وهذا لا من  أيضاً كذلك، على اساس استحالة جعل حكمين  

والاعتبار، الجعل  عالم  في  والحلية  الحرمة  بين  المضادة  وجود  لا نّ  لأ  جهة    المضادة 

أو   المضادة  وجود  جهة  من  بل  الخارج،  عالم  في  تتصور  وانما  العالم  هذا  في  تتصور 

ضة بين مبادئهما، فان حرمة شربها تكشف عن وجود مفسدة ملزمة فيه وحلية  ناقلما



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (158)

بها تكشف عن عدم وجود مفسدة فيه كذلك، فإذاً الجمع بينهما يستلزم الجمع بين  شر

 ل. وهو محا المبادئ النقيضين في مرحلة 

وبكلمة، ان جعل الحرمة لشرب الخمر لا يمكن ان يكون جزافاً وبلا مبرر، 

وجود مفسدة ملزمة فيه، وكذلك جعل الحلية له، فانه لا محالة يكشف عن  له    روالمبر

 دم وجود مفسدة ملزمة فيه أو وجود مصلحة تتطلب اباحته، وعلى كلا التقديرين ع

أما   واحد،  شيء  في  بينهما  الجمع  يمكن  في لا  فيه  النقضين  اجتماع  فيلزم  الأول  على 

 لاهما محال.وك نيد، وعلى الثاني اجتماع الض المبادئمرحلة 

 فالنتيجة: ان هذا الوجه غير معقول.

الثالث قال    وأما  اذا  كما  الأول،  للحكم  مماثلًا  الآخر  الحكم  يكون  ان  وهو 

)اذ قال:  أو  عليك(  الصلاة  وجبت  الصلاة  بوجوب  قطعت  )اذا  قطعت المولى:  ا 

   .كبحرمة شرب الخمر يحرم عليك شربها( وهكذا، فقد يقال كما قيل باستحالة ذل 

بدعوى: انّما في مورد الاجتماع لا يخلو من ان يكون كل منهما باقياً بحده أو  

فيلزم من ذلك اجتماع  أما الأول  تأكد احدهما بالآخر واتحدا وجوداً وكلاهما محال: 

ان الاحكام الشرعية بلحاظ موضوعاتها كالأعراض   المثلين في شيء واحد، بتقريب

الخا ان الاعراض  الخارج ة لايجرالخارجية، فكما  بتحقق موضوعاتها في  الاّ  تتحقق   

عرض اجتماع  يمكن  الشرعية،  ولا  الاحكام  فكذلك  واحد،  موضوع  في  متماثلين  ين 

اجت يمكن  لا  فلذلك  فيه،  موضوعاتها  بتحقق  الا  تتحقق  لا  كالإعراض  ماع فإنّا 

 حكمين متماثلين في موضوع واحد.

الثاني   بينفلأنّ  وأما  والاتحاد  التأكد  انما   في  ما هتحقق  الاجتماع  اذا  مورد  يكون   

كان الحكمان المتماثلان في عرض واحد، كما إذا ورد )أكرم كل عالم(، وورد )أكرم كل 

في  واحد  فرد  على  المذكورين  العنوانين  كلا  انطبق  اذا  ذلك  مثل  ففي    هاشمي(، 



 (159)  ..................................................................................اقسام القطع

دهما اح  نابالخارج، كما اذا كان الفرد عالماً وهاشمياً معاً، فبطبيعة الحال يتأكد الوجو

م وأكد  أقوى  الاجتماع  مورد  في  المؤكد  الوجوب  فيكون  ويتحدان،  كل  بالآخر  ن 

منهما بحدّه الخاص، وهذا بخلاف المقام، فان الوجوب الثاني فيه في طول الوجوب  

 تحاده معه.  فلا يعقل تأكده به وا  الأول،

انّه متأخر عن الحكم الأ الثاني في المقام حيث  بة، رت  لووعلى الجملة، فالحكم 

ا رتبة على  متقدم  والموضوع  في موضوعه  مأخوذ  انه  اتحاده باعتبار  فيستحيل  لحكم، 

 معه، وإلاّ لزم محذور تقدم الشي على نفسه وبالعكس، هذا. 

 ولكن كلا الأمرين غير صحيح:

قياس الاحكام الشرعية بالاعراض الخارجية قياس مع  فلأنّ    أما الامر الأول

في موالا  ن مالاعراض  لأنّ    الفارق، وجودها  ان  الامر  غاية  الخارجية،  الواقعية  ر 

الخارج متقوم بوجود موضوعها فيه، ولهذا يقال ان وجودها في نفسه عين وجودها 

م واقع  لا  اعتبارية  امور  فهي  الشرعية  الاحكام  واما  في  لموضوعها،  لها  وضوعي 

تتصور والذهن، ولهذا لا  الاعتبار  عالم  ما عدا وجودها في  والمماثلة  ضاالم  الخارج  دة 

الموجودا  بين  تتصوران  انما  والمماثلة  المضادة  فان  فلا  بينها،  الخارجية،  التكوينيّة  ت 

وجوب  أو  وجوبين  اجتماع  واما  واحد،  موضوع  في  والبياض  السواد  اجتماع  يعقل 

احد بما هما امران اعتباريان موجودان في عالم الاعتبار والذهن فلا  وحرمة في شيء و

منه، هوم  مانع  بلحاظ  ن  هي  انما  الشرعية،  الاحكام  بين  والمماثلة  المضادّة  تكون  نا 

 ها التي هي من الامور الواقعية لا بلحاظ انفسها.مبادئ

ة فعليتها ان المضادة والمماثلة بين الاحكام الشرعية انما هي في مرحل  ودعوى:

 بفعلية موضوعاتها في الخارج كما هو الحال في الاعراض. 

راد من فعلية الاحكام الشرعية بفعلية موضوعاتها في الخارج الم  بان  مدفوعة:



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (160)

في  الشرعية  الاحكام  تحقق  لاستحالة  نفسها،  فعلية  لا  ومحركيتها  فاعليتها  فعلية 

ا خلف فرض انّا اعتبارية الخارج بتحقق موضوعاتها فيه وإلا لكانت خارجية، وهذ

فع تكون  هنا  ومن  الاعتبار،  عالم  في  الا  لها  وجود  هي الأ  ةي للا  انما  الشرعية  حكام 

موضوعاته بفعلية  لا  الاعتبار  عالم  في  الخارج،بنفس جعلها  عالم  في  في لأنّ    ا  الفعلي 

 هذا العالم انما هو فاعليتها ومحركيتها فيه وهي امر تكويني.

الثاني، مجرد كون احد الحكمين المتماثلين في طول الاخر رتبة فلأنّ    واما الامر 

زمن   في  انّما  بحاومع  التأكد  د  من  يمنع  لا  للآخر،  معلولا  احدهما  يكون  ان  دون 

التقدم الرتبي الطبيعي لاحدهما على الآخر مع تقارنّما زمنا، لا  لأنّ    بينهما،والاتحاد  

التقدم والتأخر انما هو بالتحليل من  هذا  لأنّ    يمنع من التأكد والاتحاد بينهما خارجا،

الخ عالم  في  لا  الرتب  عالم  في  وجراالعقل  من  ،  مانع  لا  فلهذا  متقارنان،  فهما  فيه  أما 

الن من هذه  فيه  الاتحاد اتحادهما  فلا يمكن  بالعلية  والتأخر  التقدم  كان  لو  نعم  احية، 

حدا معها في الخارج،  بينهما، باعتبار ان المعلول يتولد من العلة فلا يعقل ان يكون مت

التقدم  كان  اذا  واما  واحد،  بوجود  موجودين  يكونا  لا  لتأوا  بان  والطبع  بالرتبة  خر 

ان    بالعلية، وحيث  الخارجي،  الوجود  في  والمتأخر  المتقدم  يتحد  ان  من  مانع  فلا 

الحكم الثاني ليس معلولا للحكم الأول لما ذكرناه غير مرة من أن العلية والمعلولية لا 

متتصور اتحاده  من  مانع  فلا  رتبة،  عنه  متأخر  هو  وانما  الاعتبارية  الأمور  في    ه عان 

 . جاخار

أنه لا يمكن أن يكون ذلك من جهة اخرى وهي ان احدهما موضوع   ودعوى:

والاثنينية   الاختلاف  من  لابد  بل  الحكم  عين  يكون  أن  يمكن  لا  والموضوع  للآخر 

 بينهما ؟ 

وفي    ،إنما هي في مقام الجعل والاعتباربأن موضوعية أحدهما للآخر    مدفوعة:



 (161)  ..................................................................................اقسام القطع

والان الاتحاد  يعقل  لا  المقام  باكدهذا  جعلين ك  مورد    ،ين  في  يتصور  إنما  والاندكاك 

فعلية فاعلية كل واحد منهما فإن فاعلية كل منهما في هذا المورد تندك في فاعلية الآخر  

   وتصبحان فاعلية واحدة أقوى وأكثر من فاعلية كل واحد منهما.

في  وا تتطلب  لا  زمنا  تعاصرهما  مع  الرتبة  في  شيئين  بين  الطولية  ان  لخلاصة، 

عهسفن اخرى ا  جهة  هناك  تكون  قد  ولكن  الوجود،  في  بينهما  والاتحاد  التأكد    دم 

كلا  ان  فالنتيجة  له،  موضوعاً  أو  للآخر  علة  احدهما  كان  اذا  كما  ذلك،  تتطلب 

 الامرين غير صحيح.

اذا اجتمعا ثم ان للسيد الاستاذ+ في المق المتماثلين  ام كلاماً وهو ان الحكمين 

الآخر فيصبحان حكمًا واحداً مؤكداً فيه بدون فرق    في  اهمفي مورد واحد، يندك احد

ت ان  بين  ذلك  قال  في  اذا  كما  وجه،  من  عموماً  الدليلين  موضوعي  بين  النسبة  كون 

مطلق عموماً  أو  الهاشمي(،  )أكرم  قال:  ثم  العالم(  )أكرم  فان  المولى:  المقام،  في  كما  اً 

الحرم وموضوع  الواقعي،  الخمر  الأولى  الحرمة  بحرمتها، لثاا  ةموضوع  القطع  نية 

 مة الخمر واقعا وقد لا يتعلق بها.  والأول اعمّ من الثاني، إذ قد يتعلق القطع بحر

ولا   موجودة  الخمر  تكون  قد  إذ  وجه،  من  عموم  بينها  النسبة  ان  ذكر+  بل 

للقطع، وقد يتعلق القطع بحرمتها ولكنه غير مطابق للواقع،  تكون حرمتها متعلقة  

 وجودة.   مغير بمعنى ان الخمر

فإذاً يكون مورد الاجماع والالتقاء الخمر الواقعي التي تعلق القطع بحرمتها، 

فان كلتا الحرمتين قد اجتمعتا فيها، وعليه فبطبيعة الحال تندك احداهما في الاخرى  

دة، فإذاً يكون مورد الاجتماع محكوماً بحكم واحد أكد وتصبحان حرمة واحدة مؤك 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (162)

 . (1) ه دّ حواشد من كل منهما ب

فالنتيجة: انه لا مانع من جعل حكمين متماثلين لموضوعين تكون النسبة بينهما  

الاجتماع   مورد  في  الحكمين  ان  الامر  غاية  مطلقاً،  عموما  بل  وجه  من  عموماً 

ويصبح الآخر  في  احدهما  يندك  من  والالتقاء  مانع  ولا  مؤكداً،  واحداً  حكما  ان 

إ فيه،  باتحادهما وتأكدهما  يلا  ذالالتزام  المميز،   الخاص  بحدّه  فيه  منهما  بقاء كل  عقل 

 القطع بحكم في موضوع حكم آخر مماثل له، هذا. وعليه فلا مانع من أخذ

ولكن للمنا قشة فيه مجالاً، وذلك لأنه+ ان اراد من تأكد الحكمين المتماثلين  

انه لا حكم شرعي فيفي الفعلية، فيرد عليه  تأكدهما في مرحلة  ذه ه   مورد الاجتماع 

بالآخر،  احدهما  يتأكد  حتى  فيها  له  وجود  ولا  اعتباري  لأنّ    المرحلة  امر  لا  الحكم 

لكان    واقع والاّ  المرحلة  هذه  في  وجوده  يعقل  لا  ولهذا  الخارج،  في  له  موضوعي 

د من فعلية الحكم بفعلية موضوعه في الخارج،  خارجياً، وهذا خلف، وقد مرّ ان المرا

  .هسفعلية فاعليته لا فعلية نف

بفعلية موضوعه في الخارج فعلية   فعلية الحكم  المراد من  ان  وأن شئت قلت: 

التقدير   من  النسبة  هذه  فيه وخروج  نسبته  فعلية  إلى  الفعلية  هذه  ومرد  فيه،  فاعليته 

بت انما هو  التحقيق، والخروج  الذي هو أحد والفرض إلى  حقق موضوعه في الخارج 

 طرفي النسبة. 

وجو  جعل  الشارع  ا  لحجا  ب مثلًا  المستطيع  الخارج، على  في  وجوده  لمقدّر 

وعليه فما دام لا يوجد المستطيع فيه، كانت نسبة وجوب الحج إليه تقديريا وفرضياً، 

ة نسبة حقيقية  واذا وجد المستطيع فيه كانت نسبته اليه تحقيقياً، وحينئذ فتصبح النسب

 

 . 32 – 33ص 2(مصباح الاصول ج 1)



 (163)  ..................................................................................اقسام القطع

ا بفعلية موضوعه في  الحكم  فعلية  معنى  مؤثرة، وهذا  معناها    رج،الخفتكون  وليس 

 رى.فعلية نفس الحكم وإلا لكان الحكم خارجيا وهو كما ت

فالنتيجة: انه لا موضوع للتأكدّ والاتحاد في هذه المرحلة بين الحكمين المتماثلين  

 ى يندك احدهما في الآخر.  في مورد الاجتماع، إذ لا وجود لهما فيه حت

الج مرحلة  في  والتأكد  الاندكاك  من  اراد+  لا والا  لعوان  انه  ففيه  عتبار، 

و الاندكاك  فعل  يتصور  الجعل  ان  اساس  على  المرحلة،  هذه  في  الجعلين  بين  التأكد 

اختياري للمولى وصادر منه بالارادة والاختيار مباشرة، فكيف يعقل اتحاد جعل مع  

آخر،   بالاندكاك ص  فإذاجعل  اتحادهما  استحال  مستقلان  جعلان  المولى  من  در 

داً قهراً، ضرورة انه خلف فرض كونه فعلًا اختياريا للمولى  واح  وصيرورتهما جعلاً 

اخرى،مباشر جهة  من  اعتبارياً  وأمراً  جهة  من  والعلية  لأنّ    ة  والتأكد  الاندكاك 

موضوعي لها في الخارج غير والمعلولية لا تتصور في الأمور الاعتبارية التي لا واقع  

 الامور الواقعية الخارجية. في  رووجودها في عالم الاعتبار والذهن، وانما تتص

ان يكون  ان الاندكاك والتأكد في مرحلة الجعل غير متصور، إلاّ  والخلاصة، 

المراد منه ان الجعل والمجعول في مورد الاجتماع واحد، بمعنى اخراج مورد الاجتماع  

 الجعلين وتقييد اطلاق كل منهما بغير هذا المورد واختصاصه بجعل  عن اطلاق كلا

 .لمستق

جعلين  هناك  ان  بداهة  اثباتاً،  محتمل  غير  انّه  إلاّ  ثبوتاً،  ممكنا  كان  وان  وهذا 

 كانت النسبة بينهما عموماً من وجه لا جعولاً ثلاثة. 

ثبوتا، وذلك لأنه يتوقف على تقييد المقام، فهو غير ممكن  اطلاق كل    واما في 

 هو لا يمكن.   وماهيمن الحكمين المجعولين بغير مورد الاجتماع واخراجه عن اطلاق

 بيان ذلك: ان في المقام قضيتين مجعولتين: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (164)

 ما دل على جعل الحرمة للخمر.الأولى: 

 ما دل على جعل الحرمة للخمر المقطوع حرمتها.الثانية:  

بحرمة   القاطع  المكلف  بإطلاقها  تشمل  بها، والأولى  القاطع  وغير  الخمر 

سو  الخمر  بحرمة  القطع  بإطلاقها  تشمل  فإذاً اك  ءً اوالثانية  لا،  ام  للواقع  مطابقاً  ان 

تقييد اطلاق الأولى خروج مورد الاجتماع عن اطلاق ه يتوقف على  القضيتين  اتين 

لا يكون المكلف قاطعاً بحرمتها، ومعنى ذلك ان الحرمة مجعولة لحصة    بالخمر التي

م المقيّد خاصة  الحصة  واما  بحرمتها،  القطع  بعدم  المقيّدة  الحصّة  وهي  الخمر    ة ن 

ه القب بموجب  اطلاقها  فيختصّ  القضية،  اطلاق  عن  خارجة  فهي  بحرمتها  ذا  طع 

التقييد بالحصة الأولى، وتقييد اطلاق الثانية بالقطع غير المطابق للواقع، ومعنى ذلك  

الم الحصة  وهي  خاصة  لحصة  مجعولة  الحرمة  المطابق ان  غير  بالقطع  بحرمتها  قطوع 

بحرمتها المقطوع  الحصة  واما  الاجتماع،  لقطبا  للواقع،  مورد  فهي  للواقع،  المطابق  ع 

القضية اطلاق  ان  مقيد   باعتبار  الثانية  واطلاق  بالحرمة،  القطع  بعدم  مقيّد  الأولى 

، واخراجه  بالقطع غير المطابق للواقع، فالقطع بالحرمة المطابق للواقع مورد الاجتماع

 ا مستحيل: وهذ هقعن اطلاق كل منهما معناه تقييد اطلاق كل منهما بمورد افترا

اما التقييد الأول، فلأنه لا يمكن ان يكون موضوع الحرمة الخمر المقيّدة بعدم  

توقف  لاستلزامه  لموضوعه  قيداً  الحكم  اخذ  يمكن  لا  انه  بداهة  بحرمتها،  القطع 

نفسه، على  يتولأنّ    الشي  الحكم  الحكم  كان  فلو  قيوده،  بتمام  موضوعه  على  قف 

 نفسه وهو محال.لى ع مأخوذاً فيه لزم توقف الشي

الثاني،   التقييد  كونه فلأنّ  واما  بعدم  المقيد  الخمر  بحرمة  للقطع  الحرمة  جعل 

مستحيل، للواقع  على  لأنّ    مطابقاً  والوصول،  للتنجيز  قابل  غير  الحكم  هذا  مثل 

منوط بوصول موضوعه واحرازه في الخارج، ومن   اساس ان وصول الحكم وتنجيزه 



 (165)  ..................................................................................اقسام القطع

احر انه لا يمكن  للواقع ولا يحتمل  لأنّ    ،ه زاالواضح  مطابق  قطعه  ان  يرى  القاطع 

 الخلاف، والاّ فهو ليس بقاطع وهذا خلف.

احتمال  ومع  للواقع،  مطابق  قطعه  ان  وجدانا  يرى  القاطع  ان  والخلاصة، 

عليه فلا يمكن جعل الحكم لموضوع لا  لا قطع فضلًا عن القطع بالخلاف، و الخلاف

 .ويمكن وصوله إلى المكلف لأنه لغ

إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه النتيجة، وهي ان ما ذكره السيد الاستاذ+  

من تأكد احد الحكمين المتماثلين بالآخر في مورد الاجتماع والالتقاء واندكاكه به، غير  

 ولا في مرحلة الجعل.تام بل غير معقول لا في مرحلة الفعلية 

بة بين ما دل على حرمة  لنس ا نبقي هنا شيء، وهو ان السيد الاستاذ+ قد ذكر ا

د وما  الخمر  وجه، شرب  من  عموم  حرمته  المقطوع  الخمر  شرب  حرمة  على  ل 

المقطوع  الصلاة  وجوب  على  دل  وما  الصلاة  وجوب  على  دل  ما  بين  وكذلك 

الأ المثال  في  الافتراق  مورد  فان  الخمر  وجوبها،  شرب  حرمة  على  الدال  للدليل  ول 

القطع بحرمة شربها، ومورد الافتراق للدليل    دونب  عالواقعي، وجود الخمر في الواق

بحرمته الدال على حرمة   المقطوع  الخمر  المقطوع حرمته، حرمة شرب  الخمر  شرب 

ته بالقطع غير المطابق للواقع، ومورد الاجتماع بينهما حرمة شرب الخمر المقطوع حرم 

 ، هذا.(1) بالقطع المطابق للواقع، وكذلك الحال في المثال الثاني

وأما كون النسبة بينهما عموما  -الصحيح ان النسبة بينهما عموم مطلق،    كنول

من وجه، فهو مبني على ان يكون القطع بالحرمة تمام الموضوع لا جزأه وجزؤه الآخر 

مر المأخوذ في موضوع حرمة  الظاهر من القطع بحرمة شرب الخ لأنّ    وذلك  -الواقع 

 

 . 38ص  2صول ج لاا(مصباح 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (166)

المقطوع بالعرض لا اضافته إلى المقطوع  لى  إ  همماثلة لها هو القطع الطريقي، أي اضافت

من  لأنّ    بالذات، ليست  فإنّا  الأولى،  دون  الثانية  للاضافة  اسمًا  كان  وان  القطع 

في   توجد  ولكن  شايعاً،  كان  وان  حقيقي  لا  عنائي  عليها  القطع  واطلاق  مقوماته، 

بالعرض،  وع  طقم قرينة على ان المراد منه القطع الطريقي وهي ظهور متعلقة في المالمقا

نا لا شبهة في ظهور الحرمة التي  وحمله على المقطوع بالذات بحاجة إلى قرينة، ومن ه

أو  قرينة،  إلى  بحاجة  عليها  الذاتية، وحملها  لا  الواقعية  الحرمة  في  القطع  متعلق  هي 

 لخمر الواقعي لا الذاتي وان لم تكن خمراً في الواقع. فقل ان المقصود هو حرمة ا 

د صرح بان المراد من القطع بالحكم المأخوذ في موضوع  ه+ قان  لىإهذا اضافة  

حكم آخر القطع الطريقي أي اضافته إلى المعلوم بالعرض، لما تقدّم من ان المراد من 

اضافته إلى المقطوع    القطع الصفتي هو اضافته إلى المقطوع بالذات، ومن الطريقي هو

كان   فإذاحو تمام الموضوع،  بن  ه ذخبالعرض، وقد سبق ان القطع الطريقي لايمكن ا

وجزؤه  تمامه  لا  الموضوع  جزء  بنحو  فيه  مأخوذ  فهو  الحكم،  موضوع  في  مأخوذاً 

 الآخر الواقع، فلذلك لا تكون النسبة بينهما عموماً من وجه بل عموماً مطلقاً. 

فق الاساس،  هذا  للحكم  وعلى  مماثل  آخر  حكم  جعل  ان  قيل:  كما  يقال  د 

اثر له، مثلا جعل وجوب آخر للصلاة المقطوع وجوبها   ولا  فاالمقطوع به لغو وجز

وذلكالمماث فائدة،  بلا  له  جعل لأنّ    ل  إلى  المولى  تدعو  بالصلاة  القائمة  المصلحة 

للصلاة   آخر  وجوب  جعل  فإذاً  الأولي،  بعنوانّا  بذاتها  المتعلق  بعنوان  وجوبها 

بوجوبها والقطع  ملاك ومبرر،  بلا  يكون  احي  )المقطوع وجوبها(،  اليه، ث  طريق  نه 

لحة حتى يكون مبرراً لجعله، نعم فلا يوجب تعنون الصلاة بعنوان ثانوي ذي مص

اذا كانت النسبة بينهما عموماً من وجه، فلا مانع من جعل حكم آخر مماثل للحكم  

منه كل  متعلق  ان  اساس  على  مورد، الأول،  في  يجتمعان  وقد  الآخر،  متعلق  غير  ما 



 (167)  ..................................................................................اقسام القطع

كان اذا  الحال  الثاني  لنسا  توكذلك  الوجوب  متعلق  ولكن  مطلقا،  عموما  بينهما  بة 

بعنوان آخر اخصّ من متعلق الوجوب الأول، كما اذا نذر المكلف الصلاة في  معنون  

ني تعلق بها  المسجد أو جماعة، فان الوجوب الأول تعلق بالصلاة بعنوانّا الأولي والثا

فان كلا الوجوبين فيه  ك،  لذ كبعنوان ثانوي وهو عنوان المنذور، وما نحن فيه ليس  

ب الأول تعلّق بها بعنوانّا الأولي والثاني تعلّق تعلق بالصلاة، غاية الأمر ان الوجو

 بها بعنوان المقطوع وجوبها، والفرض ان القطع ليس عنواناً للمقطوع، هذا. 

لا   انه  الصحيح  لغواً، ولكن  يكون  المقام ولا  الثاني في  الحكم  من جعل  مانع 

قعي والتأكيد على داعويّته وانه تمام المولى بالحفاظ على الملاك الوااه  عن  لأنه كاشف

بدرجة   والإدانة  العقوبة  استحقاق  العقل  يدرك  ذلك  اجل  فمن  بتفويته،  يرضى  لا 

الأول،   الامر  داعوية  يؤكّد  انه  المخالفة، حيث  اليه تصبح محركيّته  اكبر على  وبضمّه 

ان الواضح  ومن  الأول،  من  وأقوى  اهذ  اكبر  وعدم ا  جعله  صحة  في  يكفي  لمقدّار 

لغواً، ومن هنا قد ذ انه لا مانع من جعل كونه  السالفة  البحوث  كرنا موسّعاً ضمن 

كاشف  انّه  باعتبار  لغواً،  يكون  ولا  المعصيّة  حرمة  وكذلك  مولويا  الطاعة  وجوب 

ذا  ه  ،ولى بالملاك الواقعي والحفاظ عليه وعدم تفويته على تفصيل تقدمعن اهتمام الم

 من ناحية. 

إلى   الحقيقة  في  يرجع  البحث  هذا  ان  قيل:  كما  يقال  قد  اخرى،  ناحية  ومن 

أو  تحريمي  خطاب  جعل  يمكن  هل  انه  وهو  التجرّي،  ابحاث  من  المتقدم  البحث 

 وجوبي يشمل العاصي والمتجري معا أو لا؟ 

 ان هذا البحث يختلف عن البحث المتقدم في امور: والجواب: 

هذا البحث بين متعلق الخطاب الأول ومتعلق الخطاب   في  قرف انه لا  الأول:  

الثاني إلاّ في الاطلاق والتقييد، لأنّما واحد ذاتاً، غاية الامر ان الخطاب الأول تعلق 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (168)

مشروطاً،   والثاني  مطلقا  الصلاة  فإذابه  بوجوب  قطعت  )اذا  الصلاة    قيل:  وجبت 

ان  الأمر  غاية  الصلاة،  الوجوبين  كلا  فمتعلق  بها  وجوال  عليك(  تعلق  الأول  ب 

الثا والوجوب  الأولي،  وبعنوانّا  الأول، مطلقاً  بوجوبها  القطع  بشرط  بها  تعلق  ني 

شربها(، عليك  حرم  الخمر  شرب  بحرمة  قطعت  )اذا  قولنا:  مثل  في  لأنّ   وكذلك 

ذا واحد  شيء  الحرمتين  كلتا  الشرب متعلق  الأولية  الحرمة  متعلق  ان  الامر  غاية  تاً، 

الأولي بينما فيمتعو  بعنوانه  بحرمته،  بالقطع  مقيداً  الشرب  الثانية  الحرمة  البحث  لق   

مقطوع  الخطاب  متعلق  غير  الوجوبي  أو  التحريمي  الخطاب  متعلق  يكون  المتقدّم 

 ولي.متعلقة مخالفة ذلك الخطاب اي الخطاب الألأنّ  الحرمة أو الوجوب،

لهالثاني:   مماثل  حكم  موضوع  في  المأخوذ  بالحكم  القطع  اجز  ان  لموضوع ء 

ث المتقدم فالقطع بالحرمة أو الوجوب المأخوذ في وجزؤه الآخر الواقع، واما في البح

مطابقاً   كان  فان  وحينئذ  جزأه،  لا  الموضوع  تمام  يكون  التحريمي  الخطاب  موضوع 

 يكن مطابقاً للواقع كانت مخالفته تجرياً، وعلى  للواقع، كانت مخالفته عصياناً، وان لم 

 لفته محرمة بالخطاب التحريمي. مخا نيكلا التقدير

واحد  الثالث:   خطاب  في  متمثل  المتقدّم  البحث  في  التحريمي  الخطاب  ان 

 يشمل العاصي والمتجرّي معاً.

ذ لا  وتقييداً  اطلاقاً  متعلقة  بتعدد  متعدداً  الخطاب  فيكون  المقام،  في   اتاً،وأما 

الثاني الشيء بعنوان اب  طلخمتعلق الخطاب الأول الشي بعنوانه الأولي ومتعلق الأنّ  

ه، فيكون الخطاب الثاني في طول الخطاب الأول، ومن هنا  المقطوع حرمته أو وجوب

في  بحكم  القطع  اخذ  امكان  على  الاستاذ+  السيد  منهم  المحققين  من  جماعة  بنى 

ام، وعلى عدم امكان جعل خطاب تحريمي يشمل موضوع حكم آخر مماثل له في المق

 .اً عمالمتجرّي والعاصي 



 (169)  ..................................................................................اقسام القطع

 فالنتيجة: انه لا صلة بين البحث في المقام والبحث المتقدّم في مسألة التجرّي. 

والصحيح في المقام ان يقال: انه لا مانع من الالتزام بهذه الصورة وهي اخذ  

حدهما في الآخر واتحاده معه اندكاك ا لأنّ    القطع بحكم في موضوع حكم مماثل له،

الف مرحلة  في  الاجتماع  مورد  لايلعفي  هذه  ة  في  حكم  لا  انه  من  مرّ  لما  له،  موضوع   

تى يندك احدهما في الآخر، وأما في مرحلة الجعل والاعتبار فهو مستحيل المرحلة ح

 لسببين:  

ا  ان الاحكام الشرعية حيث انّا امور اعتبارية لا واقع موضوعي لها مالأول:  

د لا في عالم الخارج تحالااعدا وجودها في عالم الاعتبار، فلا تتصور فيها الاندكاك و

فيه، ولا في عا لها  الوجود  آخر لعدم  اعتبار  اعتبار في  يندك  ان  لاستحالة  الاعتبار  لم 

في   إلاّ  يتصور  لا  والسببية  بالعلية  التوليد  ان  ضرورة  ثالث،  اعتبار  منهما  ويتولد 

 الخارجية.  الامور التكوينيّة

عليه ففرض الاندكاك ، وةشرانّا فعل اختياري للشارع وصادر منه مباالثاني:  

 والتولد خلف.

فالنتيجة: ان الاندكاك انما يتصور في الامور التكوينيّة كالاندكاك بين البياض 

والسواد وبين الحرارة والبرودة وهكذا، وعلى هذا فلا بد من الالتزام بالاندكاك في  

ندك ين يكمالح  مبدأ كل منلأنّ    على اساس انّا من الامور التكوينيّة،  المبادئ مرحلة  

العالم وأمر باكرام الهاشمي،    فإذافي مبدأ الآخر في مورد الاجتماع،   المولى باكرام  امر 

واقوى   اكد  للدليلين  الاجتماع  مورد  الاكرام في  ملاك وجوب  يكون  الحال  فبطبيعة 

وفي مرحلة الفعلية فإن في هذه المرحلة فقد   ،لهمامن ملاك وجوبه في مورد الافتراق  

أن فاعليتهراالم  ذكرنا  فعلية  موضوعه  بفعلية  الحكم  فعلية  من  الحكم لأنّ    ،د  فعلية 

المراد من فعليته فعلية فاعليته وحيث    ،ووجوده في الخارج غير معقول فلهذا يكون 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (170)

فاعل في  أحدهما  فاعلية  تندك  محالة  فلا  تكويني  أمر  فاعليته  فتصبحان  إن  الآخر  ية 

 . هما في نفسهمن دحافاعلية واحدة أقوى وأكد من فاعلية كل و

 فالنتيجة: أنه لا بد من الالتزام بالانفكاك في مرحلتين: 

بين   بالاندكاك  الالتزام  بد من  المرحلة لا  هذه  فإن في  المبادئ  مرحلة   : الأولى 

 .المبدأين إذا كانا متسانخين 

فإذاً يكون المراد من    ،الحكم لا يعقل أن يكون فعلياً   الثانية: مرحلة الفعلية فإن

مر تكويني فلا محالة تندك فاعلية أحدهما في فاعلية الآخر  علية فاعليته وهي أه فتيلفع

نفسه منهما في  فاعلية كل  أقوى وأكبر من  فاعلية واحدة  وأما في مرحلة   ، فتصبحان 

 الجعل والاعتبار فلا يعقل الاندكاك.

حقي ان  هذا  وبكلمة،  وعلى  المبادئ،  مرحلة  في  ملاكه  وروحه  الحكم    فإذا قة 

هناك شخص مجمع لكلا العنوانين الماخوذين في لسان الدليلين، فلا محالة يكون   ناك

في اكرامه ملاك كلا الوجوبين، وحيث انه لا يمكن بقاء كل من الملاكين فيه بحدّه، 

واحدا أقوى وأكد من ملاك  فبطبيعة الحال يندك احدهما في الآخر، فيصبحان ملاكا  

الافترا مورد  في  الدليلين  من  عنوان   فإذا  ،قكل  عليه  ينطبق  فرد  باكرام  المكلف  قام 

ومصلحة   العالم  اكرام  مصلحة  اكرامه  على  تترتب  محالة  فلا  معاً،  والهاشمي  العالم 

مع   منها  كل  اجتماع  يمكن  فلا  متماثلتان،  المصلحتين  ان  وحيث  الهاشمي،  اكرام 

ك احداهما تند  ةل دّها المميز في شيء واحد وهو اكرام المجمع، فإذاً لا محاالأخرى بح

وأك اقوى  واحدة  مصلحة  وتصبحان  الاخرى  بحدها في  منهما  واحدة  كل  من  د 

بالنسبة إلى الحكمين بما  المميّز، نظير اجتماع بياضين في موضوع واحد، واما  الخاص 

 فلا يعقل الاندكاك بينهما.  هما اعتباران،

الم الاعتبار،   عفي  ونكتة، في ذلك ان المعيار في وحدة المتعلق وتعددّه انما هوال



 (171)  ..................................................................................اقسام القطع

الاعتب افق  في  المولى  ان  الواضح  اعتبر ومن  كذلك  العالم  اكرام  وجوب  اعتبر  كما  ار 

أفق الاعتبار  اكرام الهاشمي، فالحكم والمتعلق والموضوع جميعاً موجودة في  وجوب 

ا بنفس  الاعتباري  بالوجود  متعلق والجعل  الافق  هذا  في  فالمتعلق  المعتبر،  عتبار 

ب فيه  الاف ات  ذلاللحكم  هذا  في  المتعلق  ان  الأمر  غاية  الموضوع،  مرآة وكذلك  ق 

 للواقع وفان فيه، وكذلك الحال في الموضوع، هذا في مرحلة الجعل. 

واما في مرحلة المجعول وهي مرحلة الفعلية والانطباق، فمتعلق كل منهما قد  

على في    ينطبق  المجمع  ان  الواضح  ومن  الاجتماع،  مورد  في  واحد  د رومموجود 

وض ان الحكم لا يسّي من لاجتماع ليس متعلقاً للجعل بل هو مصداق له، والمفر ا

افق الاعتبار إلى الواقع، وإلاّ لكان امراً واقعياً لا اعتبارياً وهذا خلف، فإذاً لا يعقل  

والانطباق   الاجتماع  مورد  في  الحكم  وجود   ، والفعليةوجود  فيه  الموجود  وإنما 

ة واحدة في أحداهما تندك مع الآخر فتصبحان فاعلي  وهي  ماالفاعلية لكل واحد منه

 .في مورد الاجتماع أقوى وأكبر من فاعلية كل واحد منهما 

والاعتبار   الجعل  افق  في  بينهما  والاندكاك  الجعلين  بين  الاتحاد  ان  والخلاصة، 

فرض خلف  لأنه  معقول،  اختياريان    غير  وفعلان  جهة  من  اعتباريان  امران  كونّما 

والانطباق،  اشر مب  للجاعل الفعلية  مرحلة  في  واما  اخرى،  جهة  من  وجود  ة  فلا 

للحكم في هذه المرحلة، لأنه لا يسّي من افق الاعتبار إلى افق الخارج، غاية الامر ان 

ل الغرض ويسقط متعلق كل منهما ينطبق على المجمع في مورد الاجتماع وبذلك يحص

مة لشرب الخمر الواقعي، وجعل لحر ا  لالامر، وعلى هذا ففي المقام لا مانع من جع

شريطة   والاعتبار، الحرمة لشربها  الجعل  افق  في  بينهما  تنافي  لا  فانه  بحرمتها،   القطع 

الاندكاك لأنّ   فيه  يعقل  فلا  فيه،  الآخر  متعلق  غير  الافق  هذا  في  منهما  كل  متعلق 

فإذاً  الفعلوالاتحاد  مرحلة  واما في  المرحلة،  هذه  بينهما في  اتحاد  نطباق، فلا  والا  ةي لا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (172)

ما تندك فاعلية أحداهما في فاعلية الآخر في  حكم حتى يندك احدهما في الآخر، نعم ك

المبادئ في مورد  يندك ملاك احدهما مع ملاك الآخر في مرحلة  المرحلة كذلك  هذه 

 ورد الاجتماع اقوى منها في مورد الافتراق.  الاجتماع، ومعنى ذلك ان المفسدة في م

الق هذا  الصلاة،  لنا:  قو  ليبومن  الصلاة( وجب عليك  )إذا قطعت وجوبت 

فان متعلق كل منهما في افق الجعل غير متعلق الآخر، ويستحيل الاتحاد والاندكاك في 

الفعلية والانطباق فلا المتعلق، واما في مرحلة  حكم   هذا الافق لا في الحكم ولا في 

الفاعلية والمح هو  وإنما  احدهما في الآخر  يندك  كيك رحتى  متعلق كل  ة  نعم  تقدم،  ما 

ق على المجمع في مورد الاجتماع، ولكن المجمع ليس متعلق  منهما في هذه المرحلة ينطب

انما  الحكم بل هو مشتمل على الملاك الاقوى والأكد، باعتبار ان الاندكاك والاتحاد 

 . ة والمحركيةهما فيه وفي الفاعلي

 عن هذه الصورة أمور:   البحثنتيجة 

كانت   لا  هناالأول:   لعنوانين  به  المقطوع  للحكم  مماثل  حكم  جعل  من  مانع 

الصيام   بينهما عموماً من وجه أو عموماً مطلقاً كقولنا: )اذا قطعت بوجوب  النسبة 

 وجب عليك الصيام(، ولا يكون لغواً لأنه يؤكد الحكم الأول.

بينهما عموم من وان  الثاني:   السيد الاستاذ+ من ان النسبة  افاده  ي  مبن  هجما 

كن قد عرفت انه جزء الموضوع لا  على ان القطع في المقام تمام الموضوع للحكم، ول

 تمامه، وعليه فتكون النسبة بينهما عموماً مطلقا.

مع الثالث:   المتماثلين  الحكمين  احد  اندكاك  من  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  ان 

في  الآ ولا  الجعل  مرحلة  في  لا  يتم  لا  الاجتماع،  مورد  في  الفعلية لة  حرمخر 

، فان اجتماع ملاكين المبادئونان في مرحلة  والانطباق، نعم الاندكاك والاتحاد فيه يك



 (173)  ..................................................................................اقسام القطع

 متماثلين في شيء واحد لا يمكن، فلا بد من الالتزام بالاندكاك والاتحاد بينهما.

إلى  الرابع:   يرجع  البحث لا  انه هل  ان هذا  التجري، وهو  المتقدم في  البحث 

 مل المتجري والعاصي معاً أولا، كما مرّ. يش يمي يمكن جعل خطاب تحر

و  الرابعة:  في  الصورة  الكلام  ويقع  نفسه،  موضوع  في  بحكم  القطع  اخذ  هي 

 هذه الصورة في مقامين:  

الأول:   مرتبة المقام  بلحاظ  نفسه  موضوع  في  بحكم  القطع  اخذ  امكان  في 

 واحدة.

 ين.تبتفي امكان أَخذه في موضوع نفسه بلحاظ مرالمقام الثاني: 

المقام الأول  الكلام في  انه لا شبهة في استحالة ذلك،    أما  فقد ذكر الاصحاب 

 ويمكن تقريب الاستحالة بوجهين:  

عليها كذلك وهو  مباشرة وتقدمه  نفسه  الشي على  توقف  يستلزم  انه  الأول: 

  فإذا هذا مركب من القطع ومتعلقة وهو الحكم،    الموضوع علىلأنّ    مستحيل، وذلك 

 وضوع لنفسه، لزم تقدمه على نفسه مباشرة وهو مستحيل.ء المجز مكفرض ان الح

الطريقي اي   العلم  المأخوذ في الموضوع  اذا كان  فيما  يتمّ  انما  ولكن هذا الوجه 

م الموضوع،  حيثيّة اضافته إلى المعلوم بالعرض، إذ حينئذٍ لا يمكن ان يكون العلم تما

عليه فيلزم المحذور المذكور،  ، ومكفلا محالة يكون جزء الموضوع وجزؤه الآخر الح

وذ في الموضوع العلم الصفتي أي حيثيّة اضافته إلى المعلوم بالذات واما اذا كان المأخ

 وكان تمام الموضوع، فلا يلزم هذا المحذور.

 والخلاصة، ان هناك ثلاثة فروض:  

 كون المأخوذ في الموضوع العلم الطريقي.ان يالفرض الأول:  

 ن المأخوذ فيه العلم الصّفتي بنحو تمام الموضوع.يكو ناالفرض الثاني: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (174)

 ان يكون المأخوذ العلم الصّفتي ولكن بنحو جزء الموضوع.الفرض الثالث: 

الأول، الفرض  لنفسه    أما  موضوعاً  الحكم  كون  يستلزم  لأنه  مستحيل،  فهو 

 وأما الفرض الثاني فلا مانع منه ولا يستلزم أي محذور. وكذلك الفرض الثالث،

من نيثاال المحقّقين  بين  والمشهور  المعروف  هو  وهذا  الدوّر،  يستلزم  انه   :

على  الحكم  توقّف  باب  من  العلم  على  يتوقّف  الحكم  ان  بتقريب  الاصوليين، 

 موضوعه والعلم يتوقف عليه من باب توقف العلم على معلومة، هذا. 

وضوع ان  الم  في  المراد من العلم المأخوذلأنّ    مناقشة فيه مجالاً، وذلك ولكن لل

العل يكون  كان  محالة  فلا  الموضوع،  تمام  يكون  ان  يمكن  لا  انه  فحيث  الطريقي،  م 

جزأه وجزؤه الآخر المعلوم بالعرض وهو الحكم، فحينئذ وانّ كان يلزم محذور تقدّم  

 لدور بل بالذات ومباشرةً.  الشي على نفسه، إلاّ انه ليس من جهة لزوم ا

العلم   منه  المراد  كان  الموضفتيصل اوان  جزء  كان  فان  الآخر ،  وجزؤه  وع 

جهة  من  لا  لكن  نفسه،  على  الشي  تقدّم  وهو  المذكور  المحذور  يلزم  فأيضاً  الحكم، 

الدور انما  لأنّ    وجه لتقريب استحالة ذلك بالدّور،  الدور بل بنفسه ومباشرةً، فإذاً لا 

ن تمام الموضوع  كا  ناو من جهة استلزامه تقدّم الشي على نفسه لا في ذاته،  يكون محالاً 

المزبور، المحذور  يلزم  على لأنّ    فلا  يتوقف  لا  انّه  إلاّ  عليه،  متوقّفاً  كان  وان  الحكم 

 لا يلزم في هذا الفرض تقدم الشي على نفسه.  الحكم، فإذاً 

الثلاثة، فالنتيجة: ان تقريب الاستحالة بالدور غير صحيح في تم  الفروض    ام 

الألأنّ   الفرضين  في  اين لوالاستحالة  لزوم  جهة  من  هي  على    نما  الشي  تقدّم  محذور 

الثالث  الفرض  مقدمة خارجية كالدور، واما في  بواسطة  وبالذات لا  مباشرة  نفسه 

 فلا دور ولا تقدم الشي على نفسه مباشرة.  

قريب الدور من انه ومن هنا، يظهران ما أورده المحقق الاصفهاني+ ـ على ت



 (175)  ..................................................................................اقسام القطع

 العلم الطريقي أي حيثيّة اضافته إلى المعلوم وع  ضومبني على ان يكون المأخوذ في الم

الدور، يلزم  فحينئذ  على  لأنّ    بالعرض،  توقفه  باب  من  العلم  على  يتوقف  الحكم 

كان   اذا  واما  متعلقة،  على  توقفه  باب  من  الحكم  على  يتوقف  والعلم  موضوعه، 

المأخوذ   كملحابصفتي فلا دور لا يتمّ، وذلك لما مرّ من ان العلم  المأخوذ فيه العلم ال

يّة، فأيضاً لا يلزم الدور بل يلزم ما هو نتيجة  في موضوع نفسه ان كان بنحو الطريق

الدور في نفسه ليس بمحال  لأنّ    الدور وهو تقدم الشي على نفسه مباشرة وبالذات،

 فسه. وانما يؤدّي إلى المحال وهو تقدّم الشي على ن

الموضو جزء  كان  فان  الصفتية،  بنحو  كان  لزم  جزؤو  عوان  الحكم،  الآخر  ه 

تقدّ  محذور  فلا  أيضاً  الموضوع،  تمام  كان  الدور وان  بدون  مباشرة  نفسه  على  الشي  م 

 ولا تقدم الشي على نفسه مباشرة.  دور

النتيجة، وهي ان العلم بالحكم المأخوذ في   إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه 

فلا  مو الموضوع،  تمام  وكان  صفتياً  كان  ان  نفسه  اكميضوع  لا ن  استحالته  ثبات 

على نفسه مباشرة هذا، ولكن بإمكاننا اثبات استحالة ذلك  بالدوّر ولا بتوقف الشي  

 بوجوه أخرى : 

الأول:   الفروض الوجه  تمام  في  القاطع  بنظر  الدور  محذور  يستلزم  ذلك  ان 

في  والنكتة  الواقع،  في  لا  مطابق  السابقة  قطعه  ان  يرى  دائمًا  القاطع  ان  هي  ذلك   

وقاولل بالذا ع  المقطوع  مطابقة  وعدم  الخطأ  يحتمل  على لا  بالعرض،  للمقطوع  ت 

للمقطوع  كان  لما  بالعرض، ولولاه  للمقطوع  بالذات  المقطوع  تبعية  يرى  انه  اساس 

بالعرض   المقطوع  على  ومتوقف  الذهن  افق  في  صورة  بنظره  لأنه  وجود،  بالذّات 

علوم بالذات قد اخذ في الم نافرض   فإذاكتوقف الصورة على ذي الصورة، وعلى هذا 

المعلوم بالعرض لأنّ    موضوع المعلوم بالعرض، لزم الدور بنظر العالم لا في الواقع،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (176)

بالذات   باب توقف الحكم على موضوعه، والمعلوم  بالذات من  المعلوم  يتوقف على 

ذي الصورة، فلذلك لا يمكن للمولى ان يتوقف عليه من باب توقف الصورة على  

لا يعقل جعل مثل  بحكم في موضوع نفسه لأنه بنظره مستحيل، وطع  ا قليأخذ قطع ا

 هذا الحكم الذي يستحيل فعلية فاعليته ومحركيته خارجاً.

الثاني:   الثلاثة  الوجه  الفروض  تمام  في  القاطع  بنظر  الخلف  ذلك  من  يلزم  انه 

ال ان  فيه  والسبب  له المتقدمة،  ومرآة  الواقع  إلى  طريقاً  قطعه  كون  بحكم    قاطع 

بقطع    سب،فح الواقع  في  ثابت  به  المقطوع  ان  فيه يرى  ثبوته  وان  قطعه  عن  النظر 

مفروغ عنه في المرتبة السابقة ولا يرتبط بثبوت قطعه، ومن هنا يكون ثابتاً فيه وان لم 

فسه بنظر القاطع يقطع به، ونتيجة ذلك هي استحالة اخذ القطع بحكم في موضوع ن

ن  لواقع، وقطعه طريق اليه وكاشف عنه بدون ا افي  تلأنه اذا قطع بحكم يرى انه ثاب

يكون له دخل في ثبوته، ضرورة انّ الطريق لا يعقل ان يكون علة لذي الطريق، وإلاّ 

 لزم ان يكون متقدما عليه رتبه لا متاخراً عنه وهذا خلف. 

ه في موضوع نفسه لزم الخلف بنظر القاطع، أخذ المولى قطعه ب  فإذا وعلى هذا،  

انه ثابت في الواب كجوملأنه ب قع في المرتبة السابقة بقطع ون قطعه طريقا إليه يرى 

النظر عن قطعه، وبموجب ان قطعه موضوع له انه غير ثابت في الواقع بقطع النظر  

لواقع في عنه بل هو متفرع على ثبوته وهذا خلف، إذ يلزم من فرض ثبوت الحكم في ا

، فلذلك لا يمكن للمولى ان يأخذ قطع  ذلكك  هالمرتبة السابقة بنظر القاطع عدم ثبوت

 طع بحكم في موضوع نفسه، لأنه مستحيل بنظر القاطع من جهة الخلف.القا

الخلف  يستلزم  نفسه  موضوع  في  أخذ  اذا  بالحكم  القطع  ان  والخلاصة، 

ا فيه  المأخوذ  كان  سواء  القاطع،  بنظر  وعلى والتناقض  الصفتي،  أو  الطريقي  لعلم 

 الموضوع أو جزؤه. ام تم الثاني سواءً كان



 (177)  ..................................................................................اقسام القطع

ان اخذ القطع بحكم في موضوع نفسه في مرتبة الجعل، يستلزم  الوجه الثالث:  

حينئذ،   مستحيلة  فعليته  ان  حيث  الحكم،  وصول  مرتبة  في  نفسه  على  الشي  توقف 

كلف يستحيل جعله لأنه ومن الواضح ان كل حكم يستحيل فعليّته ووصوله إلى الم

 لغو وجزاف.  

ان ذلك:  في بفعلي  علمال  بيان  موضوعه  بفعلية  العلم  على  يتوقف  الحكم  ة 

النجس كان يعلم بنجاسته، واذا   فإذاالخارج   الماء بأحد أوصاف  علم المكلف بتغير 

علم   الوقت  بدخول  المكلف  علم  واذا  بالملاقاة،  انفعاله  بعدم  علم  الماء  بكريّة  علم 

العلم بالحكم  ، فاذكالصلاة، واذا علم بالاستطاعة علم بوجوب الحج وهبوجوب  

 ود موضوعه في الخارج.  الفعلي يتوقف على العلم بوج

إذ لا طريق لنا إلى فعليّة الاحكام الشرعية إلا من طريق احراز موضوعاتها في  

هذا   وعلى  مرحلة   فإذاالخارج،  ففي  نفسه،  موضوع  في  مأخوذاً  بالحكم  العلم   كان 

بالعلم، العلم  العلم بالحكم على  يتوقف  أعلى  الفعلية  بالحكم   الثاني  العلم  ان  ساس 

فوصول الحكم يتوقف على وصول موضوعه، وحيث ان العلم بالعلم هو الموضوع،  

بالعلم   شيء  كل  حضور  ان  من  تقدّم  لما  بالحكم  العلم  نفس  هو  بل  آخر  علما  ليس 

لذهب إلى ما لا نّاية له، ضرورة ان في وحضور العلم بالذات وليس بعلم آخر وإلاّ  

حض واً روالنفس  بحضو  لا  بالذات  وهو  الحكم  حضور  وهو  ونتيجة  احداً  آخر،  ر 

ذلك هي ان العلم بالحكم يتوقف على العلم بالحكم وهو من توقف الشي على نفسه، 

 هذا. 

وللمناقشة فيه مجال، وذلك لأنه لو امكن أخذ العلم بالحكم في موضوع نفسه 

مر فعلفي  من  مانع  فلا  محذور،  منه  يلزم  ولا  الجعل  إلى    هذا  ةيتبة  ووصوله  الحكم 

ان وص باعتبار  به،  المكلف،  العلم  بنفس  الفعلية    فإذاوله  مرحلة  في  المكلف  به  علم 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (178)

انه ليس هنا الا علم واحد في افق النفس  فقد وصل إليه بنفس هذا العلم، ضرورة 

بالحكم أو الموضوع، فما في هذا الوجه من  وهو العلم بالحكم، سواء عبر عنه بالعلم  

ه من باب توقف العلم كم ووصوله يتوقف على العلم بالحكم ووصولبالح  ملان الع

بالحكم على العلم بموضوعه، لا يرجع إلى معنى محصّل، بداهة ان فرض تعدد العلم 

 بالحكم خلاف الوجدان. 

ال غير  الموضوع  كان  اذا  فيما  يتصور  انما  هذا  ان  ولنأخذ  نعم،  بالحكم،  علم 

فيه، نحن  لما  أي  لذلك  موه  بمثال  او  اخذ  من  ثبوتاً  مانع  لا  انه  فرضنا  اذا  لعلم ا 

المرتبة،   هذه  في  نفسه  موضوع  في  الجعل  مرتبة  في  القصر  ذلك   فإذابوجوب  أمكن 

المكلف اذا علم بوجوب القصر على لأنّ    ثبوتاً فلا مانع من وصوله في مرتبة الفعلية،

لكن الصغرى غير ، وهيللم يكن مسافراً فقد علم بالكبرى وانّا وصلت إ المسافر، فان

مسافرا   كان  وان  العلم متحققة،  وهي  الكبرى  وصول  مع  الصغرى  تحققت  فقد 

بوجوب القصر على المسافر العالم بالجعل وهذا العلم كما انه فرد للموضوع المأخوذ  

ول وبدون لزوم أيّ محذور من  في عالم الجعل كبروياً، فكذلك انه علم بالحكم المجع

 فسه. نعلى الدور أو توقف شيء

الكبرى   بتحقق  منوط  وتنجزّه  المكلف  إلى  الحكم  وصول  ان  والخلاصة، 

معاً،   الصغرى    فإذاوالصغرى  المستطيع وتحققت  الحج على  بالكبرى كوجوب  علم 

  فرضنا   فإذاوهي الاستطاعة في الخارج، فقد وصل وجوب الحج إليه وتنجز، وعليه  

فسه في مرتبة واحدة وهي  ع نوضوامكان اخذ العلم بالحكم كوجوب الحج مثلا في م

ينئذ اذا جعل المولى وجوب الحج كذلك فقد تحققت الكبرى وهي مرتبة الجعل، فح

علم  فقد  به  العالم  للمستطيع  مجعول  الحج  وجوب  بان  علم  اذا  والمكلف  الجعل، 

وعندئذ   الاس   فإذابالكبرى،  وهي  الصغرى  وهو تحققت  بالحكم  والعلم  تطاعة 



 (179)  ..................................................................................اقسام القطع

ر ان إليه صغرى وكبرى موضوعاً محمولا، باعتباوب  جولوجوب الحج، فقد وصل ا

 الموضوع عين الوصول والعلم لاشيء آخر. 

وبكلمة، ان فعلية الحكم انما هي بفعلية الصغرى وتطبيق الكبرى المجعولة في  

 مرتبة الجعل في موضوع أخذ العلم بالحكم في  فإذا الشريعة المقدسة عليها، وعلى هذا  

مرتبة الفعلية فقد     إذا علم المكلف بالحكم بتمام قيوده فينئذٍ يحفنفسه في هذه المرتبة،  

قد تحقق، بالحكم وهو  العلم  انه  المفروض  إذ  الموضوع  إذا كان لأنّ    تحقق  الموضوع 

العلم بالحكم فهو قد تحقق بنفسه لا بعلم آخر، ضرورة ان حضور كل شيء انما هو 

ولا    لا نّاية له، فإذاً لا دور  ما   لى إلعلم، وحضور العلم انما هو بنفسه وإلاّ لذهب  با

 توقف الشيء على نفسه. 

في   بالحكم  العلم  أخذ  ان  وهي  النتيجة،  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  قد  هنا  إلى 

موضوع نفسه في مرتبة واحدة وهي مرتبة الجعل لا يمكن، إما من جهة لزوم محذور  

 ظر القاطع أو الخلف. الدور مطلقا بن

بالح العلم  أخذ  يمكن  في  في  مكوهل  الفعلية  هذه مرتبة  في  نفسه  موضوع   

 المرتبة؟ 

من   ليست  الفعلية  مرتبة  فان  الحقيقية،  القضايا  في  يمكن  لا  انه  والجواب: 

فعلية الحكم بفعلية موضوعه قهريّة فلا لأنّ    مراتب الحكم ولهذا لا ترتبط بالشارع،

واما   جعلية،  فيتكون  الجعل  مرتبة  ان  فحيث  الخارجية  القضايا  مرتبة  هي    اهفي 

أحد   الفعلية، لاستلزامه  نفسه  موضوع  في  فيها  بالحكم  العلم  اخذ  يمكن  فلا 

 المحذورين المتقدمين.

الثاني المورد  الكلام في  العلم بالحكم في موضوع نفسه بلحاظ    وأما  وهو أخذ 

عل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول مرتبتين، بان يؤخذ العلم بالحكم في مرتبة الج



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (180)

 ولا؟ ك أذل فهل يمكن

العلم  أخذ  جواز  وهو  الأول،  القول  الصحيح  قولين،  فيه  ان  والجواب: 

الدور بنظر   بالحكم في مرتبة في موضوع نفسه في مرتبة أخرى، ولا يلزم منه محذور 

الأول    القاطع أما  الخلف:  ولا  مباشرة  نفسه  على  الشيء  توقف  علم الفلأنّ  ولا 

 مرتبة الجعل، ولا يتوقف عليه في ة فيقلعبالحكم يتوقف عليه من باب توقفه على مت

مرتبة  مر وهي  الفعلية  مرتبة  في  فهو  الحكم  وأما  الفعلية،  مرتبة  وهي  المجعول  تبة 

بنظر   حتى  دور  لا  فإذاً  موضوعه،  على  توقفه  باب  من  العلم  على  يتوقف  المجعول، 

العلأنّ    القاطع، عليه  يتوقف  يتوقفما  ما  الجعل غير  مرتبة  الحكم في    على  لم وهو 

لا توقف الشيء على نفسه مباشرة، وكذلك لا  لعلم وهو الحكم في مرتبة المجعول، وا

القاطع، بنظر  الحكم لأنّ    خلف  ان  يرى  وكاشفاً،  طريقاً  قطعه  كون  بحكم  القاطع 

النظر عن قطعه به وما هو متوقف على قطع   المقطوع به ثابت في مرتبة الجعل بقطع 

المجع مرتبة  الحكم في  هو  الواقع ولا في    ذاً لا تهافت ولا خلف لافإ  ،لوالقاطع  في 

القاطع، القاطع ملتفت إلى ما ان ما يتوقف على قطعه هو ثبوت الحكم في  لأنّ    نظر 

بجعل   ثابت  لأنه  عليه،  يتوقف  لا  فهو  الجعل  مرتبة  في  ثبوته  وامّا  المجعول،  مرتبة 

النظر ع القطعالشارع مع قطع  فإذاً ما هو متعلق  القاطع،  القطع   مغير  ن قطع  ا هو 

 في الواقع ولا بنظر القاطع.  ذور في ذلك اصلا لاموضوع له، ولهذا لا مح

فالنتيجة: انه لا مانع ثبوتاً من أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع  

 نفسه في مرتبة المجعول وهي مرتبة الفعلية، هذا. 

النا المحقق  والسيّد  وذهب  الث    R  الأستاذئيني  القول  استحالة    وهو،  انيإلى 



 (181)  ..................................................................................اقسام القطع

 .  (1) أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول

وقد افاد السيد الاستاذ+ في وجه الاستحالة: ان المراد من أخذ القطع بحكم 

كم في في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول ليس أخذ قطع قاطع بالح

في   حكم  موضوع  في  المرتبة  ذلك  الم  تبةمرهذه  إن  ضرورة  آخر،  لشخص  جعول 

القاطع  خ قطع  أخذ  منه  المراد  بل  ثبوتاً،  امكانه  في  شبهة  ولا  الكلام  محل  عن  ارج 

لا   ذلك  فان  المجعول،  مرتبة  في  نفسه  حكم  موضوع  في  الجعل  مرتبة  في  بالحكم 

للقاطع طالما لم يصر فعليا بفع الحكم في مرتبة الجعل لا يكون حكلأنّ    يمكن، ة ليمًا 

صار فعلياً بفعلية موضوعه وانطباقه عليه صار حكمًا له،   فإذاعه في الخارج،  وضوم

قطعه  لأنّ    صار حكمًا له، استحال أخذ القطع به في موضوع نفسه للزوم الدور،  فإذا

ليه  به متوقف عليه من باب توقف القطع على متعلقه، والفرض ان متعلقه متوقف ع

 . من باب توقف الحكم على موضوعه

للموضوع لاً مث الحقيقيّة  القضية  بنحو  المسافر  على  المجعول  القصر  وجوب   

المقدّر وجوده في الخارج، لا يكون حكمًا للقاطع به في مرتبة الجعل ما لم يصر مسافراً،  

 مه،صار مسافراً صار وجوب القصر حكمًا له فحينئذٍ يكون قطعه به قطعاً بحك   فإذا

لأنّ   الخلف،هذا الحكم لمحذور الدور وفس  ع نضوولا يمكن أخذ هذا القطع في مو

هذا القطع متوقف على هذا الحكم من باب توقفه على متعلقه، والمفروض ان الحكم  

متوقف عليه من باب توقف الحكم على موضوعه، أما لزوم الخلف فلفرض ان هذا  

 هذا.  ( 2) له خلف القطع طريق إلى الحكم، فافتراض انه موضوع

   ل :اوللمناقشة فيه مج

 

 . 14ص  2التقريرات ج (أجود 1)

 . 44ص  2(مصباح الاصول ج 2)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (182)

الحقيقيّة    أولاً: القضيّة  بنحو  الحكم  جعل  هو  الجعل  عالم  من  المقصود  إن 

افراده  جميع  إلى  الموضوع  هذا  نسبة  وتكون  الخارج،  في  وجوده  المقدّر  للموضوع 

  ذا فإخارجاً على حدٍّ سواء، ويعبّر عن هذه القضيّة بالكبرى الشرعية أيضاً، وعلى هذا 

ه في الخارج مثلا للموضوع المقدّر وجودجّ  الحب  فرض ان المولى جعل الحكم كوجو

المرتبة وهي مرتبة الجعل في موضوع    كالمستطيع، العلم به في هذه  فلا مانع من أخذ 

منوطة  فاعلية وجوب الحج على زيد  فعلية  ان  المجعول، ومعنى هذا  مرتبة  نفسه في 

 الم به.بان يعلم بجعله على المستطيع الع

و فرض  الشارع  ان  اجووبكلمة،  اللمسد  بوجوب  العالم  وجعل  افر  قصر 

لا فيه  محذور  ولا  عليه،  القصر  الجعل ولا  وجوب  عالم  في    في  أما  المجعول:  عالم  في 

لا   وهو  وشروطه،  قيوده  بتمام  الوجود  مفروض  أخذ  قد  فيه  الموضوع  فإن  الأول 

م كاني فلا مانع من أخذ العلم بالحيتوقف الا على مجرد الفرض والتقدير، وأما في الث

مفي نفسه    موضوع  في  الجعل  فإن  رتبة  فاعليته،  فعلية  مرتبة  المجعول وهي  مرتبة  في 

الموضوع كالاستطاعة والعقل والبلوغ   قيود  الناحية حال سائر  العلم من هذه  حال 

 كان الشخص واجداً لهذه القيود في الخارج وعالماً   فإذاونحوها من الشروط العامة،  

 كم في حقه فعليا. الح صارو بالكبرى، انطبقت الكبرى عليه

فإن   فإذاوعلى هذا   به،  العالم  المستطيع  المكلف بجعل وجوب الحج على  علم 

علمه بجعل وجوب الحج مصداق  لأنّ    كان مستطيعاً صار وجوب الحج عليه فعلياً،

في الموضوع  قيد  افراد  احد  يتحقق  وبه  للموضوع  قيداً  المأخوذ   فإذاالخارج،    للعلم 

م في حقه فعلياً، فإذاً لا دور ولا خلف أما الأول د، صار الحكقيوال  ئركان واجداً لسا

ما يتوقف على العلم غير ما يتوقف العلم عليه، فان العلم يتوقف على الجعل، فلأنّ  

لا   والعلم  المجعول  هو  العلم  على  يتوقف  وما  العلم،  على  يتوقف  فلا  الجعل  وأما 



 (183)  ..................................................................................اقسام القطع

 يتوقف عليه.

لقاطع باعتبار انه يرى ان قطعه طريق  نظر ام بيلز  الخلف انمافلأنّ  وأما الثاني  

ذلك،  يلزم  فلا  المقام  وأما في  الخلف،  لزم  موضوعه  في  مأخوذاً  فلوكان  الواقع،   إلى 

إلى لأنّ   بالنسبة  موضوع  هو  وانما  له  موضوعاً  وليس  اليه  طريق  بالجعل  قطعه 

 حد. واوموضوعاً بالنسبة إلى شيء المجعول، فإذاً لا يكون القطع طريقاً 

الجعل  مرحلة  في  الدليل  لسان  في  المأخوذ  بالحكم  العلم  ان  قلت:  شئت  وان 

حاله حال سائر القيود المأخوذة في لسان الدليل في هذه المرحلة، وهذه القيود جميعاً  

العاقل  البالغ  وجود  فرض  الشارع  ان  فكما  الخارج،  في  الوجود  مفروضة  أخذت 

الم فرالقادر  فكذلك  الخارج،  في  اوجوض  ستطيع  وبعدد  فيه  بالحكم  الفرض   لعالم 

الجعل موضوعا   مرحلة  اخذت في  قد  كافة  القيود  عليه، وهذه  الحج  جعل وجوب 

الذهن،   ام  الخارج  موطنها  كان  سواء  المجعول  مرحلة  في  المكلف   فإذاللحكم  علم 

ن واجد لهذه القيود،  بجعل وجوب الحج على البالغ العاقل القادر المستطيع، فإن كا

ن حاله حال سائر القيود، فكما ان نسبة سائر وبه فيه منها العلم فاوج  ضوعموتحقق  

القيود المأخوذة في مرحلة الجعل مفروضة الوجود إلى جميع المكلفين على حدّ سواء، 

 فكذلك نسبة العلم المأخوذ في هذه المرحلة مفروض الوجود.

الاستاذ+   السيد  ذكره  ما  الجع-وأما  مرحلة  في  الحكم  ان  ما  حك  ليسل  من 

عل يكون  حتى  ومحل للعالم  المجعول،  مرحلة  في  نفسه  موضوع  في  مأخوذاً  به  مه 

الكلام انما هو في أخذ علم العالم بحكمه في هذه المرحلة في موضوع نفسه في مرحلة 

المجعول، وهذا غير ممكن في المقام إذ لا حكم للمكلف في مرحلة الجعل حتى يمكن 

حلة الفعلية، فلا يمكن  ة المجعول، واما في مررحل مفي  أخذ علمه به في موضوع نفسه

الدور كما مرّ  فهو مبني على ان الحكم في مرحلة الجعل والاعتبار    -ذلك لاستلزامه 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (184)

الخارج،  بالموضوع فعلا في  متلبساً  لمن يكون  انه حكم  بمعنى  حكم اضافي ونسبي، 

ة ان الموضوع  ور، ضررىفليس حكمًا له وهذا كما ت  واما من لم يكن متلبساً به كذلك،

مرحلة  الخارج   في  في  وجوده  على  يتوقف  لا  وهو  الوجود  مفروض  مأخوذ  الجعل 

العالم   المستطيع  فرض وجود  فالشارع  والتقدير،  الفرض  فيه  يكفي  بل  فيه،  وفعليته 

انه   حيث  فالموضوع  واقعاً،  وجوبه  عليه  وجعل  الاعتبار  مقام  في  الحج  لا بوجوب 

مقام   في  شيء  على  والتقدير،  الا  علالجيتوقف  الفرض  الحكم على  كنسبة  فنسبته 

 المجعول عليه إلى جميع افراد المكلف على حدٍّ سواء. 

اذا كان    فإذاوحينئذٍ   تلبّس فرد بهذا العلم خارجاً، صار الحكم في حقّه فعلياً 

وفرد   مصداق  انه  باعتبار  أيضاً،  الموضوع  قيود  بسائر  الكبرى  متلبساً  في  للموضوع 

االشر في  ة  المجعول وهذه  المقدّسة،  تحقق يعة  من  إلى  مضافة  انّا  لا  مطلقة  لكبرى 

 موضوعها فيه، وإلاّ لكانت القضايا الحقيقيّة الشرعية قضايا خارجية، وهو كما ترى. 

في وثانياً:   الفعلي  بالحكم  العلم  أخذ  إلى  يرجع  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  ان 

م  ستحالته، فان محل الكلا اة في بهخارج عن محل الكلام ولا ش  موضوع نفسه، وهو

المجعول   مرتبة  في  نفسه  موضوع  في  الجعل  مرتبة  في  بالحكم  العلم  أخذ  في  هو  انما 

 وهذا لا مانع منه ولا يلزم فيه محذور الدور أو الخلف كما تقدّم.

جية، حيث ان  ان ما ذكره السيد الاستاذ+ انما ينطبق على القضايا الخاروثالثاً:  

وقاً  اقيقة، فلهذا يكون جعله فيها مسو للموجود في الخارج ح  هانماا  جعل الحكم فيه

في موضوع  الجعل  مرتبة  في  بالحكم  العلم  اخذ  يمكن  لا  القضايا  هذه  وفي  لفعليته، 

نفسه في مرتبة المجعول، إذ ليس في هذه القضايا مرتبتان: الأولى مرتبة الجعل والثانية  

المجع مرمرتبة  وهي  واحدة  مرتبة  بل  ا تبول،  الملجعة  لمرتبة  المساوقة  على ل  جعول، 

 أساس ان جعل الحكم للموضوع المحقق في الخارج مساوق لفعليته.



 (185)  ..................................................................................اقسام القطع

العلم بالحكم في   السيد الاستاذ+ من عدم امكان أخذ  فالنتيجة: ان ما ذكره 

 مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول غير تامّ.

المحقق   استوأما  على  بنى  فقد  إلى   ذلكلة  حاالنائيني+  الاشارة  بدون    ولكن 

 وجهها، ولعل نظره في ذلك إلى ما ذكره السيد الاستاذ+ أو إلى لزوم الدّور. 

تقييد  في  ظاهراً  الاثبات  مقام  في  الدليل  يكون  التي  الموارد  ففي  هذا  وعلى 

حكم في مرتبة الجعل في  الحكم بالعالم به، فبناءً على ما ذكرناه من امكان اخذ العلم ب

قام الثبوت، فلا مانع من الالتزام بذلك في مقام  في مرتبة المجعول في مسه  نف  وعموض

من استحالة ذلك الاثبات، واما بناءً على ما ذكره المحقق النائيني والسيد الاستاذ  

اهر  في مقام الثبوّت، فلا يمكن الالتزام به في مقام الاثبات ولا بدّ من التصّرف في ظ

 ين: هذين القولين في مسألتين ة ب مرالدليل فيه، وتظهر الث

القصر الأولى:   بوجوب  الجاهل  للمسافر  القصر  موضع  التمام  صحة  مسألة 

والروايات الواردة في تفسيرها   (1)مقتضى الآية الشريفةلأنّ    عليه في الشريعة المقدّسة،

التمام فيها  عليه  القصر  بوجوب  الجاهل  المسافر  وظيفة  وجوب ان  واختصاص   ،

 .(2)لا مطلقاً به لم عاالقصر بال

عليه الثانية:   بوجوبه  الجاهل  للمكلف  الاخفات  موضع  الجهر  صحة  مسألة 

الجاهل  المكلف  وظيفة  ان  المسألة  في  الواردة  الروايات  من  المستفاد  فان  وبالعكس، 

  بوجوب الجهر في الصلوات الجهرية الإخفات وبالعكس، وهذه الروايات تدل على 

ا، وكذلك الحال بالنسبة عالم بوجوبها لا مطلقبالية  هراختصاص وجوب القراءة الج

 

 . 101(سورة النساء الآية 1)

 . 4من صلاة المسافر ح  17ب   531ص  5(وسائل الشيعة ج 2)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (186)

 . (1)إلى وجوب القراءة الاخفاتية

الأخذ   من  مانع  المسألة فلا  الصحيح والمختار في  الأول، وهو  القول  اما على 

بظواهر تلك الادلة في كلتا المسألتين، والالتزام بان وجوب القصر في المسألة الأولى  

بجع العالم  بالمسافر  ووجوال  في  لهمختص  المقدّسة،  في شريعة  والاخفات  الجهر  ب 

المسألة الثانية مختصّ بالمصلي العالم بجعله في الشرع دون الاعمّ منه ومن الجاهل به، 

 وتمام الكلام في ذلك قد تقدم بشكل موسع في ضمن البحوث السالفة. 

كن يم  لاد عن ظواهر تلك الادلّة ووأما على القول الثاني، فلا بدّ من رفع الي

قد حمل السيد الاستاذ+ هذه الادلة التي تدل على صحة التمام  الاخذ بها، ومن هنا ف

موضع القصر والجهر موضع الاخفات وبالعكس على انه احد فردي الواجب لا انه  

المكلف  جهل  حالة  وهي  الحالة  هذه  في  الواجب  بان  معللا  تعييناً،  بحدّه  الواجب 

التمام وكذلك الحال     والتمام، فلهذا يصحلقصر ابين ب القصر عليه، هو الجامع  بوجو

 في مسألة الجهر والاخفات. 

التقابل بين الاطلاق والتقييد من تقابل التضاد،    وقد افاد+ في وجه ذلك ان 

عن لحاظ لأنّ   عبارة  التقييد وهو  مقابله  وفي  القيد،  عدم  لحاظ  عبارة عن  الاطلاق 

ييد في مورد،  هنا اذا استحال التقمن  ، ودةاضح ان بين اللحاظين مضاالقيد، ومن الو

يستلزم   مورد  في  الضدّين  أحد  استحالة  ان  أساس  على  ضرورياً،  فيه  الاطلاق  كان 

فيكون  به  بالعالم  الحكم  تقييد  استحال  حيث  المقام  وفي  فيه،  الآخر  وجود  ضرورة 

د  ن تستلزم ضرورة ثبوت الضاطلاقه ضرورياً، بداهة ان استحالة ثبوت احد الضدّي

 الواقع مشتركاً بين العالم والجاهل، وان الواجب في  فلذلك يكون الحكم في  خر،الآ

 

 من القراءة في الصلاة.  26ب   766ص  4(وسائل الشيعة ج 1)



 (187)  ..................................................................................اقسام القطع

في  وكذلك  والتمام  القصر  بين  الجامع  عليه،  القصر  بوجوب  المسافر  جهل  حال 

مسألتي الجهر والاخفات، ونتيجة ذلك هي ان المسافر الجاهل بوجوب القصر عليه 

ته باعتبار  قصد القربة، صحت صلانه  ى م شقصراً في هذه الحالة وتم  اذا أتى بالصلاة

 انّا أحد فردي الواجب لا أنّا الواجب بعينه.  

 وبكلمة أوضح، ان في المسألة قولين:  

ان أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضع نفسه في مرتبة  القول الأول:  

 ، وهذا القول هو الصحيح. المجعول ممكن ثبوتاً ولا مانع منه في هذا المقام

ان ذلك لا يمكن ثبوتاً، وهذا القول هو المعروف والمشهور بين  الثاني:  ل  قو لا

 الاصحاب منهم مدرسة المحقق النائيني+.  

 وتظهر الثمرة بين القولين في موردين: 

، فانه على المبادئالأول: فيما اذا شك في دخل العلم في ملاك الحكم في مرحلة  

الأول   باطلاالقول  الّتمسك  من  مانع  إذطاالخ  قلا  فيه،  دخله  لنفي  له    ب  كان  لو 

دخل فيه لأخذه المولى قيداً للحكم في مرحلة الجعل، على اساس ان كل قيد أخذ في 

لسان الدليل في مرحلة الجعل، فهو قيد للحكم والملاك معاً، باعتبار ان ما هو شرط  

دم  وع ل،شرط للحكم في مرحلة الجع، فهو المبادئلاتصاف الفعل بالملاك في مرحلة 

 .  المبادئحلة الجعل يكشف عن عدم دخله في الملاك في مرحلة أخذه قيداً له في مر

وأما على القول الثاني فلا يمكن التمسك بإطلاق الخطاب لإثبات عدم دخله  

في الملاك، لاحتمال ان له دخلا فيه في الواقع، ولكن عدم تقييد الحكم به في مرحلة 

لا من اجل اطلاق الملاك التقييد واستحالته    هذاان  مكل، إنما هو من جهة عدم االجع

 وعدم تقييده 

القراءة   وصحة  قصراً  الصلاة  موضع  تماماً  الصلاة  صحة  مسألة  في  الثاني: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (188)

من  مناص  لا  الأول  القول  على  فانه  وبالعكس،  الاخفاتية  القراءة  موضع  الجهرية 

في ان المسافر  رة  ظاهن  ات، وهي الادلة التي تكوالاخذ بظواهر الادلة في مقام الاثب

ان جاهلا بوجوب القصر عليه في الشريعة المقدسة وصلى تماماً، صحت صلاته اذا ك

في الوقت ولا في خارج الوقت، وهذه الادلة ظاهرة    ولا تجب عليه الاعادة لا  واقعاً 

التمام واقعاً ويكون حاله من   المسافر الجاهل بالحكم  الناحية حال  في ان وظيفة  هذه 

بمثابةيه  وعل،  الحاضر الادلة  على   فتلك  القصر  وجوب  ادلة  عموم  من  الاستثناء 

يكون  فإذاً  عليه،  القصر  بوجوب  الجاهل  المسافر  بغير  عمومها  وتخصيص  المسافر 

 موضوع العام في الواقع المسافر الذي لا يكون جاهلا بوجوب القصر أي عالماً به. 

تاً سافر العالم به ثبوالم بقصرمن تقييد موضوع وجوب الفالنتيجة: انه لا مانع  

 واثباتاً، واما المسافر الجاهل به فحكمه حكم الحاضر.

تقييد   من  مانع  لا  فانه  والاخفات،  الجهر  وجوب  مسالتي  في  الحال  وكذلك 

فموضوع   هذا  وعلى  واثباتاً،  ثبوتا  به  بالعالم  والاخفات  الجهر  وجوب  موضوع 

 فاتية. وجوب القراءة الاخ  ضوعمو لكة مقيد بالعالم به، وكذوجوب القراءة الجهري 

فالنتيجة: في نّاية المطاف انه لا مانع من الالتزام باختصاص الحكم بالعالم به 

في الموارد التي قام الدليل عليه، لأنه اذا كان ممكناً ثبوتاً ففي مقام الاثبات بحاجة إلى 

 خذ به.  قام دليل عليه فلا مانع من الأ فإذا دليل، 

امكان أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في وهو عدم    انيالثل  وأما على القو

الالتزام   من  بد  لا  انه  الاستاذ+  السيد  ذكر  فقد  المجعول،  مرتبة  في  نفسه  موضوع 

التقييد   استحالة  ان  ذلك:  وجه  في  افاد  وقد  المذكورة،  المسائل  في  الحكم  باطلاق 

التقابل بينهما منتتطلب ضرورة الاطلاق، على اسا لتضاد، فاستحالة  ل اقابت  س ان 



 (189)  ..................................................................................اقسام القطع

، وعلى هذا ففي المقام حيث ان تقييد وجوب (1) د الضدين تستلزم ضرورة الآخر اح

ضروري،  والجاهل  العالم  إلى  بالنسبة  فاطلاقه  مستحيل،  به  العالم  بالمسافر  القصر 

عم من العالم  بمعنى ان وجوب القصر مجعول في الشريعة المقدسة لطبيعي المسافر الا 

والجاه الروايا  ذاً فإ  ل،به  تكن  لم  القصر لو  موضع  التمام  صحة  على  تنصّ  التي  ت 

لأنّ   للجاهل بوجوبه، لقلنا ببطلان التمام فيه ووجوب الاعادة في الوقت وخارجه،

وظيفة المسافر القصر وان كان جاهلا بوجوبه، ولكن هذه الروايات تكشف عن ان  

سافر في  التمام وعليه فالم بين ه و ينبوجوب القصر الجامع ب الواجب على المسافر الجاهل

التمام تعيناً،  هذه الحالة مخيّر بين القصر والتمام في الواقع وان كان معتقداً ان وظيفته 

لانطباق   فإذا بصحّته  وحكم  الواقع  في  الواجب  فردي  بأحد  أتى  فقد  بالتمام  أتى 

يضاً فأ  ربةلقغفلة وتمشى منه قصد ا   الواجب عليه وهو الجامع، واذا أتى بالقصر ولو

لانطبا حرفاً كذلك،  والاخفات  الجهر  مسألتي  في  الحال  وكذلك  عليه،  الواجب  ق 

 بحرف، هذا. 

 فيه مجال:   وللمناقشة

الاطلاق    أولاً: بين  التقابل  ان  من  موسعاً  والمقيد  المطلق  ذكرناه في مبحث  لما 

انه يكفي  قيد الفي الاطلاق عدم لحاظ    والتقييد من تقابل الايجاب والسلب، حيث 

ان انطباقها على كل ما يمكن ان يكون فرداً لها ذاتي ولا يتوقف   الطبيعة، باعتبار  مع

هذا  ولكن  هناك،  تقدم  تفصيل  معها على  القيد  لحاظ  عدم  غير  زائدة  عناية  أية  على 

 الاشكال مبنائي ولا ثمرة عملية مترتبة عليه. 

الثابت موثانيا التقييدًً: ان هذا الاطلاق  ه ضروري  انّ يث  ح  ن جهة استحالة 

 

 . 45ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (190)

ا ثالث لهما تستلزم ضرورة الآخر، فلا  على ضوء  الذين لا  الضدّين  احد  استحالة  ن 

المبادئ،  مرحلة  في  الحكم  ملاك  اطلاق  عن  يكشف لأنّ    يكشف  انما  الحكم  اطلاق 

غم انه اذا أمكن تقييده في مقام الاثبات، ومع هذا لم يقيدّه المولى ر  المبادئ عن اطلاق  

البيا ، لأنه المبادئعن اطلاق الملاك في مرحلة  ذا الاطلاق يكشف  ن هفا  ن،في مقام 

لو كان مقيّداً في هذه المرحلة، كان يتطلب من المولى تقييد الحكم في مرحلة الاثبات  

اعتبار فلا قيمة  بما هو  ان الحكم  الملاك هو حقيقة الحكم وروحه، حيث  ان  باعتبار 

ي لم  اذا  واما  تقيله،  المولى  بامكان  ميدكن  جه  فلان  استحالته،  هذا   هة  عدم  يكون 

المرحلة   هذه  في  الملاك  لعلّ  إذ  المبادئ،  مرحلة  في  الملاك  اطلاق  عن  كاشفاً  التقييد 

مقيّد، وعدم التقييد في مرحلة الجعل حيث انّه مستند إلى استحالته، فلا يكون كاشفاً  

تقييد في  ال   عدمو  لكاشف عن ذلك انما ها لأنّ    عن اطلاق الملاك فيها وعدم تقييده،

 كون التقييد فيه ممكناً ومع ذلك لم يقيّده المولى وكان في مقام البيان.مورد ي

عن   يكشف  لا  التقّييد،  استحالة  إلى  المستند  الاطلاق  هذا  ان  والخلاصة، 

ال الحكم  وهو  الحقيقي  للحكم  على  ناشئالاطلاق  حقيقي  حكم  فانه  المبدأ،  من  ء 

ان   الحوعلىه،  كحقيقة الحكم وروحه ملاأساس  فالحكم  هذا  المقام مهمل   قيقي في 

من جهة اهمال ملاكه وترددّه بين المطلق والمقيّد، وعليه فكان ينبغي للسيد الاستاذ+  

الأولى  المسألة  في  القصر  موضع  التمام  صحة  على  تنصّ  التي  الرّوايات  بان  يقول  ان 

جوب ن ون اع  لمسألة الثانية، تكشفوصحة الجهر موضع الاخفات وبالعكس في ا

المقدّسة للأعمّ من الحاضر والمسافر الجاهل بوجوب الصّلاة تمام اً ثابت في الشريعة 

القصر عليه، والمستثنى منها انما هو وجوب صلاة القصر على المسافر العالم بوجوبها، 

القصر وجوب  ادلة  لاطلاقات  مخصصة  تكون  الروايات  هذه  ان  ذلك  في   والنكتة 

 ومقيدة لها.



 (191)  ..................................................................................اقسام القطع

الحال يكون موضوع ادلة وجوب القصر مقيداً بعدم كون  عة  طبيفب  ذاوعلى ه 

بوجوبه،  عنوانه،  لأنّ    المسافر جاهلا  بعدم  العام  موضوع  تقييد  يوجب  التخصيص 

الفاسق(، فهو يوجب    فإذا العالم  الدليل )أكرم كل عالم( ثم ورد: )لا تكرم  ورد في 

الذي بالعالم  العام  موضوع  وكذ  تقييد  فاسقاً  يكون  تلك  الم  في  لكلا  فان  قام، 

لروايات توجب تقييد موضوع دليل وجوب القصر بالمسافر الذي لا يكون جاهلًا ا

 بوجوبه. 

الأول   من  مجعول  التمام  وجوب  ان  عن  تكشف  الروايات  هذا  ان  فالنتيجة: 

مجعول   القصر  ووجوب  عليه،  القصر  بوجوب  الجاهل  والمسافر  الحاضر  من  للأعمّ 

يل المخصص يكشف عن ان الحكم باعتبار ان الدله،   بالمك لخصوص المسافر العكذل

في طرف العام من الأول يكون خاصّاً، وكذلك الحال في الجهر والاخفات، فان ما 

مقيداً  يكون  بوجوبه،  للجاهل  وبالعكس  الأخفات  موضع  الجهر  صحّة  على  دل 

فبطبيع هذا  وعلى  والاخفات،  الجهر  وجوب  دليل  موضوع  لاطلاق  يكون  الحال  ة 

داً بالمكلف الذي لا يكون جاهلا بوجوبه، باعتبار ان هر والاخفات مقيّ الجوب  وج

التخصيص يوجب تقييد موضوع العام بعدم عنوان المخصصّ وهو في المقام عنوان  

 الجاهل بوجوب الجهر والاخفات.  

ب الجاهل  المسافر  على  الواجب  ان  من  الاستاذ+  السيد  أفاده  ما  وجوب فإذاً 

ة قصراً غير تام وبحاجة إلى عناية زائدة ثبوتاً ة تماماً والصلاصلا ال  ين القصر الجامع ب

 واثباتاً. 

وأما المحقق النائيني+ فحيث انه قد بنى على ان التقابل بين الاطلاق والتقييد  

الحال   فبطبيعة  الآخر،  استحالة  تستلزم  احدهما  واستحالة  والملكة  العدم  تقابل  من 

ييد وجوب القصر بالعالم به ق من جهة ان تقطلاالا  لةقام يبني على استحاكان في الم



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (192)

استحال تقييده به استحال اطلاقه أيضاً، على أساس ان التقابل بينهما   فإذامستحيل،  

من تقابل العدم والملكة، فإذاً يكون الواقع مهملا بمعنى انه لا يكون مقيّداً بالمسافر 

بالنسّب  العالم به المولا مطلقا  ولكن حيث ان    الم به والجاهل،العفر  ساة إلى الاعمّ من 

بكافة  الواقع  يعلم  كان  لأنه  مستحيل،  الحكيم  المولى  من  الواقع  في  الاهمال 

النوعية والصنفيّة والشخصيّة ودخلها في الحكم والملاك وعدم دخلها   خصوصياته 

مه المولى  قبل  من  المجعول  الحكم  يكون  ان  يتصوّر  لا  فلهذا  يدري فيه،  لا  بان  ملا 

وعلى هذا فوجوب القصر المجعول من قبل المولى للمسافر  مطلق أو مقيّد،  نه   اولىالم

أو   والجاهل  به  العالم  المسافر  بين  للجامع  الواقع  في  مجعولاً  يكون  ان  من  يخلو  لا 

 لخصوص المسافر العالم به فلا يعقل الاهمال فيه. 

الاشكا هذا  عن  التفصّي  حاول+  ذلك  اجل  بالجعل  ومن  بالالتزام    ثاني الل 

لجعل، فانه اما ان يثبت نتيجة اطلاق الجعل الأول اذا كان الملاك في لمسمّى بمتممّ اا

الاهمال  يرتفع  مقيّداً، وبذلك  فيه  الملاك  كان  اذا  تقييده  أو  مطلقاً،  الله  الواقع وعلم 

يل لا  اذ  بذلك،  الالتزام  من  مانع  ولا  التقييد  أو  الاطلاق  نتيجة  اخذ  فيثبت  من  زم 

في مرحلة المجعول بالجعل الثاني اي محذور من    ل في موضوع نفسهلأول اعالعلم بالج

الثاني يتوقف على العلم بالجعل الأول وهو لا يتوقف لأنّ    الدّور أو الخلف، الجعل 

 على الجعل الثاني حتى يلزم الدور، هذا من ناحية. 

ا صحة  على  تدل  التي  الرّوايات  ان  اخرى،  ناحية  موضع  ومن  تماما  لصلاة 

تقيتك  صر،لقا نتيجتها  به، ون  العالم  بالمسافر  القصر  وجوب  وهو  الأول  الجعل  يد 

الاخفاتية   القراءة  موضع  الجهرية  القراءة  صحة  على  تنصّ  التي  الروايات  وكذلك 

وبالعكس، فإنّا متممة للجعل الأول ونتيجتها تقييده بالمكلف العالم بوجوب الجهر  

فالمتح الاخفات،  الروأو  هذه  ضمّ  من  الأوليّ   إلىات  ايصل  وجوب الادلة  ان  هو  ة 



 (193)  ..................................................................................قطعاقسام ال

الاخفاتية،  القراءة  وجوب  وكذلك  بوجوبها  العالم  بالمكلف  مختص  الجهرية  القراءة 

 هذا فيما اذا كان هناك دليل على تقييد الجعل الأول كما في المقام. 

الاطلاق أو    واما اذا لم يكن هناك دليل على تقييده، فلا بد من الالتزام بنتيجة

الاشتراك  تضىبمقد  التقيي  واحدة،  ادلة  شريعة  في  التكليف  ان لأنّ    في  مقتضاها 

الاحكام الواقعيّة الشرعية مشتركة بين العالم بها والجاهل، ونتيجة هذه الادلة اطلاق  

تثبت   نتيجة الاطلاق كما  تثبت بها  فإذاً  بالعالم،  الواقعيّة وعدم اختصاصها  الاحكام 

 د.  ييتقدمة نتيجة التّق بالروايات الم

 ولنأخذ بالنقد عليه بوجوه:  

الايجاب  الأول:   تقابل  من  والتّقييد  الاطلاق  بين  التقابل  ان  من  ذكرناه  ما 

ضرورة   تستلزم  التقييد  فاستحالة  هذا  وعلى  والملكة،  العدم  تقابل  من  لا  والسلب 

 لا استحالته.  الاطلاق

التقابالثاني:   أن  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  تقابلمع  من  بينهما  م  لعدا  ل 

اسو وأن  في  الملكة  التقييد  ان  تقدّم  ولكن  الاطلاق،  استحالة  تستلزم  التقييد  تحالة 

مقيّداً   الواقع  في  القصر  وجوب  يكون  ان  من  ثبوتا  مانع  ولا  مستحيل،  غير  المقام 

في   يكون  ان  من  مانع  لا  فانه  والاخفات،  الجهر  وجوب  وكذلك  به  العالم  بالمسافر 

م العالواقع  بالمكلف  بالمقيداً  المه،    وتدل  والروايات  التقييد  هذا  عن  تكشف  ذكورة 

على تخصيص عموم دليل وجوب القصر على المسافر بغير المسافر الجاهل به، وعليه 

فيكون موضوع العام مقيداً بخصوص المسافر الذي لا يكون جاهلا بوجوب القصر 

 ية والاخفانية. لا مطلقاً، وكذلك الحال في وجوب القراءة الجهر

واستحالته الا  عمو مستحيل،  المقام  في  التقييد  ان  وتسليم  ذلك  عن  غماض 

تستلزم استحالة الاطلاق أيضاً، وحينئذ فروايات المسألة وان كانت متمّمة للجعل  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (194)

الأول وتدل على تقييده، الا ان ما ذكره+ من ان ادلة الاشتراك في التكليف تدل على  

لة اطلاقات الكتاب  راد بتلك الاد ن اه انمة له غير تام، لأاطلاق الجعل الأول ومتمّ 

تشريعه  بداية  من  الحكم  اطلاق  على  تدل  الاطلاقات  تلك  ان  عليه:  فيرد  والسنة، 

 وجعله مباشرة، وليس مفادها اثبات اطلاقه بعد ثبوته بدليل آخر في المرتبة السابقة. 

واص كالاستصحاب  العملية  الاصول  ادلة  بها  اراد+  البراءة  وان  الة 

تدل باعاط  تيوالاح انّا  وعدم    تبار  الجهل  موارد  في  ثابتة  الواقعية  الاحكام  ان  على 

العلم بها أيضاً، فيرد عليه: ان مفاد تلك الادلة احكام ظاهرية سواء أكانت ايجابيه أم 

سلبيّة، وتدل على ثبوت تلك الاحكام عند الشك في الاحكام الواقعية ولا تدل على 

 احكاماً ظاهريّة. ض كون مفادها فر خلفم  د ثبوتها، وإلا لزاطلاقها بع

لا يرد  لم  إذ  لها،  وجود  فلا  غيرها  بها  اراد  السنة    وان  ولا  الكتاب  لسان  في 

 عنوان ان التكليف الواقعي مشترك بين العالم والجاهل.

ان المراد من الاهمال في المقام ليس بمعنى الوجود المردّد في الواقع فانه الثالث:  

والإهمال  يعقلالم   ذا به  مستحيل،  لا  لحاظ   عنى  عدم  بمعنى  بل  الحكيم،  المولى  من 

الاطلاق وعدم لحاظ التقييد، وهذا يعني ان موضوع الحكم في القضية لا ينطبق على  

المقيّد في الخارج ولا على المطلق فيه، على أساس استحالة كل من الاطلاق والتقييد 

فموضوع وجو هذا  المقام، وعلى  المسافر  في  القصر  يو لاوهب  الحصّة  نطبق لا على   

المقيّدة بالعلم به ولا على الطبيعة المطلقة الجامعة بينها وبين غيرها من الحصص ولا  

فإنما هي من جهة استحالة الأول،  الثاني  اما استحالة  به،  المقيّدة بالجهل  على الحصة 

هي  ث فالوأما استحالة الثعلى أساس ان استحالة التقييد تستلزم استحالة الاطلاق،  

 لأمرين:  

الدور،الأول:   يكون  لأنّ    لزوم  ان  على  يتوقف  المسافر  على  القصر  وجوب 



 (195)  ..................................................................................اقسام القطع

يتوقّف على  به  باب توقف الحكم على موضوعه، وكونه جاهلا  جاهلا بوجوبه من 

 وجوبه في المرتبة السابقة من باب توقف الجهل على متعلقة. 

مستالثاني:   الحكم  هذا  مثل  فعليّة  طافالمسلأنّ    حيلة،ان  جاهلا المر  يكون  ا 

ارتفع جهله وأصبح عالماً   له، واذا  القصر، فلا يكون وجوبه محركاً وداعياً  بوجوب 

الواضح ان مثل هذا الحكم غير قابل    انتفىبوجوبه   بانتفاء موضوعه، ومن  وجوبه 

والمحرّك،   الدّاعي  ايجاد  الحكم  جعل  وراء  من  الغرض  إذ  صرف،  لغو  لأنه  للجعل 

كونه  ذافإ فانطباقه ومحركاً  اً  اعيد  استحال  الأساس  هذا  وعلى  أيضاً،  جعله  استحال 

 على كل من المطلق والمقيّد يتوقف على الدليل المتمّم للجعل الأول اطلاقاً أو تقييداً. 

م )بالفتح( والمتمّم )بالكسّ( ناشئان من ملاك واحد في   وحيث ان الدليل المتما

لأنّ    دلولهما حكمًا واحداً،ال يكون مالح  يعةطبأو المطلق، فب  الواقع وهو الملاك المقيّد

كان واحداً، فلا يعقل ان يكون الحكم متعدداً، غاية   فإذاحقيقة الحكم وروحه الملاك  

م )بالفتح( اصل جعل الحكم المهمل من حيث الاطلاق  الأمر ان مدلول الدليل المتما

)بالكسّ(   م  المتما الدليل  ومدلول  الوالتقييد،  مدلول  اطلاقاً الأيل  دل تعيين  أو    ول 

 تقييداً.  

الدليل   في  بالجعل  العلم  أخذ  بذلك  النائيني+  المحقق  اراد  فان  هذا  وعلى 

غير  كان  وان  حينئذ  الدور  محذور  ان  عليه:  فيرد  الثاني،  الدليل  موضوع  في  الأول 

جعول بهذه لازم، الاّ أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة الم

ذلك ممكن في دليل واحد بلا لأنّ    وهو بلا موجب ومبرر،ل للمسافة  طوية تيقالطر

كان ذلك ممكناً في دليل واحد فلا مقتضي   فإذالزوم اي محذور من الدور أو الخلف،  

زائد  وتكلّف  مبرر  بلا  للمسافة  تطويل  فانه  ذلك،  لتصحيح  الثاني  بالدليل  للالتزام 

 بلا موجب. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (196)

ب اراد+  بوان  العلم  اال  كمالحه أخذ  الدليل  فعلي في  لدليل الأول في موضوع 

نفسه  الشيء على  الدور والخلف وتوقّف  مستحيل، لاستلزامه  انه  عليه  فيرد  الثاني، 

 مباشرة: 

الدور،   لزوم  محذور  وهو  الأول  على  فلأنّ  أما  يتوقف  الثاني  الدليل  مدلول 

باب توقّف   الدليل الأول من  بفعلية الحكم في  لعلم  وا  عه،ضوالحكم على موالعلم 

العلم بفعلية موضوعه، من باب توقف فعلية الحكم على فعلية بفع ليّته يتوقف على 

موضوعه، والعلم بفعلية موضوعه يتوقف على تعيينه وتحديده اطلاقاً أو تقييداً حتى 

 .ينطبق عليه في الخارج، وتعيينه يتوقف على مدلول الدليل الثاني، فانه يعيّنة ويحدّده 

اذا  الدلي  لولمد   انفالنتيجة:   مثلا  الثاني،  الدليل  مدلول  على  يتوقف  الثاني  ل 

الدّليل  موضوع  في  مأخوذ  الأول  الدليل  في  القصر  وجوب  بفعلية  العلم  ان  فرضنا 

الثاني، فلازم ذلك ان الدليل الثاني يتوقّف على العلم بفعلية وجوب القصر في الدليل  

على العلم بفعلية   ته يتوقفليّ بفعم  وضوعه، والعلالأول من باب توقف الحكم على م

فيه،   موضوعه  فعلّية  على  تتوقف  الحكم  فعلية  ان  باب  من  الخارج  في  موضوعه 

حتى  مقيداً  أو  مطلقا  اما  وتحديده  تعيينه  على  يتوقف  فيه  موضوعه  بفعلية  والعلم 

ل ويحدّده، ينطبق عليه وهو يتوقف على الدليل الثاني، لأنه يعيّن موضوع الدليل الأو

 ل الثاني يتوقف على الدليل الثاني وهذا هو الدور. ان الدليجة نتيالف

الخلف،   محذور  لزوم  وهو  الثاني  الأول  فلأنّ  وأما  الدليل  في  الحكم  موضوع 

انطباقه على  اذا كان مهملًا من حيث الاطلاق والتقييد، فيستحيل  القصر  كوجوب 

لز  المطلق، وإلاّ  الخارج ولا على  كالمقيد في  مونم خلف فرض  استحال    فإذا،  هملاً ه 

انطباقة على ما في الخارج استحالت فعلية حكمه، فان فعلية انما هي بفعلية موضوعه  

الانطباق لا يكون  بانطباقه عليه ومع عدم  انما هي  فيه  الموضوع  في الخارج، وفعلية 



 (197)  ..................................................................................اقسام القطع

لأول الموضوع فعليا حتى يكون حكمه كذلك، وعلى هذا ففعلية الحكم في الدليل ا

الثالدلى  ع  متوقفة موضوع  ليل  في  الأول  الدليل  في  بها  العلم  أخذ  يعقل  فلا  اني، 

في  الأول  الدليل  في  الحكم  بفعلية  العلم  أخذ  فرض  من  يلزم  فإذاً  الثاني،  الدليل 

موضوع الدليل الثاني، عدم اخذه بها في موضوعه، أو يلزم من فرض فعليّة الحكم في  

 وهذا خلف. فعليّتهدم  عانيالدليل الث الدليل الأول بقطع النظر عن

واسطة   بدون  مباشرة  نفسه  على  الشي  توقف  لزوم  محذور  وهو  الثالث  وأما 

صار فعلياً    فإذا الحكم في مرتبة الجعل مدلول لكلا الدليلين معاً،  لأنّ    الدور، وذلك 

موضوع   في  الفعلية  مرتبة  في  به  العلم  اخذ  يمكن  فلا  الخارج،  في  موضوعه  بفعلية 

ذلك ان فعلية الحكم تتوقف على العلم بفعليته من باب   ونتيجة ة،  رتبلمه في هذه انفس

 توقف الحكم على موضوعه، وموضوعه وهو العلم بالفعلية يتوقف على نفسه.

ان هذا المحذور انما لا يلزم اذا فرض ان العلم تمام الموضوع    :وان شئت قلت

اذا   واما  المحذور،  هذا  يلزم  لا  فعندئذ  العلم  للحكم،  اجزكان  كما لموء   ضوع 

جزء الموضوع هو نفس الحكم، فإذاً يكون  لأنّ    هوكذلك فحينئذ يلزم هذا المحذور

العلم  ان أخذ  إلى  اضافة  مباشرة، هذا  نفسه  الحكم على  توقف  باب  من  عليه  توقفه 

بالحكم في مرتبة الفعلية في موضوع نفسه في هذه المرتبة خارج عن محل الكلام ولا 

 ك. ستحالة ذل شبهة في ا 

هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه النتيجة، وهي ان محاولة المحقق النائيني+    إلى

لا   المجعول  مرتبة  في  نفسه  موضوع  في  الجعل  مرتبة  في  بالحكم  العلم  أخذ  ان  من 

احدهما   في  بالحكم  العلم  يكون  بان  دليلين  في  يمكن  ولكن  واحد،  دليل  في  يمكن 

ان ذلك ممكن ثبوتاً في دليل  م من  تقدا  لم  غير تامة،مأخوذا في موضوع الدليل الآخر  

 واحد.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (198)

 ثم ان السيد الاستاذ+ قد علق على ما ذكره المحقق النائيني+ بأمور: 

ان التقابل بين الاطلاق والتقييد ليس من تقابل العدم والملكة بل هو  الأول:  

ظ اارة عن لحالاطلاق عبارة عن لحاظ عدم القيد والتقييد عبلأنّ    من تقابل التضاد،

 لى تفصيل تقدّم في ضمن البحوث السالفة. د، علقيا

ان الثاني:   إلاّ  العدم والملكة،  تقابل  بينهما من  التقابل  ان  تقدير تسليم  انه على 

قابلية المحل المعتبرة بينهما قد تكون شخصية ونقصد بها وجودها بين كل فردين من  

والبصر، كالعمى  الخارج  في  والملكة  العدم  الق  افراد  بينهما وجوالم  ليةابفان  دة 

نوعية   تكون  وقد  فيه،  أفرادهما  من  فردين  كل  بين  موجودة  انّا  حيث  شخصية، 

ونقصد بها ان القابلية انما هي بلحاظ نوعي العدم والملكة لا بلحاظ كل فردين من 

ان   مع  والملكة  العدم  تقابل  من  بينهما  التقابل  فان  والجهل،  كالعلم  وذلك  افرادهما 

لا تكون مطردة بين كل فردين من افرادهما في الخارج، ولهذا   همابيندة  جولية الموالقاب

 تكون بلحاظ نوعيهما بدون ملاحظة خصوصية افرادهما. 

ومن هنا، قد تكون بين فرديهما في مورد خاص مضادة أو مناقضة، مثلا العلم 

انه مست  انحيل، مع  بذاته تعالى وتقدّس مستحيل، واما الجهل بها فهو ضروري لا 

بتقاال التقابل بين بل  الثاني، فان كون  قبيل  العدم والملكة، والمقام من  تقابل  ينهما من 

كل   بلحاظ  لا  نوعيهما  بلحاظ  هو  انما  والملكة  العدم  تقابل  من  والتقييد  الاطلاق 

الخارج، افرادهما في  من  فهي لأنّ    فردين  للتقييد  قابلة  كانت  اذا  الطبيعة  ان  الغالب 

للاط أيضقابلة  واً لاق  ضروري    في  اما،  فالاطلاق  للتقييد  قابلة  تكن  لم  اذا  مورد 

افرادهما، وعلى  فردين من  بلحاظ كل  بلحاظ نوعيهما لا  انما هي  القابلية  ان  باعتبار 

هذا فضرورة الاطلاق في مورد استحالة التقييد لا تنافي كون التقابل بينهما من تقابل 

ا  بلحاظ نوعيهما بقطع  افرادهما    كل  ياتصوصخ  لنظر عن العدم والملكة  فردين من 



 (199)  ..................................................................................اقسام القطع

 .في الخارج

ان الاهمال في الواقع مستحيل، ضرورة ان كل شيء فيه متعيّن بحدّه  الثالث:  

الوجودي ولا يعقل ان يكون الشيء في الواقع مهملا أي مردداً بين الوجود والعدم  

المردد في الخارج، الفرد  ق حقالم  ره فما ذك  وبين المطلق والمقيد، بداهة استحالة وجود 

 ، هذا. (1) لنائيني+ من ان الواقع مهمل لا يرجع إلى معنى معقولا

 و لنأخذ بالنقد على جميع تعليقات السيد الاستاذ+: 

الأول، التعليق  أيضاً غير صحيح  أما  المبنى  ان  مبنائي لا واقعي مع  لأنّ   فهو 

بل هو    يضاً د أضابل التالتقابل بينهما كما انه ليس من تقابل العدم والملكة ليس من تقا

 من تقابل الايجاب والسلب كما تقدّم موسعاً. 

الثاني التعليق  القابلية فلأنّ    وأما  إلى  والملكة  العدم  بين  المعتبرة  القابلية  تقسيم 

الشخصيّة والقابلية النوعية، انما هو مأخوذ من الفلاسفة، حيث انّم قسموا القابلية  

لية النوعية والصنفية والشخصية على  بلقاي اوهسام،  المعتبرة بين العدم والملكة إلى اق

يساعده   ولا  أساس  أيّ  على  يبتني  ولا  التقسيم  لهذا  أصل  لا  ولكن  هناك،  تفصيل 

ان  لوضوح  العرفي،  والارتكاز  الوجدان  خلاف  على  هو  بل  البرهان  ولا  الوجدان 

 عدمالبين    المرتكز في وجدان العرف العام والثابت في أعماق نفوسهم، هو ان التقابل

 لكة انما هو متقوّم بالقابلية الشخصية فحسب.  لموا

من   يكون  ان  من  يخلو  لا  الخارج  في  شيئين  بين  التقابل  ان  ذلك  في  والنكتة، 

تقابل التّناقض وهو الايجاب والسلب أو التضادّ أو العدم والملكة ولا رابع في البين، 

ف بالوجود، اتصللا  بلوع قاوالعدم في مقابل الملكة عدم خاص وهو العدم في موض

 

 . 39 –  40ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (200)

بتقابل   للوجود  المقابل  العدم  عن  يمتاز  وبذلك  المطلق،  العدم  منه  المراد  وليس 

اذا  العدم والملكة  تقابل  انما هو من  العلم والجهل  فالتقابل بين  التناقض، وعلى هذا 

كانا في موضوع قابل للاتصاف بكل منهما كالقضايا التاريخية والنظرية بكافة انواعها  

الشخص يمكن ان يكون عالماً بها ويمكن ان يكون جاهلا، فالتقابل   فان ا،  لهواشكا

 بينهما في هذه الموارد من تقابل العدم والملكة.  

دون   بأحدهما  للاتصاف  الا  ذاتاً  قابل  غير  موضوع  في  بينهما  التقابل  واما 

 به  هلوالج  الآخر، فيكون من تقابل التناقض، كالعلم بكنه ذاته تعالى، فانّه مستحيل 

النقيضين،  وضر ارتفاع  لزم  وإلاّ  مستحيلا،  أيضاً  به  الجهل  يكون  ان  يعقل  ولا  ري 

تقابل  مقابل  في  انه  مع  والملكة  العدم  تقابل  من  بينهما  التقابل  يكون  كيف  فإذاً 

 التناقض. 

ان ذلك انما هو بلحاظ نوع أفراد العلم والجهل في الخارج لا كل فرد    ودعوى:

عني محصل، إذ مضافا إلى انه لا برهان على ذلك بل ملى  ع إ رجلا ت  من افرادهما فيه،

لا    التقابل بين الشيئين انما لوحظ بينهما بلحاظ عالم الخارجلأنّ    هو مخالف للوجدان،

بينهما   التقابل  ان  الواضح  ومن  بنوعيهما،  فيه  أفرادهما  من  فردين  كل  بين  بلحاظ 

التنّا بنحو  ان يكون  إما  الخارج  أبلحاظ عالم  والملكة، وعلى   ضادالت و  قض  العدم  أو 

التناقض أو   التقابل بين فردين من نوعين في مورد بنحو  هذا فلا مانع من ان يكون 

التضاد وبين فردين آخرين منهما في مورد آخر بنحو العدم والملكة، مثلا التقابل بين 

به  م  عللا  لأنّ   العلم والجهل بالنسبة إلى كنه ذاته تعالى وتقدّس يكون بنحو التناقض،

ارتفاع  لزم  وإلاّ  ضروري،  ونقيضه  بديله  هو  الذي  فالجهل  وعليه  مستحيل، 

تقابل  من  يكون  آخر  موضوع  إلى  وبالنسبة  كاجتماعهما،  مستحيل  وهو  النقيضين 

 العدم والملكة. 



 (201)  ..................................................................................اقسام القطع

تقابل   من  يكون  قد  بينهما  التقابل  فان  والتقييد،  الاطلاق  القبيل  هذا  ومن 

ال هو  كما  والملكة  تقييد د  وق  ب،غال العدم  استحال  اذا  كما  التناقض  قبيل  من  يكون 

ضرورياً،  تقييدها  عدم  عن  عبارة  هو  الذي  اطلاقها  يكون  محالة  فلا  بقيد،  الطبيعة 

النقيضين وهو  ارتفاع  لزم  أيضاً مستحيلًا  التقييد ونقيضه، فلو كان ذلك  لأنه بديل 

 محال كاجتماعهما.

ن تقابل العدم والملكة مطلقا م   ييد تقوالوبكلمة، ان كون التقابل بين الاطلاق  

حتى فيما اذا كان التقييد مستحيلا مجرد اصطلاح لا يتطابق مع الواقع، لما عرفت من  

أن التقابل بين شيئين بتقابل العدم والملكة يختلف اختلافاً جوهرياً عن التقابل بينهما  

عدم خاص  ة لكالمبل بتقابل الايجاب والسلب أو التضاد، على اساس ان العدم في مقا

الملكة  ان  بالملكة، فلهذا يكون عدماً نعتياً كما  المورد القابل للاتصاف  العدم في  وهو 

والملكة  العدم  تقابل  من  يكون  وجهله  الانسان  علم  بين  التقابل  مثلا  نعتي،  وجود 

بالنسبة إلى الموضوعات التي من شأن الانسان ان يكون عالماً بها، واما بالنسبة إلى ما  

التناقض لا    منون  يكلا   بينهما من تقابل  التقابل  العلم به كذاته تعالى، فيكون  شأنه 

قابلا  المحل  يكن  لم  اذا  واما  بهما  للاتصاف  القابل  المحل  في  لأنّما  والملكة،  العدم 

لذلك، فلا اتصاف في البين وعليه فلا محالة يكون التقابل بينهما من تقابل التناقض،  

 ، والمفروض ان العدم البديل عدم محمول لا نعتي. ضهنقي و يلهباعتبار ان الجهل بد

فالنتيجة: ان التقابل بين العلم والجهل في المورد القابل للاتصاف بكل منهما، 

يكون من تقابل العدم والملكة، وفي المورد غير القابل لذلك ذاتاً وحقيقة، يكون من 

ذاته تكون  ان  استحال  اذا  انه  بداهة  التناقض،  مالىتع  تقابل  للانسان، عل  ومة 

 .هذا على المشهور  ،فبالضرورة انّا مجهولة له وإلاّ لزم ارتفاع النقيضين 

أو   التضاد  تقابل  من  والجهل  العلم  بين  التقابل  أن  هو  الصحيح  ولكن 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (202)

بالعلم لأنّ    ،التناقض قابيلته للاتصاف  صدق الجاهل على الشخص لا يتوقف على 

موجودة    ،بالمسألة كانت  وإن  أإلا  ،هفيفإنّا  منوطاً    ليس  عليه  الجاهل  صدق  ن 

المحمولي  ،بوجودهما العدم  بنحو  ولا فرق    ،بل يكفي في صدقه مجرد عدم علمه بها 

 بينهما وبين الإطلاق والتقييد من هذه الناحية.  

الإيجاب  تقابل  من  والتقييد  الإطلاق  بين  التقابل  بأن  بينهما  والتفصيل 

 ،تقابل العدم والملكة بلا مبرر وموجب  نل مهالجوأما التقابل بين العلم و  ،والسلب

بينهما فرق  لا  أنه  في    ، لوضوح  بها  بالعلم  للاتصاف  قابل  بالمسألة  الجاهل  أن  فكما 

 . الغالب فكذلك الماهية قابلة للاتصاف بالقيد كذلك

إلى هنا، قد تبين انا لو سلمنا ان التقابل بين الاطلاق والتقييد من تقابل العدم  

فالتقابل بينهما من تقابل   انه  لاّ والملكة، إ في المورد القابل للاتصاف بكل منهما، وإلاّ 

مقابل  في  العدم  ان  ضرورة  والملكة،  العدم  تقابل  من  يكون  ان  يعقل  ولا  التناقض 

 الملكة عدم خاص وهو العدم في المورد القابل، ولهذا يكون عدماً نعتيا لا محمولياً. 

بينهما من تقابل  ئلناا  ققومن هنا، يظهر ان ما ذكره المح التقابل  يني+ من ان 

العدم والملكة واستحالة احدهما تستلزم استحالة الآخر، لا يرجع إلى معنى صحيح،  

كما ان توجيه السيد الاستاذ+ ذلك بان التقابل بينهما من تقابل العدم والملكة انما هو 

صحيح أساس  على  يقوم  لا  الشخصية،  لا  النوعية  القابلية  على   انهل  ب  بلحاظ  كان 

 خلاف الوجدان والارتكاز العرفي كما عرفت. 

الثالث، التعليق  النائيني+  فلأنّ    وأما  المحقق  كلام  في  الاهمال  تفسيره+ 

الاهمال بهذا المعنى في الواقع وان كان مستحيلا،  لأنّ    بالفرد المردد في الواقع غير تام،

المبنى الصحيح من ان التقابل   لىع  ماالاّ انه لا ينسجم مع شيء من المباني في المسألة، ا 

بين الاطلاق والتقييد من تقابل الايجاب والسلب، فمعنى الاهمال في الواقع حينئذ  



 (203)  ..................................................................................اقسام القطع

محالا، كان  وان  وهذا  معاً،  والتقييد  الاطلاق  عدم  النقيضين  لأنّ    هو  ارتفاع 

 كاجتماعهما مستحيل، إلاّ انه ليس بمعنى الفرد المردّد في الواقع.  

يد الاستاذ+ من ان التقابل بينهما من تقابل التضاد، فمعنى  لسا   ى نبوأما على م 

التقييد، وهذا وان كان محالا   الاهمال على هذا هو عدم لحاظ الاطلاق وعدم لحاظ 

 إلاّ انه ليس بمعنى الوجود المردد في الواقع. 

 وأما على مبنى المحقق النائيني+ من ان التقابل بينهما من تقابل العدم والملكة، 

لا    الاهمال في الواقع عدم قابلية المحل لا للحاظ الاطلاق ولا للحاظ التقييدى  عنمف

 تردده بين الوجود والعدم. 

على   ينطبق  لا  للإهمال  التفسير  من  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  ان  والخلاصة، 

 اهمال الطبيعة من الاطلاق والتقييد على جميع المباني والاقوال في المسألة. 

 اط:  نقة دع  نتيجة البحث

اذا  الأولى:   العلم بالحكم في موضوع نفسه في مرتبة واحدة لا يمكن  ان أخذ 

كان  فان  الصّفتية  بنحو  ملحوظا  كان  اذا  واما  الطريقيّة،  بنحو  ملحوظا  العلم  كان 

نفسه   على  الشيء  توقف  يلزم  الفرضين  هذين  على  إذ  كذلك،  فأيضاً  الموضوع  جزء 

ا  مباشرة تمام الموضوع فلا يلزم المحذور المذكور هذا  ن  كا  اذلا بواسطة الدور، واما 

 بحسب الواقع.  

بنظره من جهة والخلف من   الدّور  للزوم  القاطع، فلا يمكن ذلك  بنظر  وأما 

الموضوع  في  المأخوذ  العلم  أكان  سواء  أي  الثلاثة،  الفروض  تمام  في  أخرى  جهة 

أو جزأه، باعتبار ع  ضوولمملحوظا بنحو الطريقية ام الصفتية، وعلى الثاني كان تمام ا

ان يكون ثبوته متوقفاً على   السابقة، فلا يمكن  المرتبة  الواقع في  العالم يرى ثبوت  ان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (204)

المرتبة   في  الواقع  وجود  فرض  من  أي  والخلف  بنظره  الدور  لزم  وإلاّ  به،  العلم 

 السابقة عدم وجوده فيها. 

فسه في هذه  ن وعضومانه لوأمكن أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في  الثانية: 

إلى   ووصوله  الحكم  هذا  فعلية  من  مانع  لا  إذ  آخر،  محذور  هناك  يكون  فلا  المرتبة، 

المكلف، باعتبار ان وصوله إليه لا يتوقف على علم آخر بل هو يصل بنفس العلم به، 

 علم به المكلف فقد وصل. فإذاإذ ليس في افق النفس إلاّ علم واحد، 

باالثالثة:   العلم  أخذ  مرتبة    فيم  كلح ان  في  نفسه  موضوع  في  الجعل  مرتبة 

الدور، محذور  ذلك  يستلزم  ولا  ثبوتاً،  الامكان  من  بمكان  العلم لأنّ    المجعول 

يتوقف على الحكم في مرتبة الجعل، والحكم في هذه المرتبة لا يتوقف على العلم وانما 

 يتوقف عليه الحكم في مرتبة الفعلية، فإذاً لا دور.

االرابعة:   ذهبا إلى استحالة ذلك، وقد    R    الأستاذنائيني والسيد  ال   حقق لمان 

حكمًا  ليس  الجعل  مرتبة  في  دام  ما  الحكم  ان  ذلك:  وجه  في  الاستاذ+  السيد  أفاد 

صار  واذا  الخارج،  في  موضوعه  بفعلية  فعلياً  صار  اذا  له  حكمًا  يكون  وانما  به  للعالم 

 لاستلزامه الدور.  فسهع نموضو الحكم المجعول حكمًا له، استحال اخذ علمه به في

تامّ، غير  البيان  هذا  بنحو  لأنّ    ولكن  الحكم  جعل  هو  الجعل  عالم  من  المراد 

نسبة  وتكون  قيوده،  بتمام  الخارج  في  وجوده  المفروض  للموضوع  الحقيقيّة  القضية 

هذا الموضوع إلى المكلفين كافة على حدّ سواء، وعلى هذا فلا مانع من جعل وجوب  

على   وجود  ا  يع طالمستالحج  فرض  بان  الخارج،  في  الوجود  مفروض  بنحو  به  لعالم 

نسبة  ان  وحيث  عليه،  الحج  وجوب  وجعل  فرضي  بوجود  بوجوبه  العالم  المستطيع 

الخارج،   المكلف في  استطاع  اذا  فعليه  نسبة واحدة،  المكلفين  إلى جميع  الموضوع  هذا 

جوبه فعلياً في و  ارصقدسة  فان علم بجعل وجوب الحج على المستطيع في الشريعة الم



 (205)  ..................................................................................اقسام القطع

يعلم بجعل   لم  بالجعل، وان  العلم  منها  قيوده  بتمام  الخارج  بفعلية موضوعه في  حقّه 

هو   قيوده، وهذا  بتمام  فيه  موضوعه  فعلية  لعدم  حقه  في  فعليا  يصر  لم  عليه،  وجوبه 

المجعول،  مرتبة  في  نفسه  موضوع  في  الجعل  مرتبة  في  بالحكم  العلم  أخذ  من  المراد 

مرتبة    لملعاحال    فيكون في  فيه  المأخوذة  الموضوع  قيود  سائر  حال  الجهة  هذه  من 

 الجعل.

في الخامسة:   بالحكم  العلم  اخذ  بامكان  القول  القولين وهما  بين  الثمرة  تظهر 

مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول ثبوتاً، والقول بعدم امكان ذلك في  

 مسألتين: 

التمام  صحة  مسألة  في قصرال  موضع  الأولى:  عليه  بوجوبه  الجاهل  للمسافر   

 الشريعة المقدّسة. 

بوجوبه   الجاهل  للمكلف  الاخفات  موضع  الجهر  صحة  مسألة  الثانية: 

وبالعكس، وعلى هذا فعلى القول الأول لا مانع من الأخذ بظواهر الادلة التي تدل 

العالم بوجوبه بالمسافر  المسألة الأولى  القصر في  ، عاً شر  عليه  على اختصاص وجوب 

في  والاخفات  الجهر  وجوب  واختصاص  التمام،  فوظيفة  كذلك  به  الجاهل  واما 

بوجوب  الجاهل  وظيفة  وأما  المقدسة،  الشريعة  في  بوجوبهما  بالعالم  الثانية  المسألة 

 الجهر فهي الاخفات وبالعكس.

من   بد  فلا  الادلة، وحينئذ  تلك  بظواهر  الأخذ  فلا يمكن  الثاني  القول  وعلى 

 فع اليد عن ظهورها.ورا هف فيالتصر

بوجوب السادسة:   الجاهل  المسافر  على  الواجب  ان  الاستاذ+  السيد  ذكر 

القصر الجامع بين التمام والقصر، بتقريب ان التقابل بين الاطلاق والتقييد من تقابل  

 استحال تقييد وجوب القصر بالمسافر العالم به فالإطلاق ضروري.  فإذاالتضاد،  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (206)

 غير تام:  ه+كرذن ما ولكن تقدم ا

تقابل  من  بل  التضاد  تقابل  من  ليس  والتقييد  الاطلاق  بين  التقابل  ان  أولاً: 

 الايجاب والسلب.

وثانياً: ان هذا الاطلاق حيث انه كان ضرورياً، فلا يكشف عن اطلاق الملاك 

مرحلة   لا  المبادئفي  المولى  ولكن  مقيّداً  المرحلة  هذه  في  الملاك  يكون  ان  يمكن  اذ   ،

لتقييد، والمفروض ان حقيقة الحكم وروحه الملاك، فإذاً هذا الاطلاق لا ا  من  يتمكن

 يكشف عن اطلاق الحكم الحقيقي الجامع بين وجوب القصر ووجوب التمام. 

القصر السابعة:   موضع  التمام  صحة  على  بالمطابقة  تدل  المقام  روايات  ان 

وجوب   اختصاص  على  وبالالتزام  بوجوبه  الجاهل  الذي  لمبا  القصرللمسافر  سافر 

في  الحكم  ان  عن  تكشف  الروايات  فهذه  هذا  وعلى  الشرع،  في  بوجوبه  عالماً  يكون 

الشريعة المقدسة مجعول من الأول كذلك، لأنّا مخصصة لعموم ما دل على وجوب 

 القصر على المسافر، وتوجب تقييد موضوع العام بالمسافر العالم بوجوبه شرعاً.

الالثامنة:   المحقق  الاطلاق +  ي نائينان  بين  التقابل  ان  على  بنى  قد  حيث 

الاطلاق   استحالة  تستلزم  التقييد  استحالة  وأن  والملكة  العدم  تقابل  من  والتقييد 

الحكيم مستحيل،  المولى  الواقع من  الاهمال في  ان  مهملا حينئذ، وبما  الواقع  فيكون 

دلول الدليل م  ين يله تعفيلتزم بمتمم الجعل المتمثل في الدليل الثاني الذي يكون مدلو 

الأول تقييداً أو اطلاقاً، ومن هنا يجعل ما دل على صحة التمام موضع القصر والجهر  

الدليل   مدلول  تقييد  مفاده  ان  باعتبار  للجعل،  متممًا  وبالعكس  الاخفات  موضع 

 الأول وتعيينه.

لا   والسلب  يجاب  الا  تقابل  من  بينهما  التقابل  ان  من  عرفت  ما  أولاً:  وفيه، 

 لكة. لموا العدم



 (207)  ..................................................................................اقسام القطع

وثانياً: ان الالتزام بمتممّ الجعل لا يجدي في امكان أخذ العلم بالحكم في مرتبة 

فانه ان كان ممكناً في دليل واحد كما هو   الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول، 

 الصحيح فهو، وإلاّ فلا يمكن في دليلين أيضاً. 

قاالتاسعة:   ان  من  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  العدم    حللمابلية  ان  بين  المعتبرة 

والملكة، قد تكون شخصية وقد تكون نوعية، وعلى الثاني لا يلزم وجودها بين كل 

لا   فردين من افرادهما، لا يمكن المساعدة عليه، فان هذا مجرد اصطلاح من الفلاسفة

 يتطابق مع الواقع الموضوعي بل هو على خلاف الوجدان والارتكاز العرفي.

تفالعاشرة:   النائيني+  ا  يرسان  المحقق  كلام  في  الاهمال  الاستاذ+  لسيد 

الاطلاق   بين  التقابل  في  المباني  من  شيء  مع  ينسجم  لا  الواقع،  في  المردّد  بالوجود 

 والتقييد كما مرّ. 

 بقيت في المقام مسألتان: 

الأولى:   نفس المسألة  موضوع  في  بالحكم  الخاص  العلم  عدم  أخذ  يمكن  هل 

 هذا الحكم؟

 هل يمكن أخذ الظن بالحكم في موضوع نفس هذا الحكم. ة: نيثا لاألة المس

المسألة الأولى، الكلام في  المسألة في    أما  فقد تعرض شيخنا الانصاري+ تلك 

مقام توجيه كلام الاخباريين، حيث انه نسب اليهم المنع عن حجية القطع الحاصل 

من المنع عن  م  دهاان مرمن المقدمات العقلية، وحاول الشيخ+ توجيه هذه النسبة ب

حجية القطع هو التصّرف في الحكم المقطوع به لا في نفس القطع، بقرينة ان المنع عن 

 حجية القطع غير معقول.  

الشرعية الحاصل من   العلم بالاحكام  ان  ما مغزاه:  افاد في تقريب ذلك  وقد 

  ن هي ا  المقدمات العقلية قد أخذ عدمه في موضوع نفس تلك الاحكام، ونتيجة ذلك



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (208)

ان عدمها لعا باعتبار  فعليتها،  مانعاً عن  كان  العقلية  المقدمات  اذا حصل من  بها  لم 

مأخوذ في موضوعها، وما كان عدمه معتبراً في شيء شرعاً، فلا محالة يكون وجوده  

مانعا عنه كذلك، وعلى هذا فمرد المنع عن حجيّة القطع بالاحكام الشرعية الحاصل 

العقلية إلى المقدمات  أخذمن  يكون   مهعد    فإذاً لا محالة  الاحكام،  تلك  موضوع  في 

 وجوده مانعاً عنها، هذا من ناحية.

في  الجعل  مرتبة  في  بالحكم  العلم  عدم  أخذ  يمكن  هل  اخرى،  ناحية  ومن 

 موضوع نفسه في مرتبة المجعول أو لا؟ 

فعلية  لأنّ    والجواب: انه بمكان من الامكان ولا يلزم من ذلك محذور الدور،

تالح الموضوع، وعدم   فقتوكم  الحكم على  توقف  باب  من  بالجعل  العلم  على عدم 

العلم لا يتوقف على ثبوت الحكم في مرتبة الجعل، إذ ليس عدم العلم كالعلم، فانه  

يتوقف على متعلقة وهو المعلوم بالعرض بنظر العالم، واما عدم العلم فهولا يتوقف 

 على أيّ شيء بل هو ذاتي للأنسان. 

يستلزم محذوراً آخر وهو لزوم اللغوّية، فان الحكم اذا أخذ    كذلان    :ودعوى

العلم به مانع عن  لأنّ    عدم العلم به في موضوع نفسه، استحال وصوله إلى المكلف،

له  وداعياً  للمكلف  محركا  الحكم  هذا  يكون  ان  يمكن  لا  فإذاً  به،  العالم  إلى  وصوله 

و عالماً،  أم  به  جاهلا  المكلف  أكان  السواءً  يمكن  واضمن  لم  اذا  الحكم  جعل  ان  ح 

هو  انما  الحكم  جعل  من  الغرض  ان  ضرورة  لغو،  له  وداعويته  المكلف  إلى  وصوله 

لغواً  جعله  فيكون  داعياً  كونه  استحال  اذا  واما  المكلف،  نفس  في  الداعي  ايجاد 

 وجزافاً، فلا يمكن صدوره من المولى الحكيم. 

أخوذ عدم العلم بالحكم مطلقا  الم  ا كانبان هذا المحذور انما يلزم اذ  مدفوعة:

التعبدي،   والعلم  الوجداني  العلم  من  مراتبه  من  مرتبة  أيّ  وفي  كان  سبب  أيّ  ومن 



 (209)  ..................................................................................اقسام القطع

فان الحكم حينئذ لا يكون محركاً للمكلف وداعياً له اذا كان جاهلا به، واما اذا كان 

له، مجعول  غير  فهو  به،  عدمه  لأنّ    عالماً  ان  لفرض  عنه،  مانع  به    في   مأخوذعلمه 

 موضوعه.

خاص وهو    سبب  من  بالحكم  العلم  عدم  الموضوع  في  المأخوذ  كان  إذا  وأما 

المحذور، وعلى هذا   يلزم هذا  العقلية فحسب لا مطلقاً، فلا  المقدمات  الحاصل من 

في  الشرعية  بالاحكام  العقلية  المقدمات  من  الحاصل  العلم  عدم  أخذ  من  مانع  فلا 

مرمرتبة الجعل في موضوع نفسها   العلم بها وان كان   تبةفي  المجعول لا مطلق عدم 

من كان   حاصلًا  ان  الشرعية  بالاحكام  العلم  ان  ذلك  ونتيجة  والسنة،  الكتاب 

مأخوذ في موضوعها،  ان عدمه  باعتبار  عنها  مانع  فهو  المقدمات،  تلك  من  حاصلا 

 وان كان حاصلا من الكتاب والسنة فهو منجز لها.  

في المأخوذ  كان  اذا  بالاحكام   ضوعالمو   واما  التعبدي  العلم  عدم  خصوص 

الشرعية، فحينئذ ان كان العلم الحاصل بالاحكام الشرعية العلم التعبدي فهو مانع 

الخاص  العلم  أخذ عدم  كله في  هذا  منجز لها،  فهو  الوجداني  العلم  كان  عنها، وان 

 صل وقد تح بالاحكام الشرعية في مرتبة الجعل في موضوع نفسها في مرتبة المجعول،  

 ان ذلك بمكان من الامكان.

في  الجعل  مرتبة  في  الشرعية  بالاحكام  الخاص  العلم  عدم  أخذ  يمكن  وهل 

 موضوعها في نفس هذه المرتبة؟ 

جزء   كان  ان  بالحكم  الخاص  العلم  عدم  فان  تفصيلا،  فيه  ان  والجواب: 

فسه الموضوع وجزؤه الآخر الحكم فلا يمكن ذلك، للزوم محذور توقف الشيء على ن

هذا لأنّ    ة،باشرم لنفس  حكم  انه  والمفروض  الموضوع،  جزء  يكون  حينئذ  الحكم 

الموضوع، وهذا معنى توقف الشيء على نفسه، وان كان تمام الموضوع فلا مانع منه 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (210)

ولا يلزم منه محذور الدور ولا الخلف حتى بنظر القاطع، ومن هنا يفترق عدم العلم 

به، العلم  عن  العللأنّ    بالحكم  بالحعدم  موضوع    في  كمم  في  أخذ  اذا  الجعل  مرتبة 

في   نفسه بنحو تمام الموضوع في نفس هذه المرتبة، فلا يلزم محذور الدور ولا الخلف لا

عدم العلم بالحكم بما انه عدم، فلا يتوقّف فلأنّ  الواقع ولا بنظر القاطع: أما الأول  

له على ثبوته  يتوقف  للانسان ولا  ثابت  بنفسه  هذا  و  مة، مقدأية    على شيء لأنه  على 

على   الحكم  توقف  باب  من  به  العلم  عدم  على  متوقفا  كان  وان  الحكم  فجعل 

القاطع  بنظر  حتى  عليه  يتوقف  فلا  عدم  انه  فحيث  به،  العلم  عدم  واما  موضوعه، 

العدم ليس بشيء حتى يتوقف على شيء آخر، ولهذا فهو ليس لأنّ    لكي يلزم الدّور،

في   المأخوذ  بالحكم  بنظر  في  سه  نف  موضوعكالعلم  الدور  يستلزم  فانه  واحدة،  مرتبة 

 القاطع وان كان تمام الموضوع للحكم كما تقدّم.

العلم  المأخوذ  كان  اذا  القاطع  بنظر  يلزم  انما  فهو  الخلف،  وهو  الثاني  وأما 

 .بالحكم في موضوع نفسه في مرتبة واحدة لا عدم العلم به، كما تقدم

رتبة الفعلية مأخوذاً في موضوع   مم فيلحكلم باوكذلك الحال اذا كان عدم الع

لزم   الفعلي،  نفسه في مرتبة الجعل، فانه إن كان جزء الموضوع وجزؤه الآخر الحكم 

لأنّ   محذور توقف الحكم على نفسه مباشرة، واما اذا كان تمام الموضوع فلا محذور فيه

بن حتى  لازم  غير  انه  والمفروض  الدور،  فهو  كان  لو  هنا  الالمحذور  لأنّ   ع،قاطظر 

عليها، يتوقف  لا  وهو  بها  العلم  عدم  على  تتوقف  الحكم  ليس  لأنّ    فعلية  العدم 

معلولاً لعلة حتى يتوقف عليها، وبذلك يفترق عدم العلم المأخوذ في الموضوع عن  

 العلم المأخوذ فيه.

ولكن قد يقال كما قيل: ان الدور وان كان غير لازم، إلاّ انّ هناك محذوراً آخر  

مرجع جعل الحكم مقيداً بعدم العلم لأنّ    وية هذا الجعل، وذلكزوم لغر لذووهو مح



 (211)  ..................................................................................اقسام القطع

الخاصّ بالحكم الفعلي إلى جعل مانعية العلم على فعلية الحكم ولا يمكن ترتيب آثار  

بالحكم   ان كان جاهلًا  المكلف  ان  بيان ذلك  لغواً،  فإذاً يكون جعلها  المانعية عليها، 

موضو عن  خارج  فهو  المالفعلي  وان مولأنّ    ية،انعع  الفعلي،  بالحكم  العالم  ضوعها 

التفاته إلى أن علمه   كان عالماً بالحكم الفعلي، استحال وصول المانعيّة إليه لاستحالة 

 بالحكم الفعلي مانع عنه، ضرورة ان معنى ذلك انه غير عالم به وهو خلف. 

مستحيل، لأنه   المكلف  إلى  المانعيّة  ان وصول هذه   هلهل جفي حاوالخلاصة، 

موضوعها العالم بالحكم الفعلي، وفي حال لأنّ    الفعلي خارج عن موضوعهابالحكم  

علمه به يستحيل ان يكون ملتفتاً إلى ان علمه به مانع عنه، بداهة ان العالم يرى دائمًا  

ان علمه مطابق للواقع ولا يحتمل خطأه، وان كان الحكم في الواقع غير مجعول له كما 

عل كان  بااذا  الحكمه  حاصم  لغواً لفعلي  جعلها  يكون  فإذاً  العقليّة،  المقدّمات  من  لًا 

الأثر  وترتيب  المكلف  إلى  وصوله  الحكم  جعل  من  الغرض  ان  ضرورة  أثر،  وبلا 

عليه، واذا استحال وصوله إليه استحال جعله أيضاً، لأنه لغو فلا يمكن صدوره من  

 المولى الحكيم.

مبني   البيان  هذا  ان  اوالجواب:  انالطلمغعلى  وهي  العلم   ة،  مانعية  جعل  أثر 

أي  به  العالم  إلى  ليس وصولها  العقلية  المقدمات  من  الحاصل  الفعلي  بالحكم  الخاص 

بالحكم الفعلى لكي يقال ان وصولها إليه مستحيل، بل أثر مانعية هذا العلم الخاص  

بعدم   الشرعية  الاحكام  جعل  تقييد  إلى  الملتفت  للمكلف  حصوله  عدم   العلمهو 

المكلف اذا كان ملتفتا إلى  لأنّ    العلم الحاصل من المقدّمات المذكورة،بها وهو    اصالخ

لزم خلف  المقدمات، وإلاّ  العلم بها من تلك  بانه لا يمكن حصول  ذلك كان يعلم 

المقدمات، فان معنى هذا  فرض كون جعلها مقيّداً بعدم حصول العلم بها من هذه 

كان المكلف   فإذاالاحكام الشرعية،  عن فعلية    انعا مل منهالتقييد هو ان العلم الحاص



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (212)

 ملتفتاً إلى انه مانع عنها، فكيف يعقل حصول العلم بها منها، هذا.  

اضافة إلى ان أثر تقييد جعل الحكم بعدم العلم الخاص بالحكم الفعلي )الذي  

 ير بغ  مختص  المبادئهو منشأ انتزاع مانعية هذا العلم الخاص( هو ان الملاك في مرحلة  

العل التقييد  موارد  هذا  في  يكفي  المقدار  المذكورة، وهذا  المقدمات  من  الحاصل  به  م 

وان لم تترتب عليه ثمرة عملية، فان المكلف اذا حصل العلم بالحكم الفعلي من تلك 

المقدمات فلا بدّ له من العمل به، لأنه يرى ان التكليف الواقعي منجز عليه ولكن في 

 ك له.الواقع لا ملا

 عنا ان نخرج بهذه النتيجة، وهي ان للمسألة صوراً ثلاثة:  هنا قد استط إلى

نفسه في الأولى:   الجعل في موضوع  مرتبة  بالحكم في  الخاص  العلم  أخذ عدم 

 مرتبة المجعول، وقد تقدم ان هذا بمكان من الامكان ولا محذور فيه.

الجعل الثانية:   مرتبة  في  بالحكم  الخاص  العلم  عدم  م  اخذ  نوضوفي  في ع  فسه 

تمام   هذه  الخاص  العلم  عدم  كان  اذا  الامكان  من  بمكان  هذا  ان  تقدم  وقد  المرتبة، 

للزوم   يمكن  لا  فهو  الواقعي،  الحكم  الآخر  والجزء  جزأه  كان  إذا  وأما  الموضوع، 

 محذور توقف الشي على نفسه مباشرة. 

نفسه  الثالثة:   موضوع  في  الفعلي  بالحكم  الخاص  العلم  عدم  مرأخذ   تبةفي 

مّ الج اذا كان جزء الموضوع وجزؤه عل، وقد  اذا كان تمام الموضوع، وأما  انه ممكن  ر 

 الآخر الحكم الفعلي، لزم محذور توقف الحكم على نفسه مباشرة. 

وهي أخذ الظن بالحكم في موضوع حكم، فتارة    وأما الكلام في المسألة الثانية

متعلقه، وأخر ثة في  نفسه، وثالوع  موضى في  يؤخذ في موضوع حكم مخالف لحكم 

 موضوع حكم مضادّ لحكم متعلقه، ورابعة في موضوع حكم مماثل لحكم متعلقه. 

أما الأول، فلا شبهة في امكانه كما اذا قال المولى: )اذا ظننت بوجوب الصلاة،  



 (213)  ..................................................................................اقسام القطع

موضوع   في  أخذ  قد  الصلاة  بوجوب  الظن  فان  بدينار(،  التصدق  عليك  وجب 

 ة حال القطع كما تقدم. هذه الناحيمن له ، وحاوجوب التصدق ولا مانع منه

وأما الثاني، فتارة يؤخذ الظن بالحكم في موضوع نفسه بلحاظ مرتبة واحدة،  

 واخرى يؤخذ في موضوع نفسه بلحاظ مرتبتين.

أما على الأول، فأيضاً مرة يكون المأخوذ في الموضوع حيثيّة طريقيّة الظن وهي  

افته إلى المظنون بالذات  تيه وهي اضصف  ثية رى حي اضافته إلى المظنون بالعرض، واخ

جزء  يكون  فقد  الثاني  وعلى  بالنفس،  قائمة  صفة  اللحاظ  بهذا  فانه  الذهن،  افق  في 

الموضوع وقد يكون تمام الموضوع، وعلى الأول فلا يمكن ان يكون تمام الموضوع بل 

 لابد ان يكون جزء الموضوع.

والثالث الأول  الفرضين  فعلى  هذا،  ي  وعلى  موضوأخ  مكنلا  في  نفسه ذه  ع 

لأنّ    لاستلزامه توقف الشي على نفسه مباشرة بدون واسطة الدور وهو محال، وذلك

الحكم  وهذا  الواقع،  في  والحكم  الظن  من  مركب  الفرضين  هذين  في  الموضوع 

ان  فيلزم  الموضوع،  هذا  جزء  ان شخصه  والفرض  أيضاً،  بشخصه حكم لموضوعه 

ستحالة توقف الشي على نفسه يل، بداهة ا ستحو مة وهيكون موضوعاً لنفسه مباشر

 وتأخره عنها. 

نفسه،  على  الشي  توقف  وهو  المحذور  هذا  يلزم  فلا  الثاني  الفرض  على  وأما 

الحكم   يكون  فلا  جزؤه،  لا  للحكم  الموضوع  تمام  الفرض  هذا  في  الظن  ان  باعتبار 

ذاً الظن فقط فإلى ف عمتوق  حينئذ متوقفاً على نفسه كما في الفرضين الأولين، وانما هو

 لا محذور من هذه الناحية.  

استحالة   يتطلبان  وهما  القطع  باب  في  ذكرناهما  آخران  محذوران  هناك  ولكن 

في  مأخوذاً  القطع  كان  وان  واحدة  مرتبة  في  نفسه  موضوع  في  بالحكم  القطع  أخذ 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (214)

 الموضوع بنحو الصفتية وكان تمام الموضوع:

ا كان القطع تمام الموضوع حتى فيما اذ قا  مطلقاطع  الأول: لزوم الدوّر بنظر ال

 للحكم كما مرّ. 

 الثاني: لزوم الخلف بنظره كذلك كما تقدّم.  

 ولكن هل يمكن تطبيق هذين المحذورين على الظن أيضاً؟

لا  فهو  مطلقا  القاطع  بنظر  الدور  لزوم  وهو  الأول،  المحذور  أما  والجواب: 

الظنّ، على  بلأنّ    ينطبق  الدور  الزوم  أنه  طع  لقانظر  جهة  مطابق  يمن  قطعه  ان  رى 

المقطوع في الخارج،  للواقع دائمًا ولا يحتمل الخلاف، فلذلك يرى توقفه على وجود 

ظنه   يرى  لا  الظان  فان  الظنّ،  بخلاف  وهذا  لدار،  عليه  متوقفاً  المقطوع،  كان  فلو 

هذا فلا لى  وع   له، مطابقاً للواقع دائمًا فانّه كما يحتمل ذلك يحتمل ان لا يكون مطابقاً 

بنظر  يتوق حينئذ  دور  فلا  الخارج،  في  المظنون  وجود  على  الظان  بنظر  ولو  الظن  ف 

 الظان أيضاً.

عن  وعبارة  بالنفس  قائمة  صفة  انه  بما  الصفتي  الظن  ان  قلت:  شئت  وان 

كالايجاد   بالاعتبار  إلاّ  بينهما  اختلاف  ولا  عينه  هو  بل  بالذات  المظنون  إلى  اضافته 

 نون في الخارج لا في الواقع ولا بنظر الظان.لى وجود المظف عتوقفلا يوالوجود، 

لأنّ    وأما المحذور الثاني، وهو لزوم الخلف فهو ينطبق على الظن أيضاً، وذلك

بقطع   السابقة  المرتبة  في  الواقع  ثبوت  يرى  انه  هو  القاطع  بنظر  الخلف  لزوم  ملاك 

الواقع ثبوت  كان  فلو  به،  القطع  تعلق  عن  لز على  قاً متوف  النظر  به  القطع  الخلف   م 

بنظره كما تقدّم، وهذا الملاك متوفرّ في الظن أيضاً، فان الظان يرى ان الواقع ثابت في 

المرتبة السابقة بقطع النّظر عن تعلّق الظن به، فلو كان ثبوته متوقفاً عليه فهو خلف 

لظن علة ن ايكور ان  فرض كونه ثابتاً في الواقع بقطع النظر عنه، ضرورة انّه لا يتصو



 (215)  ..................................................................................اقسام القطع

 ء علة له.أو جز

فالنتيجة: ان الجمع بين كون الظن بالواقع متفرّعاً على ثبوته في المرتبة السابقة 

وانّه طريق إليه، وبين ان ثبوت الواقع متوقّف عليه لا يمكن، لأنه جمع بين الأمرين 

بة  مرته في المتناقضين بنظر الظان، فلذلك لا يمكن أخذ الظن بالحكم في موضوع نفس

 واحدة.

في في وأما  نفسه  موضوع  في  الجعل  مرتبة  في  بالحكم  الظن  أخذ  وهو  الثاني   

مرتبة المجعول، وهي مرتبة فعلية الحكم بفعلية موضوعه في الخارج، فهو بمكان من  

الامكان ثبوتاً، حيث لا يلزم منه أي محذور من المحاذير المتقدمة كالدور أو الخلف 

على   الشي  توقّف  وذلكشرةمبانفسه  أو  مرتبة اللأنّ    ،  في  الحكم  على  يتوقف  ظن 

يتوقف عليه هو الحكم في مرتبة  يتوقف عليه وما  المرتبة لا  الجعل، والحكم في هذه 

 ما يتوقف عليه الظن غير ما يتوقف على الظن. لأنّ  الفعلية، فإذاً لا دور

  اذا ما  ول فيوأما الثالث وهو أخذ الظنّ بالحكم في موضوع ضده، فهو غير معق

معتبر الظن  بوجوب كان  ظننت  )إذا  قيل:  لو  كما  بالضدّين،  التكليف  لاستلزامه  اً، 

وجب  الخمر  شرب  بحرمة  ظننت  )اذا  قيل:  أو  الصلاة(،  عليك  حرمت  الصلاة 

مقتضى الظن بوجوب الصلاة لزوم الاتيان بها، ومقتضى لأنّ    عليك شربها وهكذا(،

وكذلك   عنها،  الاجتناب  وجوب  ال لنسبا  الأمر حرمتها  المثال  إلى  ومن بة  ثاني، 

انه جعل   الواضح  ان  أساس  على  لغو  لأنه  التكليف،  هذا  مثل  جعل  يمكن  لا 

لا يمكن ان يكون جزافاً، فلا محالة يكون الهدف من وراء جعله   التكليف من المولى

امكن  فيما  هو  انّما  به  الداعي  ايجاد  ان  الطبيعي  ومن  المكلف،  نفس  في  الدّاعي   ايجاد 

الفعلية،    في  الهامتث الوجوب  مرحلة  امتثال  ان  الامتثال، ضرورة  يستحيل  المقام  وفي 

 والحرمة معاً في شي واحد مستحيل، هذا كله في الظن المعتبر. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (216)

 واما اذا كان غير معتبر شرعاً، فهل يمكن أخذه في موضوع ضدّه؟

كم،  للحوع  الموضالظن غير المعتبر اذا كان تمام  لأنّ    والجواب: انه لا مانع منه،

المجعو موضوعه، فالحكم  بوصول  المكلف  إلى  كان واصلًا  عليه وان  له والمترتب  ل 

الا ان الحكم المتعلق به الظن، لا يكون واصلًا شرعاً لا بوصول وجداني ولا تعبّدي،  

الظن لا يكون حجّة حتى يثبت مؤدّاه تعبداً،  فلأنّ  أما الأول فهو ظاهر، وأما الثاني  

مكلف، وعليه فلا تنافي ولا تضاد بينهما لا في  عياً ومحركاً للودااً  نجزم كون  لا ي  فإذاً 

الظن غير ثابت شرعاً  الذي هو متعلق  باعتبار ان وجوب الصلاة  مرحلة الامتثال، 

لا   انه  حيث  بها  الظن  فان  الخمر  شرب  حرمة  وكذلك  لحرمتها،  مزاحماً  يكون  حتى 

 ة لوجوب شربها.  احممز تكون يكون حجة، فلا يكون مثبتاً لها شرعاً حتى

لى الجملة، فكما انه لا تنافي بينهما في مرحلة الامتثال، فكذلك لا تنافي بينهما  وع

وجوب الصلاة في المثال حيث انه لا يمكن ان يكون منجزاً،  لأنّ    ، المبادئفي مرحلة  

تزاحم  ان  تصلح  لا  وهي  والمنجزة،  الواصلة  غير  المصلحة  عنّ  الا  يكشف  فلا 

 يكون المكلف مسؤولاً امام تلك المصلحة.  المنجزة، وعليه فلا لة واصدة الالمفس

فكلا  الواقعي،  الحكم  الآخر  وجزؤه  الموضوع  جزء  الظن  كان  إذا  وأما 

الظن   على  المجعول  الحكم  أما  المكلف،  إلى  واصل  غير  موضوعه  فلأنّ  الحكمين 

جزأيه، بكلا  محرز  غير  والواقع  الظن  من  الأنّ    المركب  ا تمثالملأول  الجزء  في  لظن  ل 

محر كان  جزوان  انّ  الا  وجداناً،  محرز لا ءزاً  الواقعي غير  الحكم  في  المتمثل  الآخر    ه 

الثاني   واما  فواضح،  الأول  اما  تعبداً،  ولا  حتى  فلأنّ  وجداناً  حجة  يكون  لا  الظن 

يكون محرزاً له تعبداً، واما الحكم المتعلق به الظن كوجوب الصلاة في المثال، فحيث  

وجداناً كما هو واضح ولا تعبداً فإذاً لا مقتضي   لاغير معتبر، فلا يثبت به  به  ظن  ان ال

التزاحم    لأنّ   ،المبادئلا للتزاحم والتنافي في مرحلة التطبيق والامتثال ولا في مرحلة  



 (217)  ..................................................................................اقسام القطع

،  المبادئ والتنافي بين الأحكام في مرحلة الأمتثال انما هو بوصولها وتنجزها بما لها من  

 حم والتنافي بينها. فلا موضوع للتزا التنجّزول والوصعدم واما مع 

من عدم امكان أخذ الظن غير   -ومن هنا، يظهر ان ما ذكره السيد الاستاذ+

اجتماع  يستلزم  ذلك  بان  معللًا  أيضاً،  متعلقه  لحكم  مضاد  حكم  موضوع  في  المعتبر 

وا الوجوب  حينئذ  يجتمع  إذ  للواقع،  مطابقاً  الظن  كان  اذا  فيلحرمالضدّين    شيء   ة 

غير تام، لما مرّ من ان   المبادئوالمصلحة والمفسدة في مرحلة  واحد في مرحلة التشريع  

الظن غير المعتبر ان كان تمام الموضوع، فالمنجز احد الحكمين وهو الحكم المترتّب على  

فلا  الظن،  به  المتعلق  وهو  الآخر  الحكم  واما  موضوعه،  على  ترتبه  باب  من  الظنّ 

ا  يكون واصلاً  الظن لا يكون حجّة حتى يكون مثبتاً  ومنجزاً، باعتبار ان    لمكلفإلى 

الامتثال ولا في مرحلة   مرحلة  بينهما لا في  تنافي  تزاحم ولا  فإذاً لا  كما    (1) المبادئ له، 

 مرّ.  

يمكن  لا  مما  واحد  شيء  على  متضادّين  حكمين  اجتماع  لزوم  من  ذكره+  فما 

عليه، الأنّ    المساعدة  غير  والمنالوجوب  مضإلى    لواصلجز  يكون  لا  اداً المكلف 

 .  المبادئللحرمة المنجزة الواصلة لا في مرحلة الامتثال ولا في مرحلة 

ترتبه منوط بإحراز  لأنّ    وان كان الظن جزء الموضوع فلا يترتب عليه الحكم،

الواقعي غير محرز الثاني وهو الحكم  الجزء  ان  لا    موضوعه بكلا جزأيه، والمفروض 

هاً  وجدان ظاهكما  تقدّم،  رو  كما  تعبداً  إلى    ولا  واصل  غير  الحكمين  فكلا  وعليه 

مقتضى  لا  فإذاً  الظن،  به  المتعلق  الحكم  ولا  الظن  على  المترتّب  الحكم  لا  المكلف 

الامتثال ولا في مرحلة   اجتماع  دئالمباللتضاد والتنافي لا في مرحلة  مانع من  اذ لا   ،

 

 . 48 –  49ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (218)

تماعهما  لاعتبار، ولا يلزم من اجعل واة الجرحلالوجوب والحرمة في شيء واحد في م

فيه في هذه المرحلة اجتماع الضدّين، حيث لا مضادة بينهما في هذه للمرحلة، كما انه  

مضادة غير    لا  المصلحة  بين  ولا  الواصلتين،  غير  والمفسدة  المصلحة  بين  منافاة  ولا 

 الواصلة والمفسدة الواصلة.  

له   ا أخذ في موضوع حكم مضادكم اذبالح  لظنفالنتيجة في نّاية المطاف: ان ا

أو مماثل أو مخالف، فان كان تمام الموضوع للحكم، فهو مترتب عليه بدون فرق في 

ذلك بين كونه معتبراً أو غير معتبر، غاية الامر ان كان معتبراً أثبت متعلقه أيضاً تعبداً 

جزأ أثبت  معتبراً  كان  فان  الموضوع،  جزء  كان  وان  فلا،  اوإلاّ  عليه فيترتلآخر  ه  ب 

المتعلق به.حينئذ حكمه، وإلاّ  أما الأول     لم يثبت لا الحكم المترتب عليه ولا الحكم 

 الظن لا يكون حجّة. فلأنّ فلعدم تحقق موضوعه، واما الثاني 

)إذا   قيل:  إذا  مثله، كما  الظن بالحكم في موضوع  اذا أخذ  الرابع وهو ما  وأما 

الظن تمام الموضوع ترت  فان  ة(،الصلا ظننت بوجوب الصلاة وجبت عليك   ب  كان 

عليه حكمه، بلا فرق في ذلك بين كونه معتبراً أو لا، غاية الأمر اذا لم يكن معتبراً لم 

اثباته من ناحية اخرى، وان كان جزء الموضوع وجزؤه   يثبت متعلقه، ولكن يمكن 

متعلقه بات ة اثشريطالآخر الواقع، فأيضاً لا فرق بين كون الظن معتبراً أو غير معتبر 

 من طريق آخر.  

ذٍ فهل يمكن ذلك أي اخذ الظن بالحكم في موضوع مثله ولا يلزم منه وحينئ

 اجتماع المثلين.

والجواب: انه لا مانع، إذ لا محذور في اجتماع حكمين متماثلين في شيء واحد 

متع انّه  إلاّ  ذاتاً  واحداً  كان  وان  الاجتماع  مورد  في  والملاك  جبعنوانين،  عدد  لى  هة 

 فصيل تقدم، هذا. ت



 (219)  ..................................................................................اقسام القطع

السيّ  امكان  وأما  انه لا مانع منه في المقام وان قلنا بعدم  د الاستاذ+ فقد ذكر 

ذلك في باب القطع، بمعنى انه لا يمكن أخذ القطع بحكم في موضوع مثله وقد افاد 

في وجه ذلك ان النسبة بين ثبوت الواقع والظن به عموم من وجه حتى بنظر الظان،  

اقع، بينما القاطع لا يحتمل خطأ قطعه  خطأ ظنّه وعدم مطابقته للو  تملنه يح ار اباعتب

وعدم مطابقته للواقع، وعلى هذا فيمكن ان يكون الواقع ثابتاً ولا ظن به، ويمكن ان  

يكون الظن به موجوداً والواقع غير ثابت، كما اذ كان الظن مخالفاً له، ويمكن اجتماع 

اذ  كما  معاً،  الامرين  كاكلا  الا  بن  فانهظن  للواقع،  مطابقاً  الالتقاء   الحكم  مورد 

 والاجتماع بينهما، وفي هذا المورد يتأكد الحكمان فيصبحان حكمًا واحداً موكداً.  

ونتيجة ما افاده+: ان الحكمين المتماثلين في مورد الاجتماع والالتقاء يتأكدان 

وأك أقوى  واحداً  حكمًا  ويصبحان  الآخر  في  احدهما  منفيندك  بحده،  منهماكل    د   

 هذا. 

فيه مورد    وللمناقشة  في  بالآخر  الحكمين  أحد  بتأكّد  اراد  ان  فانه+  مجال، 

هذه  في  له  موضوع  فلا  الفعلية،  مرحلة  في  والتوحّد  التأكّد  والاجتماع  الالتقاء 

الحكم لا يكون موجوداً فيها حتى يندك احدهما بالآخر وانما هو لأنّ    المرحلة، وذلك 

وإلاّ لكان أمراً خارجياً وهو   فيستحيل ان يوجد في الخارج  بار،لاعت لم اموجود في عا

التأثير  افتراض  يمكن  فلا  مباشرة،  للمولى  اختياري  فعل  انه  إلى  اضافة  هذا  خلف، 

 . والتأثر فيه والاندكاك

معنى   ان  فيرد عليه:  الجعل والاعتبار،  مرحلة  والتوحد في  التأكد  به  راد  وان 

في   والتوحّد  اعتبار  حلة،المر هذه  التأكّد  تأثير  بمعنى  كان  تكويناً    ان  آخر  اعتبار  في 

للمولى   اختيارياً  فعلًا  كونه  فرض  خلف  انه  ففيه  المعلول،  في  العلة  كتأثير  وقهراً، 

له من ناحية اخرى، وان  اعتبارياً لا واقع موضوعي  امراً  مباشرة من ناحية، وكونه 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (220)

مؤكداً بعد تقييد اطلاق كل ثاً  ثال  حكماكان بمعنى ان المولى جعل في مورد الاجتماع  

هذا   اثباته،  يمكن  لا  انه  إلاّ  نفسه  في  ثبوتاً  ممكناً  كان  وان  فهو  افتراقه،  بمورد  منهما 

 بحسب الكبرى الكلية.  

واما في المقام فلا يمكن ذلك ثبوتاً أيضاً، بيان ذلك: ان في المقام دليلين كانت  

الدليل   وجه:  من  عموماً  بينهما  يالأوالنسبة  عل:  الواقع  دل  في  الصلاة  وجوب  لى 

 اطلاقه يشمل ما اذا كان المكلف ظاناً بوجوبها أو لا. و

ما   المظنون وجوبها واطلاقه يشمل  الصلاة  يدل على وجوب  الثاني:  والدليل 

 اذا كان الظن بوجوبها مطابقاً للواقع أو لا.  

ال بوجوب  الظن  كان  اذا  ما  بينهما  والاجتماع  الالتقاء  بقا مطا  صلاةومورد 

فانه مشمول لاطلاق ك الدليل الأول للواقع  افتراق اطلاق  الدليلين، ومورد  ل من 

اطلاق   افتراق  ومورد  به،  ظن  ولا  الواقع  في  ثابتاً  الصلاة  وجوب  كان  اذا  ما  هو 

 الدليل الثاني هو ما اذا كان الظن بوجوبها غير مطابق للواقع. 

بتأكيد الحكم وتوحيد اريد  فان  المولى جعل في  الم  هذه   ه فيوعلى هذا،  ان  رتبة 

الاجتماع حكما أقوى وأكد من كل من الحكمين في مورد الافتراق بحدّه، فيرد   مورد

معقول، غير  انه  افتراقه، لأنّ    عليه  بمورد  الدليلين  من  كل  اطلاق  تقييد  ذلك  لازم 

 موردع، وومورد افتراق الدليل الأول هو الصلاة المقيّدة بعدم الظن بوجوبها في الواق

وجوب الصلاة غير المطابق للواقع وكلا التقييدين لا اق الدليل الثاني هو الظن بافتر

 يمكن. 

فهو مستحيل الا في فرض واحد وهو ما إذا كان عدم الظن    أما التقييد الأول

يلزم  لا  وعندئذ  الموضوع،  تمام  بنحو  وجوبها  موضوع  في  مأخوذاً  الصلاة  بوجوب 

ف الحكم ف على عدم الظن به من باب توقيتوقلاة  الص  وجوبلأنّ    محذور الدور،



 (221)  ..................................................................................اقسام القطع

جزء  به  الظن  عدم  كان  اذا  واما  عليه،  يتوقف  لا  به  الظنّ  وعدم  موضوعه  على 

الموضوع سواء اكان الظنّ ملحوظاً بنحو الطريقية أو الصفتيّة، وجزؤه الآخر الحكم 

اب فيلزم عندئذٍ توقّف الشي على نفسه  المثال،  ة،  باشر  ومتداءً وهو وجوب الصلاة في 

قد الصلاة  وجوب  ان  توقف    باعتبار  حينئذ  فيلزم  مباشرة،  نفسه  موضوع  في  أخذ 

 الشيء على نفسه وهو محال.

جعل الوجوب للصلاة المظنون وجوبها لأنّ    فهو لا يمكن،  وأما التقييد الثاني

بالظن غير المطابق للواقع لغو وجزاف، إذ لا يمكن فعلية هذا الوجوب ووصوله إلى 

وتح لمكلا انريك ف  الواضح  ومن  الامتثال،  نحو  هو   ه  الحكم  جعل  من  الغرض 

إليه،   وصوله  عند  امتثاله  نحو  المكلف  جعله   فإذاتحريك  استحال  وصوله  استحال 

للواقع،  الظان بوجوب الصلاة وان احتمل عدم مطابقته  المقام  أيضاً لأنه لغو، وفي 

انّه مجرد احتمال لا يبلغ درجة الظن بعدم   ف فانه ظان بالمطابقة ومعه  ، كيابقةالمطإلاّ 

الجمع بين الأمرين كالجمع بين النقيضين لأنّ    يمكن ان يكون ظاناً بعدم المطابقة،لا  

 لا يمكن.

ولا   للواقع،  المطابق  غير  بالظن  مقيّد  الوجوب  هذا  موضوع  ان  وبكلمة، 

خلف لأنه  للواقع،  مطابق  غير  بالوجوب  ظنّه  بان  يظن  ان  به  للظان   فرض   يمكن 

ظاكون موضوع  ه  ان  وحيث  فيه،  بثبوته  المطابق ناً  غير  بالظن  مقيّد  الصلاة  وجوب 

اما  للواقع  الظن غير مطابق  الموضوع وهو كون هذا  احراز هذا  بدّ من  للواقع، فلا 

 وجدانا أو تعبّداً، ولا يمكن شيء منهما:

اهة  ، بدواقعفلا علم للظانّ في المقام بان هذا الظن منه غير مطابق لل  أما الأول

 ن ظنه هذا غير مطابق له. انه لايمكن ان يعلم الظان به با

الثاني مطابق  فلأنّ    وأما  هذا غير  بان ظنه  يظن  ان  بالوجوب لا يمكن  الظان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (222)

لا  بالمطابقة  ظان  انه  معناه  إذ  بالوجوب،  ظاناً  كونه  فرض  خلف  لزم  وإلاّ  للواقع، 

 ين.ناقضظان بعدم المطابقة، فالجمع بينهما جمع بين المت

التأكّد ان  الشوط:  نّاية  في  شيء    فالنتيجة  في  متماثلين  حكمين  بين  والتوحّد 

واحد غير معقول، لا في مرحلة الاعتبار والجعل ولا في مرحلة الفعلية والتطبيق ولا  

الدليلين  من  كل  اطلاق  وتقييد  الاجتماع  مورد  في  وأكد  أقوى  ثالث  حكم  بجعل 

 بمورد الافتراق.  

 

 

 ط:  نقا عدة  نتيجة البحث

بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في ان أخذ عدم العلم الخاص  الأولى: 

مرتبه المجعول بمكان من الامكان ثبوتاً، واما أخذ عدم العلم الخاص به في موضوع 

يمكن،   فلا  الموضوع  بنحو جزء  كان  فان  الجعل،  مرتبة  مرتبة واحدة وهي  نفسه في 

وضوع  ، وكذلك أخذه بالحكم الفعلي في ممنه  مانعفلا  وان كان بنحو تمام الموضوع  

 نفسه في مرتبة الجعل، وقد تقدم تفصيل كل ذلك. 

مرتبة  الثانية:   وهي  واحدة  مرتبة  في  نفسه  موضوع  في  بالحكم  الظن  أخذ  ان 

غاية   جزأه،  أو  الموضوع  تمام  الظن  كون  بين  ذلك  في  فرق  بدون  يمكن،  لا  الجعل 

المو جزء  الظن  كان  ان  علىستحفالا  ضوع،الامر  الشي  توقف  جهة  من  هي  انما   الة 

في  مأخوذ  المجعول  الحكم  شخص  ان  هو  ذلك  لازم  ان  باعتبار  مباشرة،  نفسه 

الخلف   لزوم  جهة  من  هي  انما  فالاستحالة  الموضوع  تمام  كان  وان  نفسه،  موضوع 

 بنظر الظان، ولا فرق في ذلك بين كون الظن معتبراً أو غير معتبر.



 (223)  ..................................................................................اقسام القطع

 موضوع نفسه في  خذ الظن بالحكم في مرتبة الجعل فيمن أانع  لا مانه  الثالثة:  

مرتبة المجعول، ولا يلزم منه محذور الدور ولا الخلف، وعلى هذا فان كان الظن تمام 

كان  فان  الموضوع  جزء  كان  وان  معتبر،  غير  أو  معتبراً  كونه  بين  فرق  فلا  الموضوع 

 معتبراً يثبت جزأه الآخر شرعاً وإلاّ فلا. 

مضاد  أ  ان:  ةابعالر حكم  موضوع  في  بالحكم  الظن  معتبراً  خذ  كان  فان  له، 

استحال أخذه فيه، لاستلزامه التكليف بالضدّين، وان لم يمكن معتبراً فلا مانع منه، 

لا يلزم حينئذ محذور التكليف بالضدّين، ولا فرق في ذلك بين ان يكون تمام   حيث

 الموضوع أو جزأه على تفصيل تقدّم.

كم آخر مماثل له، بلا انع من اخذ الظن بالحكم في موضوع حم  لاه  ان:  الخامسة

 فرق بين كونه تمام الموضوع أو جزأه، كما انه لا فرق بين كونه معتبرا أو غير معتبر.

مرحلة  السادسة:   في  واحد  شيء  في  متماثلين  حكمين  اجتماع  من  مانع  لا  انه 

ذاتاً رد   مودأ فيالمبفيكون    المبادئالاعتبار والجعل، واما في مرحلة   الاجتماع واحداً 

مورد ومتعدد في  الآخر  في  احدهما  يندك  انه  من  الاستاذ+  السيّد  ذكره  وما  جهة،  اً 

تقدّم  كما  تام  بحدّه، غير  منهما  من كل  أكد وأقوى  فيصبحان حكمًا واحداً  الاجتماع 

 مفصّلًا.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (224)

 قيام الامارات مقام القطع

 قيام الامارات مقام القطع

 تين: سألفي م هنا لام يقع الك

 ت المعتبرة مقام القطع. في قيام الاماراالأول: 

 في قيام الاصول العملية الشرعيّة مقام القطع. الثانية: 

 اما الكلام في المسألة الأولى فيقع في مقامات: 

 الأول: في قيام الامارات مقام القطع الطريقي. 

 .قيّةلطريحو االثاني: في قيام الامارات مقام القطع الموضوعي بن

 القطع الموضوعي بنحو الصفتيّة.  الثالث: في قيام الامارات مقام

فلا شبهة في ان الامارات بدليل حجيّتها تقوم مقام    أما الكلام في المقام الأول 

المحض، الطريقي  الاصابة لأنّ    القطع  تقدير  على  للواقع  منجزة  انّا  حجّتها  معنى 

 ثر.  الأ هذا ه فيومعذرة على تقدير الخطأ فتقوم مقام

اقع المولوي منجز له على تقدير الاصابة ومعذرّ والخلاصة، كما ان القطع بالو

 على تقدير الخطأ فكذلك الامارات بعد حجيّتها.

مثلًا   الصلاة  الواقع كوجوب  شيء في  بوجوب  قطع  إذا  المكلف  ان  وبكلمة، 

وه وجوبه،  على  الامارة  قامت  اذا  وكذلك  وتنجز،  أثره  عليه  مترتب    قيام عنى  ذا 

 الامارات مقام القطع الطريقي. 

والكاشفية  و الطريقيّة  جعل  بمعنى  حجّيتها  تكون  ان  بين  ذلك  في  فرق  لا 

النائيني+ المحقق  مدرسة  عليه  كما  التعبّدي  المنجزية  (1) والعلم  جعل  بمعنى  أو   ،

 

 . 15ص  2(أجود التقريرات ج 1)



 (225)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

بنى عليه المحقق الخراساني+  منزلة  (1) والمعذّرية كما  المؤدى  أو بمعنى تنزيل  قع  الوا، 

للحكجعل  و المماثل  الظاهري  الواالحكم  عليه  م  بنى  كما  الاصابة  تقدير  على  قعي 

الانصاري الشارع    (2) +  شيخنا  منتزعة من امضاء  أو لا تكون مجعولة اصلًا وانما هي 

إلا  انه لا يكون هناك  الالفاظ، حيث  الثقة وظواهر  باخبار  العمل  العقلاء على  بناء 

ه، على اساس اقربيتها إلى الواقع وكاشفيتها عنكتة  ا بنل بهبناء من العقلاء على العم

لا يمكن ان يكون جزافاً وبلا نكتة، والنكتة في المقام هي   ان بناءهم على العمل بشيء

امضاء   إلا  هنا  فليس  الشارع  من طرف  واما  الذاتية،  والكاشفيّة  الواقع  إلى  الاقربيّة 

من العمل بها، ومن هنا   لردعدم اه وعهذا البناء وتقريره، ويكفي في الامضاء سكوت

اشفيتها لا يمكن ان تكون مجعولة لأنّا ذاتيّة لها، وتعلق الجعل بها تشريعاً لا قلنا ان ك

التشريعي لا  ان يؤثر فيها، ضرورة ان الجعل  يزيد في كاشفيتها خارجاً بل يستحيل 

ء على عقلاء اللبنايؤثر في التكوين، وعلى الجملة فحجيّتها منتزعة من امضاء الشارع  

 يّة والمعذرّية. العمل بها وهي بمعنى المنجز 

باب   في  المجعول  ان  من  الخراساني+  المحقق  ذكره  ما  أن  يظهر  هنا،  ومن 

الامارات هو المنجزية والمعذريّة غير تام، لأنه+ ان اراد بجعلهما جعل واقع المنجزية 

امضاء من  منتزع  عقلي  حكم  واقعهما  ان  ففيه  على   بناءارع  الش  والمعذرية،  العقلاء 

لا   بالأمارات  المنجزيّة العمل  مفهوم  به جعل  اراد  الشارع، وان  قبل  من  انّه مجعول 

 والمعذريّة.

بمعذّر  ليس  وما  منجزاً  بمنجزّ  ليس  ما  يجعل  ولا  الواقع  يغير  لا  انه  ففيه 

يس  له لمعذّراً، ضرورة انه لا وجود له إلاّ في افق الذهن حتى يكون مؤثراً، فإذاً جع

 

 . 263(كفاية الاصول ص 1)

 . 3(فرائد الاصول ص 2)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (226)

له في الواقع، واما ما ذكره شيخنا الانصاري+    مجرد لقلقة اللسان بدون أيّ تأثيرلاّ  إ

للتنزيل في   انه ليس  المودى منزلة الواقع، فيرد عليه أولا  من ان معنى الحجيّة تنزيل 

 ادلة حجية الامارات التي عمدتها بناء العقلاء عين ولا أثر.

الواقع على أثر  ترتيب  ان  الموثانياً:  التنزيل، بل يكفي  لا    ؤدى  في يتوقف على 

بها  ذل اتصافها  في  ويكفي  التنزيل،  عناية  بدون  ابتداءً  بالحجية  الامارات  اتصاف  ك 

 امضاء الشارع بناء العقلاء على العمل بها بدون أيّ جعل واعتبار منه.  

فالنتيجة: ان هذه التفسيرات لحجيّة الامارات بهذه الصيغ الخاصة لا تتعدى  

الواقع الموضوعي، كما انّّا لا تؤثر ن مجرد تعبيرات لفظية لا تحكي عن  ة عقيق الحفي

 في جوهر الواقع. 

على  حجيّتها  بدليل  الطريقي  القطع  مقام  تقوم  الامارات  ان  تبيّن  قد  هنا  إلى 

 جميع الأقوال فيها. 

فلا  وحينئذٍ  ثبوتاً،  القطع  مقام  الامارات  قيام  يستحيل  انه  يدعى  قد  ولكن 

منوبة  ال  تصل تقوإلى  انّا  عن  والبحث  الاثبات  هذه  قام  وحاصل  لا،  أو  مقامه  م 

حجيّتها  ان  قلنا  وان  بالواقع  الوجداني  العلم  توجب  لا  الامارات  ان  هو  الشّبهة 

الواقع في مواردها يبقى مشكوكاً ومجهولاً، فإذاً تكون  لأنّ  بمعنى جعلها علمًا تعبّدياً، 

ا  قبح  قاعدة  خلاف  على  بلالعقالامارات  بيااب  القاعدة    لهذه  رافعة  تكون  ولا  ن 

ارتفاع موضوعها، وعليه فالقاعدة هي الحاكمة في موارد الامارات ولا مجال للعمل ب

مقابلها، في  تطبيقاً لأنّ    بها  قبيح  وهو  بيان  بلا  العقاب  من  مخالفتها  على  العقاب 

 للقاعدة.

 وقد أجيب عن هذه الشبهة بوجوه:  

الشبهةالأول:   هذه  عمب  ان  المنية  الشبشهور  لى  في  الأولي  الاصل  ان  هات  من 



 (227)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

الحكمية قاعدة قبح العقاب بلا بيان لا قاعدة حق الطاعة، واما على مسلك من يقول  

بان الأصل الأولي فيها قاعدة حق الطاعة لا قاعدة قبح العقاب بلا بيان فلا موضوع 

الاحكا على  القائمة  الامارات  تكون  حينئذ  إذ  الشبهة،  الهذه  مؤكلشرعيم  لهذه  ة  دّة 

 القاعدة. 

مبنائي،والجواب، أولاً  ليس حلًا واقعياً وجذرياً، بل هو  ان هذا الحلّ  لأنّ    : 

هات الحكميّة قاعدة قبح  بالمشكلة تبقى على مبنى من يقول بان الاصل الأولي في الش

 العقاب بلا بيان كما هو المشهور بين الاصوليين قديمًا وحديثاً.

لي فيها قاعدة  هو المشهور من ان الأصل الأو  ألة ماالمس  يح فيلصحوثانياً: ان ا

 قبح العقاب بلا بيان لا قاعدة الاشتغال وحق الطاعة. 

فان  الثاني:   القاعدة،  تكون حاكمة على  بدليل حجيّتها  الشرعية  الامارات  ان 

حجيتها   بعد  الامارات  ان  إلاّ  الوجداني،  البيان  في  ظاهراً  كان  وان  فيها  ن بياالبيان 

الشارع كانت ح  فإذااً،  شرع بياناً بحكم  القاعدة ورافعة لموضوعها  كانت  اكمة على 

والبيان   الوجداني  البيان  من  اعمّ  وتجعله  البيان  دائرة  توسع  أنّا  باعتبار  تعبداً، 

 التعبدي، فإذاً لا بد من العمل بالامارات دون القاعدة. 

احك في  تتصور  انّما  الحكومة  ان  أولاً:  مشرع  واحد  شريعةام  والجواب،  من  ة 

ر موارد الجمع الدلالي العرفي وموارد التعارض والتزاحم، واحد كما هو الحال في سائ

اذ حينئذ قد يقع التعارض بين حكمين من احكام شريعة واحدة، وقد يمكن الجمع 

 الدلالي العرفي بينهما، وقد يكون احدهما حاكمًا على الآخر وهكذا.

 احدة من مشرع واحد.  احكام شريعة و ر فييتصوّ  نماوالخلاصة، ان كل ذلك ا

متكلم  بمثابة  جميعاً  الاطهار^  والائمة  الاكرم’  النبي  يكون  هنا،  ومن 

كلهم يتكلم بلسان واحد وهو لسان الشرع ويحكي عن شريعة واحدة، لأنّ    واحد،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (228)

ن ولهذا قد يقع التعارض بين رواية صادرة عن امام ورواية صادرة عن امام آخر مع ا

او بينهما منوط بصدورهما من متكلم واحلتعارقوع  بمثابة متكلم ض  انّما  باعتبار  د 

هذا  حقيقية واخرى حكميّة، وعلى  تكون  تارةً  المتكلم  ان وحدة  الامر  غاية  واحد، 

العقل   ان  باعتبار  العملي،  العقلي  والحكم  الشرعي  الحكم  بين  الحكومة  تتصور  فلا 

ولا وصيقاً  سعة  حكمه  موضوع  للشر دخ  يحدّد  فيل  اصلًا،  ع  موضوع   فإذاه  كان 

محدداً  رافعاً    حكمه  يكون  ولا  التعبدي  للبيان  قيمة  فلا  الوجداني،  البيان  بعدم 

البيان الوجداني تكويناً، فإذاً لامعنى لحكومة   لموضوع حكمه، فان الرافع له انما هو 

 الامارات بدليل حجيّتها على القاعدة. 

مبني على   ان هذا الجواب  بعد  العقليحدد  ان  وفيه:  بالقبح  م موضوع حكمه 

الوج حسب  البيان  حكمه  موضوع  ان  لوضوح  كذلك،  ليس  الامر  ولكن  داني، 

هذا   وعلى  حجة،  بلا  العقاب  بقبح  يحكم  فانه  الحجة،  عدم  هو  وادراكه  تحديده 

 فالامارات بما انّا حجة فهي واردة على القاعدة ورافعة لموضوعها وجداناً. 

الإ مع  عغماوثانياً:  ذلكض  الحكووتسل  ن  ان  إلاّ يم  متصورة  المقام  في  انّ    مة 

ما   بناء على  عليها  انما تكون حاكمة  النائيني+  تالامارات  بنّت عليه مدرسة المحقق 

التعبدّي،   والعلم  الكاشفية  فيها  المجعول  ان  تعبدياً    فإذامن  علمًا  الامارات  كانت 

عبداً، ولكنها عها تلموضوعة  بمقتضى دليل حجّيتها، كانت حاكمة على القاعدة وراف 

لمذاهب في تفسير الحجية، فانه على ضوئها الحجية اما بمعنى  لا تتمّ على ضوء سائر ا

تقدير  على  الواقعي  للحكم  المماثل  الظاهري  الحكم  أو  والمعذرية  المنجزية  جعل 

العقلا لبناء  الشارع  أو انّا غير مجعولة اصلًا، وانّما هي منتزعة من امضاء  ء الاصابة 

 ومة. ا وعلى جميع التقادير فلا موضوع للحكعمل بهلى الع

مطابقة  الثالث:   تكون  ان  من  تخلو  لا  الامارات  ان  العراقي+  المحقق  ذكر 



 (229)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

تكون  الأول  فعلى  النقيضين،  ارتفاع  لزم  وإلاّ  لهما  ثالث  ولا  له  مخالفة  أو  للواقع 

الخ من  والروايات  الآيات  وظواهر  الثقة  كاخبار  الشرعية  الحطابالامارت  ة  قيقيّ ات 

الو في  الواقعيّة  الاحكام  عن  ووتحكي  الملاكات  من  لها  وما  في    المبادئاقع  الحقيقة 

استحقاق   تنجزها  على  ويترتب  العقل،  بحكم  لها  منجزة  وتكون  السابقة  المرتبة 

 العقوبة على مخالفتها والمثوبة على موافقتها. 

واق  لا  التي  الظاهرية  الخطابات  من  تكون  الثاني  موعلى  ولا  لها    وضوعيع 

الواقع ، فيكون وجودها المبادئولا من الملاكات و  تحكي عن شيء من الاحكام في 

 وجوداً خيالياً وتصورياً فحسب بدون ان يكون لها واقع موضوعي. 

في   المتمثلة  والسنة  الكتاب  في  الواردة  الخطابات  ان  فحيث  هذا،  وعلى 

الحقيقيّ  الخطابات  بين  مرددة  الشرعية  االامارات  لللمطابة  بياناً  قة  تكون  التي  واقع 

بياناً كذلك،   واقعاً وشرعاً، التي لا تكون  للواقع  المطابقة  الظاهريّة غير  والخطابات 

لا،  أو  القاعدة  لموضوع  رافع  بيان  انّا  ندري  ولا  مصداقيّة،  حينئذ  الشبهة  فتكون 

هة الشب  في  وعندئذ فلا يمكن التمسك بالقاعدة في مواردها لأنه من التمسّك بالعام

 . (1) صداقيةالم

با اراد  ان  انه+  وعلى  والجواب:  بيان  للواقع  الاصابة  تقدير  على  الامارة  ن 

الثاني،   على  بحجة  وليست  الأول  على  حجة  انّا  ببيان،  ليست  الاصابة  عدم  تقدير 

فيرد عليه: ان الامارة حجة مطلقا سواء أصابت الواقع أم لا، ضرورة انه لا يمكن 

جعل الحجيّة لأنّ    ،ع وإلاّ لكان جعلها لها لغواً وجزافاً للواقبتها  اصاتقييد حجيّتها ب

لها حينئذ متوقف على العلم بمطابقتها للواقع، فلو علم بالمطابقة فلا موضوع لجعل 

 

 . 18ص  3(نّاية الأفكار ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (230)

العلم بها  العلم بالمطابقة والجهل بها، وأما مع  الحجية لها، فان موضوع جعلها عدم 

 . حينئذا فيكون جعلها لغواً لأنه لا موضوع له

لو كانت مشروطة   الامارات  ان حجية  فقل:  فلا يمكن أو  للواقع،  باصابتها 

اذ اعلم بها فلا   يعلم بها، واما  بالاصابة ولا  المكلف طالما يكون جاهلًا  إلى  وصولها 

 موضوع لها.

تكون  المطابقة  صورة  في  الأمر  غاية  مطلقا،  حجة  الامارة  تكون  هنا  ومن 

 ذرة. قة معلمطابم امنجزة للواقع وفي صورة عد 

تقدي على  بيان  انّا  بذلك  اراد  تقدير وان  على  ببيان  وليست  للواقع  المطابقة  ر 

عدم المطابقة، فيرد عليه ان البيان وعدم البيان من الأمور الوجدانية ولا يعقل الشك  

الشبهة المصداقية في القضايا الوجدانية غير متصوّرة، وعلى هذا فبيانية هذه لأنّ    فيها،

ض العلم بالمطابقة خلف تتوقف على العلم بمطابقتها للواقع، وفر  داناً ات وجمارالا

 فرض كونّا من الامارات الظنيّة. 

فالنتيجة: ان موضوع القاعدة حيث انه عدم البيان الوجداني، فلا تتصور فيها  

 الشبهة المصداقيّة. 

ل منجزة  وغير  الاصابة  تقدير  على  للواقع  منجزة  انّا  بذلك  اراد  عوان  لى  ه 

اتق كذلك،دير  كان  وان  الامر  ان  عليه  فيرد  في    لخطأ،  الشك  إلى  هذا  مرجع  ان  إلاّ 

إلى   يرجع  لا  الشك  هذا  ان  الواضح  ومن  به،  مشكوكاً  كونه  بوصف  الواقع  تنجّز 

الشك في تحقق مصداق موضوع القاعدة لتكون الشبهة بالنسبة اليها مصداقية، لما مرّ 

  تتصور الشبهة المصداقية فيها. ذا لاني ولهجدامن ان موضوعها عدم البيان الو

هنا التمسّك  إلى  يمكن  لا  انه  من  العراقي+  المحقق  ذكره  ما  ان  تبيّن  قد   ،

بقاعدة قبح العقاب بلا بيان في موار الامارات المعتبرة شرعاً لأنه من التمسّك بالعام  



 (231)  ..................................................................... ات مقام القطع قيام الامار

 في الشبهة المصداقيّة، لا يرجع إلى معنى محصل. 

التي    اب بلاالعق  قبحان قاعدة  الرابع:   الالزاميّة  بالأحكام  يشكّ  بيان تختّص 

به،   أو غير راض  بها  الجهل  بتفويتها في حال  المولى راض  ان  يعلم  فيها ولا  المكلف 

ففي ذلك تكون القاعدة هي المرجع وبها يدفع احتمال العقاب على تفويتها على تقدير  

ا  حتمال العقاب طالماوق لاقع مس لوااحتمال ثبوت التكليف في ا لأنّ    ثبوتها في الواقع. 

على هذا فمورد هذه القاعدة الاحكام الالزامية المشكوك ثبوتها لم يكن هناك مؤمن، و

في الواقع، شريطة ان لا يعلم المكلف بان المولى لا يرضى بتفويتها حتى في هذه الحالة  

لحالة أو تلك اا في  يتهوإلاّ فلا مجال للتمسّك بها، واما اذا لم يعلم بان المولى راض بتفو

فع احتمال العقاب على تفويتها اذا كانت ثابتة في  غير راض، فيرجع إلى القاعدة ويد

 الواقع. 

وهذا بخلاف الاحكام المشكوكة التي يعلم المكلف بسبب أو آخر بان المولى  

لا يرضى بتفويتها أصلًا حتى في حال احتمال ثبوتها في الواقع، وذلك كحفظ النفس 

فونحوهممة  المحتر الا،  اهتمام  والسنة  الكتاب  من  علمنا  قد  هذه  انا  بحفظ  شارع 

صورة   في  حتى  أصلًا  بتفويتها  الرضا  وعدم  الواقعية  الملاكات  من  لها  بما  الاحكام 

شك في فرد انه مسلم أو كافر، لم يجز قتله تطبيقاً لقاعدة   ولفاحتمال ثبوتها في الواقع،  

اح وان كان  بيان،  بلا  العقاب  كونتماقبح  مسلل  ضعيفه  الواقع  في  لا  المولى  لأنّ    اً،مًا 

 بقتله أصلًا حتى فيما اذا كان احتمال كونه محقون الدم ضعيفاً جداً. يرضى 

فرد على تقدير   بقتل  المولى لا يرضى  ان  الشرطية وهي  بالقضية  فالعلم  وعليه 

و ذلك  امام  مسؤول  المكلّف  ان  على  بيان  موهوماً،  كان  وان  مسلمًا  حق مستكونه 

موضوعها،  عقاب،لل بانتفاء  القاعدة  تنتفي  علم لأنّ    فإذاً  بعدم  مقيّد  موضوعها 

هذا   لها  موضوع  فلا  بذلك  العلم  مع  واما  بتفويتها،  يرضى  لا  المولى  بان  المكلف 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (232)

 بحسب مقام الثبوت.  

المعتبرة   الامارات  في  المتمثلة  الظاهرية  فالاحكام  الاثبات،  مقام  في  واما 

العملية  لها    ليست  شرعية ال  والاصول  التي  الواقعيّة  الاحكام  عرض  في  مجعولة 

وم ومبادئلاكات  الملاكات  تلك  فان  الواقع،  في  الأحكام   المبادئء  حقيقة  هي 

في   مجعولة  كانت  لو  إذ  لها،  قيمة  فلا  اعتبارات  هي  بما  فالاحكام  وإلاّ  وروحها، 

و الواقعيّة  الملاكات  عن  ناشئة  تكون  ان  بدّ  فلا   مبادئ ل  مقاب  في  المبادئعرضها 

 شرعية حقيقية في عرض الاحكام الواقعية. الاحكام الواقعيّة، وعليه فتكون احكاما 

في   لها  شأن  ولا  طريقيّة  احكام  الالزاميّة  الظاهريّة  الاحكام  ان  والخلاصة، 

و الملاكات  على  بالحفاظ  الشارع  اهتمام  ومنشؤها  الواقعيّة  الاحكام    المبادئمقابل 

 ا. طوله تكون فيولهذا  ،للاحكام الواقعيّة

علها الحفاظ على الاحكام الواقعيّة بما  وان شئت قلت: ان الغرض من وراء ج

و الملاكات  من  تفويتها  لأنّ    ،المبادئلها  جواز  وعدم  عليها  بالحفاظ  الشارع  اهتمام 

 حتى في ظرف الجهل والشك فيها، دعاه إلى جعل هذه الاحكام الظاهرية اللزومية. 

هنا، تكون   الواقعيّة ولا شأن  كام طرتلك الاحومن  يقية وفي طول الاحكام 

ا في مقابلها إلاّ الحفاظ عليها تنجيزاً عند الاصابة ولا تتطلب موافقتها وامتثالها في له

وامتثالها الواقعيّة  الاحكام  موافقة  الاحكام لأنّ    مقابل  بموافقة  هي  انما  موافقتها 

تك ولهذا  بامتثالها،  وامتثالها  شؤالواقعيّة  من  وتب ون  للمضادة ونّا  موضوع  فلا  عاتها 

بينها كيف    والمخالفة  الواقعيّة،  الاحكام  أو   فإنّاوبين  تنجيزاً  وتثبتّها  إليها  طريق 

يستحق   لا  هنا  ومن  لها،  واقع  لا  بل  لها  قيمة  فلا  ذلك  عن  النظر  وبقطع  تعذيراً، 

النظر عن مخال الواقفة الاحكالعقوبة على مخالفتها والمثوبة على موافقتها بقطع  عيّة  ام 

إلاّ بموافقة الاحكام الواقعية ولا مخالفة لها إلا    وموافقتها، ضرورة انه لا موافقة لها



 (233)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

 بمخالفتها.  

المكلف   وخالف  يومها  في  الجمعة  صلاة  وجوب  على  الامارات  قامت  فإذا 

مطابقة   تكن  لم  وان  مخالفته  على  العقوبة  استحق  للواقع  مطابقة  كانت  فان  الامارة، 

لم ل يستحق  لواقع،  الا  وهو  الظاهري  الحكم  مخالفة  على  نعم العقوبة  المعتبرة،  مارة 

يستحق العقوبة على التجري، ومن الواضح ان استحاق العقوبة عليه انما هو بملاك  

يرتبط  ولا  الطاعة،  حق  وهو  حقّه  وتفويت  المولى  مخالفة  على  ملتفتاً  عامداً  أقدم  انه 

 بنفسها ليست مخالفة للمولى.فته مخال نّ لأ ذلك بمخالفة الحكم الظاهري،

انما ينطبق على اقدام المكلف عامداً عالماً على ارتكاب والخلاصة، ان التج ري 

التعدّي على  عنوان  عليه  يترتّب  إذ  الواقع،  في  للمولى  ومبغوض  حرام  انه  يعتقد  ما 

 ولى، حق المالمولى وتفويت حقّه وهو حق الطاعة، ولهذا يكون هذا الاقدام منه ظلمًا في

هذا فحيث ان الامارات المعتبرة    معنى الظلم هو سلب ذي الحق عن حقّه، وعلىلأنّ  

احكام ظاهرية مجعولة من قبل الشارع بملاك الحفاظ على الاحكام الواقعيّة الالزامية  

المولى بها مطلقا حتى في   المبادئ بما لها من الملاكات و الواقع، فتكشف عن اهتمام  في 

في موارد  رضاه بتفويتها كذلك، وبهذا ترتفع القاعدة    يها وعدموالشك ف  حال الجهل

العلم بعدم رضاء الشارع بتفويتها حتى في ظرف لأنّ    الامارات بارتفاع موضوعها،

الإدانة   المكلف  استحقاق  على  بيان  انه  باعتبار  لموضوعها،  رافع  والجهل  الشك 

علي العقاب  يكون  لا  فإذاً  تفويتها،  على  العوالعقاب  من  بلا  ه  مع قاب  هو  بل  بيان 

 البيان، هذا. 

علم ان  الشرعية    والجواب:  الأحكام  على  بالحفاظ  الشارع  باهتمام  المكلف 

علمًا  كانت  اذا  القاعدة  لموضوع  رافعاً  يكون  انما  فيها،  والشك  الجهل  حال  في  حتى 

ه انّما الدال عليلأنّ    وجدانياً، والمفروض انه ليس بعلم وجداني بل هو علم تعبّدي،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (234)

علم تقديري، يعنى علم بالقضيّة و الامارات المعتبرة وهي ظنيّة، هذا اضافةً إلى انه  ه

 الشرطيّة، والمفروض ان هذا التقدير غير معلوم وجداناً. 

البيان الخامس:   من  المراد  ان  وتقريبه  النائيني+،  المحقق  مدرسة  ذكرته  ما 

تقل بان العقاب العقل مسنكتة ان  المأخوذ عدمه موضوعاً للقاعدة هو عدم الحجّة، ب

صغريات من  وهذا  قبيح  حجّة  ان    بلا  في  شبهة  لا  انه  حيث  الظلم،  بقبح  استقلاله 

بلا حجة ظلم بل هو من اظهر افراده ومصاديقه، ولا خصوصيّة للعلم إلاّ   العقاب

ا  باعتبار انّه احد افراد الحجّة واظهرها، وعلى هذا فالامارات المعتبرة شرعاً حيث انّ

ون العقاب في موارد  كون رافعة لموضوع القاعدة وجداناً، وعندئذ يكزماً، فتحجّة ج

الِأمارات المعتبرة عقاباً مع الحجّة فلا تكون مشمولة للقاعدة، ولا فرق في ذلك بين 

ان تكون حجيّتها بمعنى جعل الطريقيّة والكاشفيّة والعلم التعبّدي، أو بمعنى جعل  

والمعذريّة، بمعن  المنجزيّة  الحأو  جعل  على ى  الواقعي  للحكم  المماثل  الظاهري  كم 

الاقوال    تقدير هذه  جميع  بها، وعلى  العقلاء  عمل  امضاء  بمعنى  أو  للواقع،  المطابقة 

 . (1) فالامارات حجة قطعاً 

فالنتيجة: ان هذا الوجه هو الصحيح، وعليه فلا مانع من قيام الامارات مقام  

 القطع الطريقي المحض. 

نّا واردة  ليّة الشّرعية التنزيلية وغيرها، فقد ظهر مما تقدّم اصول العموأما الا

هذه  ان  أساس  على  وجداناً،  لموضوعها  ورافعة  بيان  بلا  العقاب  قبح  قاعدة  على 

الاصول حجة من قبل الشارع جزماً، وقد تقدّم ان المراد من )البيان( المأخوذ عدمه 

الاص ان  وحيث  الحجة،  هو  القاعدة  موضوع  العملفي  الشرعول  فتكون ية  حجة  يّة 

 

 . 12ص  2(أجود التقريرات ج 1)



 (235)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

فإذاً  الطريقي   رافعة لموضوعها وجداناً،  القطع  العملية الشرعية مقام  تقوم الاصول 

 المحض في التنجيز والتّعذير. 

الثاني، المقام  في  الكلام  القطع   وأما  مقام  الشرعيّة  المعتبرة  الامارات  قيام  وهو 

وعلى تقدير الإمكان، أولاً،    مكان ذلك المأخوذ في الموضوع بنحو الطريقيّة، فيقع في ا 

 مقام الاثبات للدلالة على ذلك؟ فهل تفي ادلة حجيّتها في

 والجواب: ان الكلام في ذلك يقع في مرحلتين:  

 في امكان قيام الامارات مقام القطع الموضوعي بنحو الطريقيّة ثبوتاً. الأولى: 

 اً. ات اثباته الامارفي امكان استفادة ذلك من نفس ادلة حجية هذالثانية: 

لمحقق الخراساني+ ان قيام الامارات  أما الكلام في المرحلة الأولى، فقد ذكر ا

قيام   معنى  ان  ذلك:  وجه  في  أفاد  وقد  مستحيل،  الموضوعي  القطع  مقام  المعتبرة 

مقام   قيامها  كان  فان  وحينئذ  الواقع،  منزلة  المؤدّى  تنزيل  هو  القطع  مقام  الامارة 

الالنظر إ  لمحض كانالقطع الطريقي ا قطع لى كل من المؤدّى والواقع استقلالياً وإلى 

القطع  من  إلى كل  النّظر  كان  الموضوعي  القطع  مقام  قيامها  كان  آلياً، وان  والامارة 

دليل  يكون  ان  يمكن  فلا  هذا  وعلى  آلياً،  والواقع  المؤدّى  وإلى  استقلالياً  والامارة 

التنزيلين  لكلا  متكفّلا  الامارة  انّ  معا، ضر  حجيّة  اللّحاظ ورة  بين  هذا الجمع  لازم 

النّظر إلى كل واحد اللآلي والاستقلا ل في شي وهو مستحيل، إذ لا يمكن ان يكون 

من الِأمارة والقطع والمؤدى والواقع آلياً واستقلالياً معاً وفي آن واحد وبجعل فارد  

نزيل  لواقع وتمنزلة ا   وهو جعل التنزيل، أو فقل انّه يستحيل الجمع بين تنزيل المؤدى

 . ذا، ه(1)الامارة منزلة القطع في دليل واحد

 

 . 263(كفاية الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (236)

 فيه مجال:   وللمناقشة

المؤدى  أولا ادلّة حجيّة الامارات لسان تنزيل  ان يكون لسان  إنه مبني على   :ًً

منزلة الواقع، ولكن الأمر ليس كذلك، إذ لا عين ولا أثر للتنزيل في ادلة حجيّتها من  

 الكتاب والسنّة.  

معنياً وثا من    الاغماض  :  كانت  لو  الحجيّة  ادلّة  ان  وتسليم  ذلك  الادلّة  عن 

اللفظيّة كالكتاب والسنّة، لامكن ان يقال ان لسانّا لسان التنزيل ولو بحسب مقام 

ليس كذلك،  الامر  الإثبات، ولكن  مقام  لم يكن كذلك بحسب    اللبّ والواقع وان 

هذا لأنّ   في  الامارات  حجيّة  على  الدليل  سيرة  المقام    عمدة  العمل هي  على  العقلاء 

ن للسيرة حتى بحسب مقام اللّب والواقع، لأنّا دليل  ، ومن الواضح انه لا لسا بها

لبّي وعبارة عن عمل العقلاء بها، بنكتة انّا اقرب إلى الواقع من غيرها وأقوى كشفاً 

يرد من  عنه، فمن اجل هذه النكتة قد جرى بناؤهم على العمل بها دون غيرها، ولم  

أيّ ا والإقلشارع  الامضاء  عن  يكشف  الردع  وعدم  عنها،  ردع  وهذا    بالسيّرة،  رار 

 المقدار يكفي في انتزاع الحجيّة لها شرعاً واتّصافها بها كذلك.

تقدير  فعلى  الامارات،  حجيّة  على  بها  استدل  التي  والروايات  الآيات  واما 

ا مقام  في  ليست  انّا  فالظاهر  عليها،  دلالتها  والتسليم  بللجعل  مقام    تأسيس  في 

مل باخبار الثقة والامضاء له، أو فقل: ان مفادها  التأكيد لما بنى عليه العقلاء من الع

نفوسهم  أعماق  في  والثابت  والعقلاء،  العرف  أذهان  في  المرتكز  هو  ما  إلى  الأرشاد 

وهو العمل بها، ومن الواضح ان هذه السيّرة لو كانت على خلاف غرض الشارع،  

كفي في الإمضاء ا نصّا وفي مختلف الموارد، فعدم القيام بذلك يوم بردعهمحالة يقفلا  

 لمثل هذه السيّرة. 

لسانه و   ومع الإغماض عن ذلك وتسليم ان دليل حجيّة الامارات دليل لفظي 



 (237)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

القطع   مقام  الإمارة  قيام  في  المحذور  من  ذكره+  ما  دفع  يمكن  فهل  التنزيل، 

معاً وهو   والطريقي  الجالموضوعي  الزوم  بين  شيء  مع  الآلي والاستقلالي في  للّحاظ 

 واحد؟

 اب: ان هناك عدة محاولات لدفع ذلك: والجو 

الأولى:   منزلة  المحاولة  الظنّ  تنزيل  الحجيّة  دليل  مدلول  يكون  ان  يمكن  انه 

القطع في تمام آثاره من الشرعية والعقليّة، ومعنى ذلك انّ الظن يقوم مقام القطع في  

 الأثر المترتّب عليه. يره وفي ع أو تعذتنجيز الواق

ث مانع  لا  انه  الآثار والخلاصة،  من  له  بما  القطع  المولى  يلاحظ  ان  من  بوتاً 

أو   بواسطته كالتنجيز  الواقع  المترتبة على  العقليّة  نفسه، والآثار  المترتّبة على  الشّرعية 

ب من  ما يترتّ عقلية، فالتعذير، ثم ينزل الظن منزلته في تمام هذه الآثار من الشرعية وال

فهو مترتّب على نفس   القطع  بواسطة  الأثر على نفس  الواقع  الظن، وما يترتب على 

كان ذلك ممكناً ثبوتاً امكن لدليل   فإذاالقطع فهو مترتب على مؤدى الظن بواسطته،  

ب يدل  ان  من    هطلاقإالحجيّة  مانع  فلا  مطلقا، وحينئذ  القطع  منزلة  الظن  تنزيل  على 

 وضوعي والطريقي معاً. لقطع الم مقام ا قيام الظنّ 

كا وان  هذا  ان  إلى  فالنتيجة:  بحاجة  الخارج  في  وقوعه  ولكن  ثبوتاً،  ممكناً  ن 

 عناية زائدة. 

الثانية:   منزلة  المحاولة  الظن  تنزيل  على  بالمطابقة  يدل  الظن  حجية  دليل  ان 

اثبات الواقع، وبالالتزام على تنزيل طريقيّة الظن بمنزلة    القطع في طريقيّة  القطع في 

ن يقوم مقام القطع في اثبات الواقع تنجيزاً  الاثار المترتبة عليها، وعلى هذا فكما ان الظ

أو تعذيراً، فكذلك يقوم مقامه في الأثر المترتب على نفس طريقيّته حكومةً، فان دليل  

ة  والطريقيّ الحجيّة حينئذ يوسع دائرة طريقيّة القطع ويجعله أعمّ من الطريقيّة الحقيقيّة  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (238)

 ديّة. التعب

الناّحية حاكم على ما دلّ على ترتب والخلاصة، انّ دليل حجيّة الظنّ من هذه  

 الأثر على طريقيّة القطع، فانه يجعل فرداً آخر لها وهو الفرد التنزيلي.

الظنّ    ودعوى: قيام  موارد  في  الامارات  حجيّة  لدليل  التصديقي  المدلول  ان 

مدلول   الطريقي  القطع  ومقام  عناخباري  مدلوله   حكائي  يكون  بينما  الواقع، 

موارد في  يمكن    التصديقي  ولا  انشائياً،  مدلولا  الموضوعي  القطع  مقام  الظن  قيام 

هذا   وعلى  واحد،  دليل  في  معاً  والانشائي  الإخباري  المدلول  بين  قامت   فإذاالجمع 

لمدلول مع بين االامارة مقام القطع الموضوعي والطريقي معاً بدليل حجيّتها، لزم الج

الحجّ ا دليل  وهو  واحد  دليل  في  والإنشائي  إلى  لأنّ    ية،لإخباري  بالنسبة  مدلوله 

الواقع، وبالنّسبة إلى الأثر المجعول   الواقع اخباري، باعتبار ان الامارات تحكي عن 

 للقطع انشائي باعتبار انه يدلّ على انشائه وجعله للأمارة أيضاً.

المطاب  مدفوعة: المدلول  التصدبان  لدليقي  ا يقي  تنزيل ل  وهو  واحد  لحجيّة 

 ريقيّة القطع، ولكن لهذا المدلول المطابقي لازمين: طريقيّة الظن منزلة ط

 الأول: ان الظن كالقطع منجز للواقع عند الإصابة ومعذّر لدى الخطأ.

على   مترتب  فهو  الشرعي،  الأثر  من  القطع  طريقيّة  على  يترتّب  ما  ان  الثاني: 

 مانع  جعل الحكم وانشاؤه لازم للمدلول المطابقي، ولامة، فإذاً  بالحكوطريقية الظنّ 

التزاميّة متعدّدة، ومن هنا لو صّرح   الواحد مداليل  المطابقي  للمدلول  ان يكون  من 

كلا   على  يدل  انّه  في  شبهة  فلا  القطع(،  كطريقيّة  الظن  طريقيّة  )ان  بقوله:  المولى 

وهم الالتزاميّة،  بالدلالة  تنزيلالتنزيلين  منزلة    المؤدّى  ا  الظن  وتنزيل  الواقع  منزلة 

 القطع.

ان الجمع بين تنزيل المؤدّى منزلة الواقع المقطوع وتنزيل الظنّ  لة الثالثة:  المحاو



 (239)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

منزلة القطع في دليل واحد، لا يتوقّف على الجمع بين اللحاظ الآلي والاستقلالي في  

ك لأنه لا مانع  احد، وذل دليل وشيء واحد حتى يقال انه لا يمكن الجمع بينهما في

المولى إلى كلٍّ من   ان ينظر  المؤدّى منزلة  من  الظّن والقطع بنظر استقلالي حين تنزيل 

الواقع المقطوع، وان ينظر إلى كل من المؤدّى والواقع أيضاً بنظر استقلالي حين تنزيل  

مور منهما  كل  يكون  ان  الاستقلالي  بالنظر  ونقصد  القطع،  منزلة  للتوالظنّ  جّه داً 

لمؤدّي منزلة الواقع المقطوع  لتفات، ولا مانع من ذلك اصلا، ضرورة ان تنزيل اوالا

للالتفات   مورداً  يكونان  بحيث لا  عنهما  مغفولاً  والقطع  الظن  يكون  ان  يتطلّب  لا 

ان   فالنتيجة  وجداني،  أمر  وهذا  ذلك  عن  يمنع  لا  التنزيل  هذا  ان  لوضوح  اصلا، 

 ممكن ثبوتاً، ولا مانع منه في هذا المقام.  ليل واحدعاً في دالجمع بين التنزيلين م

لوضوح أن تنزيل المؤدى منزلة   ،يه: أن هذه المحاولة بحاجة إلى عناية زائدةوف 

وتبعياً  آلياً  والقطع  الظن  إلى  النظر  يكون  أن  نفسه  في  يقتضي  يكون   ،الواقع  ولهذا 

الدليل في هذا المقام لا نّ  لأ  ثبات،الدليل قاصراً عن شمول كلا التنزيلين في مقام الا

 منزلة الواقع.  يدلّ إلاّ على تنزيل المؤدّى

الرابعة:   في  المحاولة  المأخوذ  يكون  ان  على  مبني  المحذور،  من  ذكره+  ما  ان 

التنزيل )أي تنزيل الظنّ منزلة القطع(، القطع والظنّ بالحمل الشايع  موضوع دليل 

أخذ القطع بالحمل    فإذاالواقع،    يقان إلى الحمل طربنظر القاطع والظانّ، لأنّما بهذا  

موضو في  الواقع  الشّايع  إلى  بالنسبة  آلياً  اليه  النّظر  يكون  محالة  فلا  الحكم،  ع 

واستقلالياً بالنسبة إلى الحكم المترتب عليه، واذا نزل الظن بالحمل الشايع بمنزلته في  

اً أيضاً بالنسبة إلى  اليه آلين النظر  اثبات الواقع تنجيزاً أو تعذيراً، فبطبيعة الحال يكو

 ة إلى الحكم الذي هو أخذ في موضوعه. الواقع واستقلالياً بالنسب 

المأخوذ في موضوع الدليل في مقام الجعَل لأنّ    ولكن هذا البناء خاطئ، وذلك



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (240)

مفهوم القطع والظنّ بالحمل الأولي لا واقعهما الخارجي كما هو الحال في سائر القيود  

المالمأخوذ في  في  ة  وغيرهما،  وضوع  والوقت  والبلوغ  كالاستطاعة  الجعل،  فان  مقام 

المباركة الآية  في  الحج  وجوب  موضوع  في  بالحمل (1) المأخوذ  الاستطاعة  مفهوم   ،

والنكتة في  الأدلة،  الحال في سائر موضوعات  الخارجي، وكذلك  الأولي لا واقعهما 

الق بنحو  مجعولة  الشّرعيّة  الأحكام  ان  هي  الحذلك  لضايا  المقدر قيقيّة  لموضوعات 

مو تكن  لم  وان  الخارج،  في  في  وجودها  المأخوذ  ان  الواضح  ومن  فيه،  جودة 

الخارجي   واقعها  لا  الأولي  بالحمل  الأشياء  مفهوم  الجعل  مرحلة  في  موضوعاتها 

الشرعيّة قضايا خارجيّة لا حقيقية،  القضايا  تكون  ان  فلازمه  الشايع، وإلاّ  بالحمل 

 رى. وهو كما ت

مأخوذة في    قلت: ان الاشياء بمفاهيمها الأولية وعناوينها الفرضيةشئت  وان  

من   فيه  نحن  وما  الخارجية،  الواقعيّة  بوجوداتها  لا  الشرعيّة  الخطابات  موضوعات 

القطع  التنزيل مفهوم  دليل  الشارع في عالم الجعل أخذ في موضوع  فان  القبيل،  هذا 

 ضي.  والظن بالحمل الأولي ووجودهما الفر

موار اً  فإذ في  آلياً  الظن  لحاظ  لزوم  وهو  المحذور  من  ذكره+  مقام  ما  قيامه  د 

القطع الطريقي واستقلالياً في موارد قيامه مقام القطع الموضوعي، انما هو مبني على 

ان يكون المأخوذ في موضوع دليل التنزيل الظن بالحمل الشّايع وهو وجوده الواقعي 

كا إذا  واما  الظان،  نفس  المأخوفي  مفن  فيه  ووجوده ذ  الأولي  بالحمل  الظن  هوم 

مفهوم الظنّ والقطع بالحمل الأولّي لا يتّصف  لأنّ    هذا المحذور،الفرضي، فلا يلزم  

باللحاظ الآلي والاستقلالي، بل هو ملحوظ في مقام الجعل بلحاظ واحد وهو فرض 

 

 . 97(سورة آل عمران الآية 1)



 (241)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

 وجوده في هذا المقام.

ليس بشيء حتى  الأولي     بالحملوالخلاصة، ان مفهوم القطع والظن وعنوانّما 

بالط الخيتّصف  عالم  في  والموضوعي  الذهن، ريقي  عالم  في  مفهوم  مجرد  فانه  ارج، 

الذهن،  والمفهوم فيه بما هو مفهوم لا يتّصف بشيء من ذلك حيث لا موطن له إلاّ 

انه  بلحاظ  بذلك  يتّصف  وافراده،  مصاديقه  من  الخارج  في  ما  على  ينطبق  هو  وبما 

 .  موجود فيه

الأهذا،  وعلى   بالحمل  والظن  القطع  بين  الخلط  على  مبني  ذكره+  ولي  فما 

الشايع، بالحمل  دليل لأنّ    وبينهما  موضوع  في  المأخوذ  كان  اذا  يلزم  انما  المحذور 

التّنزيل القطع والظن بالحمل الشايع، واما اذا كان المأخوذ فيه القطع والظن بالحمل 

وم المحذور،  هذا  يلزم  فلا  الواضحالأولي،  لا  ن  في    انّه  المأخوذ  يكون  ان  يمكن 

بالح والظنّ  القطع  القاطع موضوعه  نفس  في  واقعاً  وجودهما  وهو  الشايع  مل 

ترى،   كما  وهو  حقيقيّة  لا  خارجية  قضيّة  التنزيل  دليل  يكون  ان  لزم  وإلاّ  والظان، 

الحقيقيّة  القضايا  بنحو  مجعولة  تكون  جميعاً  الشرعية  الخطابات  ان  ضرورة 

هنا  ودها في الخارج وان لم تكن موجودة فيه واقعاً، ومن  فروض وج ضوعات المللمو

وتاليها   الموضوع  وجود  مقدمها  التي  الشرطية  القضايا  إلى  الحقيقيّة  القضايا  ترجع 

 ثبوت الحكم له.

التنزيل   التنزيل في مرحلة الجعل، بأن يكون  وعلى هذا الأساس فلا مانع من 

لحقيقية ويكون مرآة لما في الخارج من  القضية ا بنحو  في دليل حجية الامارات مجعولاً 

هذا التنزيل هل ينطبق على تنزيل الظن منزلة القطع الطريقي المحض أو   فإذاً   ،أفراده 

الثاني فان لزم منه محذور  الاعمّ منه ومن القطع الموضوعي الطريقي، وعلى الفرض 

على تطبيقه  يمكن  لا  بان  الخارج،  في  التطبيق  مرحلة  ا  في  منتنزيل  الواقع لمؤدي  زلة 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (242)

ذاً هل يكون دليل التنزيل مجملا، فلا يكون  وتنزيل الظن منزلة القطع في آن واحد، فإ

 ظاهراً في شيء منهما، أو يكون ظاهراً في التطبيق على الفرد الأول؟ 

المؤدّى  تنزيل  وهو  الأول  الفرد  على  التطبيق  في  ظهوره  يبعد  لا  انه  الجواب: 

 بادر والمرتكز في الذّهن. انه المتقطوع، فمنزلة الواقع الم

الخامسة:   ذكرالمحاولة  الرسائل، ما  على  تعليقه  في  الكفاية+  صاحب  ه 

الواقع، وفي  منزلة  المؤدّى  تنزيل  بالمطابقة على  يدلّ  الامارة  دليل حجيّة  ان  وتقريبه: 

ملحوظ والواقع  المؤدّى  بينما  آليا،  ملحوظين  والظن  القطع  يكون  التنزيل  ان هذا 

واستقلا الموضوع  لياً،  جزأي  احد  إلاّ  يثبت  لا  التنزيل  هذا  ان  الواقع،  حيث  وهو 

انه يثبت ان المؤدى هو الواقع، واما الجزء الآخر وهو القطع بالواقع فهو لا  باعتبار 

الثاني   الجزء  لإثبات  آخر  بتنزيل  الالتزام  من  بدّ  لا  فلذلك  التنزيل،  بهذا  يثبت 

 ل لغواً. زيل الأوللموضوع حتى لا يكون التن 

تنز علي  بالمطابقة  يدل  الحجيّة  دليل  ان  ذلك  الواقع  وتقريب  منزلة  المؤدّى  يل 

المركّب   الموضوع  يثبت  التنزيلين  وبهذين  القطع،  منزلة  الظنّ  تنزيل  على  وبالالتزام 

 .(1) بكلا جزأيه وهو القطع بالواقع

الحجيّة لدليل  الالتزاميّة  بالدلالة  الالتزام  ان  هو  والخلاصة،  انه من جهة    انما 

المطا لكانت دلالته  الالتزام بها  لغولولا  بدّ من الالتزام بها  بقيّة  فلذلك لا  اً وجزافاً، 

اجتماع  محذور  يلزم  فلا  هذا  وعلى  لغواً،  كونّا  وعدم  المطابقيّة  الدلالة  على  للحفاظ 

واحد، شيء  في  والاستقلالي  الآلي  ملحوظ  لأنّ    اللحاظ  والقطع  الظن  من  كلا 

الآبال اللحاظ  في  الأول  لي  وملتنزيل  الحجيّة  لدليل  مطابقي  مدلول  هو  حوظ الذي 

 

 .9(حاشية على فرائد الاصول ص  1)



 (243)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

تستلزم   لا  فإذاً  له،  التزامي  مدلول  هو  الذي  الثاني  التنزيل  في  الاستقلالي  باللحاظ 

دلالة دليل الحجيّة على كلا التنزيلين معاً محذور الجمع بين اللحاظ الآلي والاستقلالي 

 في شيء واحد.  

يظهر   ت ولكن  هذه علمنه+في  منشأ  ان  الأنصاري+  الشيخ  رسائل  على  يقته 

دل    فإذازامية هو ثبوت الملازمة العرفية بين التنزيلين لا دلالة الاقتضاء،  الدلالة الالت 

كان   الموضوعي،  القطع  في  بالمطابقة  الواقع  منزلة  المؤدى  تنزيل  على  الُحجيّة  دليل 

الظنّ  تنزيل  على  دلالته  إلى  منه  ينتقل  بالواقالعرف  التنزي  بالواقع  ع  القطع  منزلة  لي 

 الحقيقي بالالتزام. 

انه+   تحلّ  ثم  ولا  تامّة  غير  بانّا  المحاولة  هذه  على  الكفاية  في  اشكل  قد 

المشكلة، وقد أفاد في وجه ذلك: ان الموضوع في المقام مركّب من الواقع والقطع به، 

فان    بدينار(،ن تتصدق  كما في مثل قولنا: )إذا قطعت بوجوب الصلاة وجب عليك ا

الو  الصلاة في  وجوب  من  مركب  التصدّق  وجوب  وعليه موضوع  به،  والقطع  اقع 

اما   جزأيه،  بكلا  الخارج  في  موضوعه  احراز  على  يتوقّف  التصدّق  وجوب  فاحراز 

هذا   وعلى  بالتعبّد،  والآخر  بالوجدان  احدهما  أو  بالتعبّد  أو  ظن    فإذابالوجدان 

ليل حجيّة الظن تنزيل  كان مقتضى د  ندئذ وانواقع، فعالمكلف بوجوب الصلاة في ال

الو  منزلة  الواقع  المؤدّى  الصلاة في  الموضوع وهو وجوب  أحد جزأي  اقع وبه يحرز 

تعبداً، إلاّ ان شموله لهذا الظن ودلالته على حجيّته منوط بان يكون الجزء الآخر من  

ع في  آخر  بدليل  بالتعبّد  أو  بالوجدان  إما  محرزاً  االموضوع  ذلك  برض  دون  لدليل، 

دليل الآخر غير موجود هنا على  توقّف دلالة احدهما على دلالة الآخر، وحيث ان ال 

الفرض، فلا يمكن شمول دليل الحجيّة للمقام وهو تنزيل المؤدّى منزلة الواقع، واما 

الدلالة الالتزاميّة له فهي تتوقف عى شمولة للمقام، فانه لو شمل المقام فلا بدّ من 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (244)

يل الأول لغواً،  زاميّة له على التنزيل حتى لا تكون دلالته على التنزلالة الت لتزام بدالا

والمفروض ان شموله للتنزّيل الأول يتوقف على دلالته الالتزاميّة على التنزيل الثاني،  

جزأين،   من  مركباً  كان  اذا  الموضوع  ان  ضرورة  الأول،  التنزيل  يشمل  فلا  وإلاّ 

امّا بالوجدان أو منوط با  المعيّن   فشمول الدليل لاحدهما ن يكون الجزء الآخر محرزاً 

د في عرض هذا الدليل، بدون ان يتوقف شمول كل منهما للجزء على شمول  بالتعبّ 

 الآخر للأخر وإلاّ فيستحيل الشمول. 

الثاني   التنزيل  احراز  بدون  الأول  للتنزيل  الحجيّة  دليل  شمول  ان  فالنتيجة: 

 هذا.   لا يمكن،وجداناً أو تعبّداً، ف

 أفاده+ في الكفاية.ولنا تعليق على ما أفاده+ في التعليقه، وتعليق على ما 

الأول، التعليق  لا  فلأنّ    اما  الحجيّة  لدليل  الالتزاميّة  الدلالة  من  ذكره+  ما 

العقل،  أو  التعليقة  العرف كما هو ظاهر عبارته+ في  اما  يخلو من ان يكون منشؤها 

 شأ لها.يكون من ولكن كليهما لا يصلح ان

ئين جزافاً وبلا مبرر اذا العرف لا يحكم بثبوت الملازمة بين شيفلأنّ  اما الأول  

لعلة  المعلولين  بين  أو  والمعلول  العلة  بين  كالملازمة  ذاتاً،  ثابتة  بينهما  الملازمة  تكن  لم 

  ثالثة أو بين وجود ضدّ وعدم ضدٍّ آخر اذا كان من الضدّين الذين لا ثالث لهما ولا

وت الملازمة  صل من كثرة التّقارن بين شيئين خارجاً، والفرض عدم ثبفإنّا تح عادةً،  

الثاني   واما  واضح،  فهو  الأول  اما  عادةً،  ولا  ذاتاً  لا  التنزيلين  الملازمة  فلأنّ  بين 

انما   شيئين  بين  قانون   قتتحقالعادية  أساس  على  بالتقارن،  الحسيّة  الامور  في 

الشرط الذهنيّة  هذا،يّ الاستجابة  منزلة  اضافة    ة  التنزيلي  بالواقع  الظن  تنزيل  ان  إلى 

بالواقع  لازماً    القطع  كونه  عن  فضلا  الذهن،  في  مرتكزاً  عرفياً  معنىً  ليس  الحقيقي 

 للتنزيل الأول باللزوم البيّن بالمعنى الأخصّ. 



 (245)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

 فالنتيجة: ان الملازمة العرفيّة بين التنزيلين غير ثابتة، بل الثابت خلافها.  

ن و حكم العقل بالالتزام بدلالة الاقتضاء صوناً لكلام المولى عوه  انيالث  اوأم

اللغويّة، فلا واقع موضوعي لحكم العقل في المقام، فان العقل انما يحكم فيما اذا كان 

اذا فرضنا ان   له، كما  التزامية  لغواً بدون الالتزام بدلالة  الدليل وجعله  اصل تشريع 

بتنزي مختصّ  الحجيّة  منزلالامار  لدليل  فإنه ات  الطريقيّة،  بنحو  الموضوعي  القطع  ة 

بالمطابقة على الظنّ  يدل  تنزيل  بالالتزام على  لم يدل  فلو  الواقع،  منزلة  المؤدّى  تنزيل   

بالواقع التنزيلي منزلة القطع بالواقع الحقيقي، لكانت دلالته علي تنزيل المؤدّى منزلة  

على يترتب  لا  إذ  وجزافاً،  لغواً  يثبت  الأول    التنزيل  الواقع  لم  طالما  شرعي  أثر  أي 

ل الامر  ولكن  الثاني،  في التنزيل  بالامارات  يختصّ  لا  الحجيّة  دليل  فان  كذلك،  يس 

موارد القطع الموضوعي، بل هو بإطلاقه يشمل هذه الامارات والامارات في موارد  

ع الموضو أخذ القطع فيلأنّ   القطع الطريقي المحض، بل هي الغالب في ابواب الفقه،

الفقهيّة، وعلى هذا    تيب الاثر الشرعي عليه نادر جداً وقلما يوجد ذلك في المسائلوتر

فغاية ما يلزم في المقام هو عدم شمول اطلاق دليل حجيّة الامارات للتنزيل في موارد  

القطع الموضوعي وهذا لا محذور فيه، فان عدم شمول اطلاق المطلق لبعض افراده  

 أمر طبيعي ولا مانع منه وما نحن فيه كذلك.  لي عليهأثر عم  بمن جهة عدم ترتّ 

 لا موضوع لحكم العقل بدلالة الاقتضاء في المقام.  فالنتيجة: انه

الثاني، التعليق  التنزيلين، فيرد فلأنّ    وأما  الدور بين  الكفاية من  ما افاده+ في 

 عليه:

يلين أين بدل زوهو انه+ قد سلم اثبات الموضوع المركب من ج  أولاً بالنقض،

احمس يدل  بان  واحد،  عرض  في  ويدلتقلين  منه،  جزء  ثبوت  على  على    دهما  الثاني 

ثبوت جزء آخر منه في عرض الأول ولا محذور فيه، مع ان نفس المحذور الذي كان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (246)

دلالة كلّ منهما على ثبوت لأنّ    بين الدلالة المطابقيّة والدلالة الالتزاميّة موجود هنا،

لّ منهما لا يشمل خر على ثبوت جزئه الآخر، إذ كلة الآعلى دلا فجزء الموضوع تتوق

الموضوع   ان جزء  بين  فرق  لا  فإذاً  السابقة،  المرتبة  في  ثابتاً  الآخر  الجزء  كان  اذا  إلا 

 تكون الدلالتان عرضيتين أو طوليتين. 

الدلالة الالتزامية    وثانياً بالحل: المقام ثبوت  انه يكفي في دفع اللغوية في  وهو 

ثبوت  نع على  الدلالة د  ثبوتها  بمعنى  الشرطيّة،  القضيّة  بنحو  ثبوت    تقدير  المطابقيّة 

ولا   المطابقيّة،  الدلالة  عن  اللغويّة  دفع  في  يكفي  المقدار  وهذا  المطابقيّة،  الدلالة 

ان   ذلك  في  والنكتة  السابقة،  المرتبة  في  الالتزاميّة  الدلالة  ثبوت  على  دفعها  يتوقّف 

ام انما هو دلالة الاقتضاء، وقد تقدّم انّا انما تكون فيما في المقزاميّة  ت منشأ الدلالة الال

فمورد  هذا  وعلى  الموضوعي،  القطع  بموارد  مختصّاً  الامارات  حجيّة  دليل  كان  اذا 

له  الالتزاميّة  بالدلالة  الالتزام  من  بدّ  فلا  الموضوعي،  القطع  انه  الحجيّة حيث  دليل 

نزلة القطع بالواقع الحقيقي الذي هو  نزيلي ماقع الت ووهي دلالته على تنزيل الظن بال

 وناً لكلام المولى عن اللغويّة.في طول التنزيل الأول ص

والخلاصة، انه يكفي في دفع اللغوية ثبوت الدلالة الالتزامية على تقدير ثبوت  

الدلالة المطابقيّة اذا ثبتت  انه  القضيّة الشرطيّة، بمعنى  ثبتت   الدلالة المطابقيّة، بنحو 

اال لغواً،  دلالة  كونّا  وعدم  المطابقيّة  الدلالة  على  حفاظا  ان لالتزامية  والمفروض 

الدلالة المطابقيّة ثابتة في المقام في نفسها، باعتبار ان دليل الحجيّة مختص بالامارات في  

موارد القطع الموضوعي، لا انه يشملها باطلاقه، ومن هنا لا بدّ من الالتزام بالدلالة  

 على الدلالة المطابقيّة وعدم كونّا لغواً.   حفاظاً له زاميّة ت الال

من ذكره+  في    وما  للأمارات  الحجيّة  دليل  شمول  ان  تخيّل  على  مبني  الدّور 

يتوقّفان   بالمطابقة،  الواقع  منزلة  مؤدّاها  تنزيل  الموضوعي ودلالته على  القطع  موارد 



 (247)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

الحقيقي بالالتزام في    بالواقعالقطع    ة على دلالته على تنزيل الظّن بالواقع التنزيلي منزل

ا ان تلك  السابقة، غافلًا عن  انّّا مورده المرتبة  باعتبار  بنفسها،  له  لامارات مشمولة 

عن  صونه  وامّا  زائدة،  مؤنة  إلى  يحتاج  لا  الشمول  اصل  فإذاً  غيرها،  له  مورد  ولا 

 اللّغويّة فهو يتطلب الدلالة الالتزامية له.

في دفع اللغويّة ثبوت دلالة كل  ذ يكفي  ضيين، إين العرلوكذلك الحال في الدلي

ثبوت تقدير  على  هذا   منهما  ان  والمفروض  الشرطيّة،  القضيّة  بنحو  الآخر  دلالة 

على   الآخر  دلالة  على  الموضوع  جزء  على  منهما  كل  دلالة  تتوقف  ولا  ثابت  التقدير 

 الجزء الثاني في المرتبة السابقة حتى يلزم الدّور. 

دفع محذور اللغويّة ان تكون دلالة كل من الدليلين على في  ه يكفي  نوالحاصل ا

الموض تقدير جزء  على  ثابتة  منهما  كل  دلالة  ان  بمعنى  الشرطية،  القضيّة  بنحو  وع 

 ثبوت دلالة الآخر بدون التوقّف عليها فعلًا، والمفروض ان هذا التقدير ثابت.

تام غير  الحلي  الجواب  هذا  أن  خفي  ادلي  لشمولأنّ    ،وغير  للتنزيل لحج ل  ية 

الجزء الآخر إما وجداناً   الأول ودلالته على ثبوت جزء الموضوع يتوقفان على ثبوت

عرضه في  أو  السابقة  المرتبة  في  تعبداً  المقام  ،أو  في  يكون  لا  ذلك  من  لأنّ    ،وشيء 

 فإذاً شمول دليل الحجية للتنزيل الأول   ،الدلالة الالتزامية في طول الدلالة المطابقية

حج  ودلالته التعلى  شمول  على  يتوقفان  الثانييته  على   ،نزيل  يتوقف  أنه    والمفروض 

وما في هذا الجواب من أن شموله للتنزيل الأول لا يتوقف    ،الأول وهذا هو الدور

وشموله    ،على شيء باعتبار أن في مورده خلطاً بين شموله له باعتبار أنه مورده وفرده 

ويث حجيته  يثبت  أنه  بعنوان  ابله  جزء  الملموضوع  ت  جزء  هو  لأنه  وضوع، ومدلوله 

ا للتنزيل  شموله  على  يتوقف  الآخرفإنه  جزؤه  به  يثبت  الذي  أن   ،لثاني  والمفروض 

وأما إذا كان الدليلان عرضيين فكل واحد منهما يدل   ،هذا يتوقف على الأول فيدور



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (248)

الآخ دلالة  على  معلقة  دلالته  تكون  أن  بدون  نفسه  في  الموضوع  جزء  بنحو    رعلى 

 .لشرطية فلا يلزم محذور الدورلقضية اا

الدّور لا أساس له، والصحيح هو ما ذكرناه فالنتيجة: ان ما ذكره+ من لزوم  

تقدّم،   كما  الاقتضاء  لدلالة  ولا  عرفاً  لا  الالتزاميّة  بالدلالة  للالتزام  مبّرر  لا  انه  من 

 هذا من ناحية. 

كفاية على  ل في الالاشكا  نومن ناحية أخرى، انه يحتمل ان يكون مراده+ م

 توقف على مقدمات:  ير ما مرّ، وتقريب هذا المعنى يالتعليقة معنى آخر غ

تنزيل المؤدى  لأنّ    ان أحد التنزيلين المذكورين في طول التّنزيل الآخر،الأولى:  

بالواقع   القطع  منزلة  التنزيلي  بالواقع  الظنّ  تنزيل  على  رتبةً  متقدّم  الواقع  منزلة 

أساسعالحقيقي،   الت   لى  ان  ان  حيث  الثاني،  للتنزيل  الموضوع  بمثابة  الأول  نزيل 

نّ بالواقع التنزيلي، والمؤدّى انّما يتصّف بالواقع التنزيلي بالتنزيل الأول  موضوعه الظ

وهو تنزيل المؤدّى منزلة الواقع، فلذلك يكون التنزيل الثاني في طول التنزيل الأول  

 وضوعه. مومتأخّراً عنه تأخّر الحكم عن 

عليالثانية:   المنزل  حكم  اسراء  عن  عبارة  مسلكه+  على  التنزيل  حقيقة  ه  ان 

باركان   متقوّم  وهو  عليه،  المنزل  لحكم  المماثل  للمنزل  حكم  جعل  بمعنى  للمنزل، 

 ثلاثة: 

 الأول: المنزل.  

 الثاني: المنزل عليه. 

ثلاثة،  ركان الالثالث: الحكم المترتّب على المنزل عليه، وبانتفاء أيّ من هذه الا

 ينتفي التنزيل حقيقة.

في كما  حقيقياً،  يكون  قد  التنزيل  ان  صلاة،    ثمّ  البيت  في  الطواف  قولنا:  مثل 



 (249)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

و)الفقاع خمر( ونحوهما، فان معنى هذا التنزيل هو اسراء احكام الصلاة إلى الطواف  

ه الاسراء  ومعنى  لها،  عنائياً  فرداً  وجعله  الصلاة  منزلة  تنزيله  بعد  جعل   وواقعاً 

للطاح كتنزيلكام  ظاهريّاً،  التنزيل  يكون  وقد  الصلاة،  لأحكام  مماثلة  مؤدّى    واف 

وعلى  الواقعي،  للحكم  مماثل  ظاهري  حكم  جعل  معناه  فان  الواقع،  منزلة  الامارة 

ان  جزأين  من  المركّب  الموضوع  جزءِ  منزلة  شيء  تنزيل  في  فالمعتبر  التقديرين،  كلا 

يمكن ان يكون في طوله كما هو الحال ول ولا  زيل الأن يكون هذا التنزيل في عرض الت

 في المقام. 

مالثالثة:   شيء  ان  تنزيل  يمكن  فلا  جزأين،  من  مركّباً  كان  اذا  الحكم  وضوع 

منزلة جزئه مستقلا، على اساس انه باستقلاله ليس موضوعاً للحكم ومعه لا يمكن  

ان   اركان، منها  انّه متقوم بثلاثة  مرّ من  الميالتنزيل، لما  ه موضوعاً لأثر نزل عليكون 

له للتنزيل ولامجال  فلا موضوع  تنزيل  شرعي عملي وإلاّ  ان يكون  بدّ  هنا لا  ، ومن 

في  بالتعبّد  أو  بالوجدان  محرزاً  الآخر  جزؤه  كان  اذا  فيما  الموضوع  جزء  منزلة  شيء 

 عرض الأول، وعليه فالتنزيلان بمثابة تنزيل واحد بلحاظ تماميّة الموضوع. 

ن الموضوع في المقام مركّب من الواقع والقطع به، والحكم ا  وللك نقذبعد  و

علي احراز  مترتّب  يمكن  فلا  هذا  الواقع، وعلى  دون  للحكم  الموضوع  انه  باعتبار  ه 

الموضوع بكلا جزأيه بالتنزيلين المذكورين الطوليين، على أساس ان تنزيل شيء منزلة  

الجزء   كان  اذا  إلاّ  صحيح  غير  الموضوع  محا جزء  يكون لأنّ    رزاً،لآخر  لا  الجزء 

زلته في الأثر المترتّب عليه وبدونه موضوعاً للأثر الشرعي حتى يمكن تنزيل شيء من

لا يمكن التنزيل، لما عرفت من أنه متقوّم بالاركان الثلاثة منها ترتب أثر عملي على  

  اقع لكي زلة الونالمنزل عليه، وإلاّ فلا موضوع للتنزيل، فإذاً لا يمكن تنزيل المؤدى م 

 يكون هذا التنزيل محققاً لموضوع التنزيل الثاني. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (250)

ان التنزيل   والخلاصة،  يمكن  فلا  رتبةً،  طوليان  انّما  بما  المقام  في  التنزيلين 

فرض   خلف  وهذا  الشرعي،  للأثر  الموضوع  تمام  الجزء  كون  فرض  اذا  إلا  الأول، 

 وحدة الحكم والموضوع في المقام.

التنزيلين  ان  كا  وبكلمة،  عرضياذا  كان نا  إلى  ين  بالنّسبة  واحد  تنزيل  بمثابة  ا 

جز بكلا  الموضوع  الموضوع،  احراز  إلى  بالنسبة  ضمنياً  تنزيلا  منهما  كل  وكان  أيه، 

باعتبار ان كلا منهما متكفّل لتنزيل جزء منه، وأما اذا كانا طوليين، بان يكون أحدهما  

ض كون ذلك الجزء  اذا فر  جزء الا لمحققاً لموضوع الآخر، فلا يمكن التنزيل الأول ل

لم   فإذاوالموضوع في المقام،    موضوعاً لحكم مستقلا، وهذا خلف فرض وحدة الحكم

 يمكن التنزيل الأول فلا موضوع للتنزيل الثاني، باعتبار ان الأول محقق لموضوعه. 

ونتيجة ذلك: هي ان الثاني يتوقّف على الأول من باب توقّف موضوعه عليه،  

ا كان الجزء الآخر محرزاً بالوجدان أو بالتعبّد في عرض الأول،  إلاّ إذ يجري لاوالأول 

وهذا   للحكم  الموضوع  تمام  الجزء  كون  فرض  اذا  إلاّ  يجري  لا  احرازه  عدم  ومع 

المذكورين  بالتنزيلين  جزأيه  بكلا  المركب  الموضوع  احراز  يمكن  لا  ولهذا  خلف، 

والآخر مدلولا له التزاماً  مطابقة  لحجيّة  االطوليين، بان يكون احدهما مدلولا لدليل  

من باب عدم توفّر اركان التنزيل فيه بدونه، اما   وفي طوله، فالأول متوقّف على الثاني

تمام   إلى  بالنّسبة  وأما  شرعاً،  للأثر  موضوعاً  ليس  انّه  فلفرض  الجزء  إلى  بالنّسبة 

ون توقفه عرضه بدليه في  إالموضوع فلفرض انه لا يثبت تمام الموضوع إلاّ بضمّ الثاني  

 ه، هذا. عليه والمفروض انه متوقف عليه من باب توقف موضوعه علي

 وللمناقشة في المقدمتين الأولى والثانية مجال. 

 وأما المقدّمة الثالثة فهي نتيجة المقدمتين الأوليين. 

الأولى المقدمة  رتبةً    أما  متقدّم  الواقع  منزلة  المؤدّى  تنزيل  ان  فيها  ذكر+  فقد 



 (251)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

 بالواقع التنزيلي منزلة القطع بالواقع الحقيقي.ل الظن لى تنزيع

ان   عليه،  تنزيل  فيرد  الواقع  منزلة  المؤدّى  تنزيل  فان  تماماً،  بالعكس  الأمر 

قد  لأنّ    ظاهري، الذي  الظن  لمؤدّى  الظاهري  الحكم  ثبوت  على  يدل  الحجيّة  دليل 

ال تنزيل  بينما  الواقعي،  الشك في الحكم  بالواظاخذ في موضوعه  التنن  منزلة  قع  زيلي 

لأنّ     مأخوذ في موضوعه،القطع بالواقع الحقيقي تنزيل واقعي، حيث ان الشك غير

يرتفع  لأنه  حكمه،  في  يشك  فلا  العدم  مقطوع  وهو  الموضوعي  القطع  عليه  المنزل 

بارتفاعه، وعليه فالثابت للمنزل وهو الظنّ حكم واقعي لا ان الثابت له حكم المنزل  

رتفع بارتفاع موضوعه لا انه يشك فيه، وعلى هذا فالتنزيل ض انه ياً، لفررعليه ظاه

 متقدّم رتبةً على التنزيلي الظاهري.   الواقعي

في  الشك  أخذ  قد  انّه  حيث  الواقع،  منزلة  المؤدّى  فتنزيل  الجملة،  وعلى 

ظاهرياً  فيكون  له،  مطابقته  وعدم  للواقع  المؤدّى  مطابقة  في  الشك  وهو  موضوعه 

الح  متأخراً  الواعن  بالواقع  كم  القطع  منزلة  التنزيلي  بالواقع  الظن  تنزيل  وأما  قعي، 

أخذ الح عدم  واما  واقعياً،  فيكون  موضوعه  في  مأخوذ  غير  الشك  ان  فحيث  قيقي، 

الشك في موضوعه، باعتبار ان موضوعه المنزل عليه وهو القطع الموضوعي مقطوع 

الثابت   الحكم  يكون  حتى  مشكوك  أنّه  لا  في  لالعدم  الشلظن  ظاهرياً،  حال  فيه  كّ 

لا  حيث  واقعياً،  حكمًا  للظن  المجعول  يكون  عليه وهو  وحينئذ  المنزل  بقاء  في  شك   

الظاهري   التنزيل  على  متقدّم  الواقعي  التنزيل  ان  الواضح  ومن  الموضوعي،  القطع 

الظاهر  الظاهري في مرتبة الحكم  بينما  الواقعي،  انّه في مرتبة الحكم  باعتبار  ، ي رتبة، 

 ه في طول الحكم الواقعي لا في عرضه. روض انّ والمف

ال   ودعوى: بالواقع  الظنّ  به،ان  يتعلّق  التنزيلي حتى  الواقع  ثبوت  فرع   تنزيلي 

كل ظن في طول متعلقة، ولهذا لا بدّ أولاً من اثبات الواقع التنزيلي بتنزيل المؤدّى  لأنّ 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (252)

موض به  يتحقّق  لكي  به،  الظن  تعلّق  ثم  الواقع  التنزومنزلة  الثاع  تنزيل  يل  وهو  ني 

 . الظن بالواقع التنزيلي منزلة القطع بالواقع الحقيقي

القضيّة    مدفوعة: بنحو  التنزيل  يكون  ان  بين  الخلط  على  مبنيّة  بانّا  أولاً: 

الخارجية وان يكون بالنحو القضيّة الحقيقية، وهذه الدعوى مبنيّة على الأول، ومفاد 

ا  بنحو  التنزيل  الحجيّة  ولدليل  القضثاني،  فيها هو  الموضوع  يكون  التي  الحقيقيّة  يّة 

و الخارج،  في  الوجود  القطع مفروض  منزلة  التنزيلي  بالواقع  الظن  فتنزيل  هذا  على 

مجرد   على  يتوقّف  بل  الخارج،  في  به  الظنّ  وجود  على  يتوقّف  لا  الحقيقي  بالواقع 

بالواقع   الظن  فرض وجود  الجعل  مقام  في  المولى  فان  منزلة  ونزله    لتنزيليا افتراضه، 

 رج.القطع بالواقع الحقيقي وان لم يكن الظن به موجوداً في الخا

والخلاصة، ان التنزيل قضيّة حقيقيّة لا خارجية ولا يتوقّف على وجود المنزل 

في الخارج، بل يكفي فرض وجوده فيه وان لم يكن موجوداً، وعليه فلا يكون تنزيل  

ا منزلة  التنزيلي  بالواقع  باللالظن  الحقطع  منزلة  واقع  المؤدّى  تنزيل  على  متوقفاً  قيقي 

هو متوقّف على فرض وجود الظن به وان لم يكن موجوداً    الواقع ومتفرعاً عليه، بل

في الخارج، فإذاً ما ذكره+ من الطولية بين التنزيلين وان التنزيل الأول محقق لموضوع  

مع ان الامر ليس    ارجية،قضية الخلالتنزيل الثاني، مبني على ان يكون التنزيل بنحو ا 

 كذلك جزماً. 

مع   وتسليم  الاغماضوثانياً:  ذلك  هو    عن  الطولية  من  عليه+  بنى  ما  ان 

الزمان،  بالرتبة لا في  انما هي  المذكورين  التنزيلين  ان هذه الطولية بين  الصحيح، إلاّ 

لأنّ   شرعية،حكام اللأنّما متقارنان متعاصران زماناً، والطولية بالرتبة لا أثر لها في الا

للرتب الزّمانية وغير مجعولة  للأشياء  الشرعية مجعولة  إذ    الاحكام   لا واقعالعقلية، 

العقلية وملكاتها،   التحليلات  ثبوتها في  كان هنا شيئان في    فإذاموضوعي لها ما عدا 



 (253)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

  ،الخارج متقارنان زماناً في الوجود، فلا مانع من ان يكون الحكم المجعول لهما واحداً 

  ا متقدماً على الآخر رتبةً، فانّه لا أثر له بعد تقارنّما بالزمان.ن أحدهموان كا

بالواقع  الظن  تنزيل  عرض  في  الواقع  منزلة  المؤدّى  تنزيل  فيكون  هذا،  وعلى 

بلحاظ  الثاني  على  متقدّماً  الأول  كان  وان  الحقيقي،  بالواقع  القطع  منزلة  التنزيلي 

الحكم  لأنّ    بعد ما كانا متعاصران زماناً،  التقدّمة لهذا  مالمرتبة، ولكن عرفت انه لا قي

جزأين متعاصران وان كان احدهما متقدّماً على الآخر مجعول للموضوع المركب من  

الآخر  على  احدهما  لتقدّم  أثر  ولا  زماناً  واحد  عرض  في  التنزيلين  ان  وحيث  رتبةً، 

الرتب العقلية،  مان لا  حاظ الزلرتبةً، باعتبار ان تنزيل شيء منزلة شيء آخر انما هو ب

   فيكونا بمثابة تنزيل واحد بالنسبة إلى تمام الموضوع.

ومن هنا، يظهر انّه لا فرق بين ما بنى عليه المحقق صاحب الكفاية+ من ان 

تنزيل الظن بالواقع التنزيلي منزلة القطع بالواقع الحقيقي في طول تنزيل المؤدّى منزلة  

ل الأول، فانّه على كلا التقديرين لا أثر لهذه   في طون الثانياالواقع وبين العكس وهو  

كانا   ما  بعد  في الطولية  واحد  تنزيل  بحكم  حينئذ  التنزيلين  فان  زماناً،  متعاصران 

اثرهما اثبات حكم واحد لموضوع واحد، وكل واحد من التنزيلين ضمني لأنّ    المقام،

 وع.م الموضموع تماجلا استقلالي، ويثبت بكل منهما جزء الموضوع والم

أحد أكان  سواء  التنزيل،  بتعدد  الالتزام  من  مانع  لا  انه  عرض وثالثاً:  في  هما 

المقام، في  متعدّد  الحكم  ان  أساس  على  طوله،  في  أم  تنزيل نّ  لأ  الآخر  على  المترتب 

المؤدّى منزلة الواقع حكم ظاهري، والمترتب على تنزيل الظن بالواقع التنزيلي منزلة  

بال الحوالقطع  منزلة  قيقي حك اقع  الامارة  مؤدّى  تنزيل  فيكون  هذا  وعلى  واقعي،  م 

ب هو  انما  في  الواقع  واما  التنزيل،  بهذا  للمؤدى  جعل  الذي  الظاهري  الحكم  لحاظ 

الحكم  فالمجعول  الحقيقي،  بالواقع  القطع  منزلة  التنزيلي  بالمؤدّى  الظن  تنزيل 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (254)

أخوذ في موضوع  ما هو معه، بينوالواقعي، باعتبار ان الشك فيه غير مأخوذ في موض

مستقلًا، غاية الأمر يكون احدهما الأول كما تقدّم، فإذاً يكون كل من التنزيلين تنزيلًا  

بلحاظ الحكم الظاهري والآخر بلحاظ الحكم الواقعي، ولا مانع من الالتزام بذلك  

 أي بتعدد التنزيل.  

التنزيلين لا ينطبق على الم  مورده ما اذا  نّ  لأ  قام،فما ذكره+ من الاشكال على 

 لموضوع واحد.  كان كلا التنزيلين واقعياً وكان كلاهما بلحاظ اثبات حكم واحد

الثانية، المقدمة  وحدة   وأما  مع  التنزيلين  بين  المقام  في  الطولية  استحالة  وهي 

المركب والحكم، فيرد عليه ان هذه الاستحالة مبنية على مسلكه+ من ان   الموضوع 

 كم للمنزل مماثل لحكم المنزل عليه.  ن جعل حعبارة ع حقيقة التنزيل

ال فان  صحيح،  غير  المسلك  هذا  بسعة ولكن  الحكم  سعة  عن  كاشف  تنزيل 

فانّا تكشف  المنفصلة،  كالقرائن  الكواشف  الجديّة كسائر  الارادة  بلحاظ  موضوعة 

التنزيل  بين  ذلك  في  فرق  ولا  الجديّة،  الارادة  بلحاظ  وتقييده  العام  تخصيص   عن 

ه لسان الحكومة وبين سائر القرائن المنفصلة إلاّ في صيغة التعبير في ون لسانالذي يك

التنزيل قرينة بلسان الحكومة وكاشف عن سعة الحكم المجعول م قام الاثبات، فان 

المقدسة   الشريعة  في  الحكم  ان  بمعنى  الأول،  من  اللسان  بهذا  المقدسة  الشريعة  في 

المخصص فهو قرينة على تخصيص    ع، واماع الموسومجعول من الأول موسعاً للموض

الأول بلحاظ الارادة الجديّة، بمعنى  الحكم بتخصيص موضوع العام في الواقع ومن  

ان الحكم المجعول في الشريعة المقدسة يكون خاصاً في الواقع، وتكشف القرينة عن  

ل التنزيل  فيكون  النصّ،  أو  الأظهر  أو  التقييد  أو  التخصيص  بلسان  من وذلك  ناً 

نه ورد فرض ا  فإذاالمنفصلة، والاختلاف انّما هو في اللسان في مقام الاثبات،    القرينة

الصلاة   احكام  سعة  عن  كاشفاً  ذلك  كان  صلاة(،  البيت  في  )الطواف  الدليل:  في 



 (255)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

غاية   التنزيلية،  والصلاة  الحقيقية  الصلاة  من  اعمّ  وانّه  الأول  من  موضوعها  بسعة 

 تأخراً.يكون م كالامر أن الكاشف عن ذل 

موضوعه  بسعة  الحكم  سعة  عن  الكشف  التنزيل  دليل  شأن  ان  والخلاصة، 

الحكومة كما هو الحال في سائر الادلة والقرائن، لا جعل الحكم للمنزل المماثل   بلسان

بهذه  فانه  خمر(،  )الفقاع  الدليل:  في  ورد  اذا  ما  القبيل  هذا  ومن  عليه،  المنزل  لحكم 

في الشريعة المقدسة من الأول أي من    م الخمرسعة حك  نالصيغة الخاصة كاشف ع

الخم وهو  موضوعه  بسعة  التشريع  منذ  حين  الحرمة  جعل  الشارع  ان  بمعنى  ر، 

الفقاع، وهذا الدليل  التنزيلي وهو  الواقعي والخمر  التشريع للأعمّ من شرب الخمر 

الخمر،   لحكم  مماثل  للفقاع  حكم  جعل  مفادة  ان  لا  ذلك،  عن  في رو  فإذاكاشف    د 

: )اكرم العلماء(، ثم ورد في دليل آخر: )لا تكرم الفساق منهم(،فإنه يكشف  دليلال

في  مجعول  وانه  العدول  العلماء  اكرام  وجوب  هو  الأول  من  الجدي  المراد  ان  عن 

 الشريعة المقدّسة، غاية الأمر ان الكاشف عن ذلك متأخر. 

والفرق واعها،  ختلف انمفلا فرق بين دليل التنزيل وسائر القرائن المنفصلة ب

للفظي في مقام الاثبات ن، انما هو في اللسان والتعبير ابينهما كالفرق بين سائر القرائ

 .(1) لا في مقام الثّبوت واللب

دليل   مدلول  ان  فرض  اذا  كما  الظاهري،  التنزيل  في  يتم  انما  ذكره+  ما  نعم، 

مف فان  ظاهراً،  الواقع  منزلة  الامارة  مؤدّى  تنزيل  ا االحجية  هذا  اسراء لتنزيل  د    هو 

اده جعل الحكم الظاهري  الحكم الواقعي من الواقع إلى المؤدّى ظاهراً، أو فقل: ان مف

فليس   الواقعي  التنزيل  واما  المطابقة،  لدى  عليه  للمنزل  الواقعي  للحكم  المماثل  له 

 

 . 19ص  3ج  را (نّاية الأفك1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (256)

 مفاده الاسراء والجعل، بل الكشف عن الواقع كسائر القرائن والامارات. 

لتنزيل الاسراء والجعل مطلقا غير تام، بل لا بدّ من  اد ان ان مفم فما ذكره+  

التنزيل بين  مفاده الاسراء   التفصيل  الأول يكون  فعلى  الواقعي،  والتنزيل  الظاهري 

 والجعل، وعلى الثاني يكون مفاده الكشف. 

ثبوت   القرينة كاشف عن  كتعدد  فانه  التنزيل،  تعدد  من  مانع  فلا  هذا،  وعلى 

اقع، ولا مانع من ان يكون أحد التنزيلين كاشفاً عن في الو  المركب  عالحكم للموضو

الموض من  جزء  الآخر، ثبوت  جزئه  ثبوت  عن  كاشفاً  الآخر  والتنزيل  المركب،  وع 

فكلاهما كاشف عن ثبوت الموضوع المركب بكلا جزأيه في الواقع، كما انه لا محذور 

فانه   الآخر،  على  رتبة  متقدماً  احدهما  يكون  ان  تقدّممفي  ال  ن  على احد  كاشفين 

شخص، ودليل آخر    الكاشف الآخر كذلك، هذا نظير ما إذا دلّ دليل على استطاعة

على بلوغه، ودليل ثالث على عدم المانع من السفر إلى الحج، ودليل رابع على قدرته 

لوجوب  الموضوع  جزء  كاشف عن  الأدلة  هذه  من  واحد  فكل  العمل،  من  وتمكنه 

منه المركّب  الم  االحج  المواردقيّد بهأو  ويكفي في حجية كل ،ا، وهكذا الحال في سائر 

الكا الأدلة  هذه  أدلة  من  ودلالة  ونحوها  الاستطاعة  كأدلة  الواقع  عن  الحاكية  شفة 

في   للوجوب  شرطاً  ونحوهما  كالاستطاعة  القيد  وهو  مدلولها  على  كون  الاعتبار 

المبا مرحلة  في  بالملاك  الفعل  ولاتصاف  الجعل  يتروإن    ،ئدمرحلة  أثر  لم  عليه  تب 

ق  بتمام  موضوعيه  بفعلية  الأثر  فعلية  في  دخل  له  ولكن  القيدفعلًا  هذا  منها    ، يوده 

وكذلك الحال في دليل التنزيل فإنه يكفي في شمول دليل الحجية له كون مدلوله في 

الواقع شرطاً للحكم في مرحلة الجعل وللملاك في مرحلة المبادئ وله دخل في فعلية 

ولا تتوقف صحته على أن يكون   ،ه بتمام قيوده منها هذا القيدة موضوعم بفعليكالح

التنزيل كاشفاً عن   ،ام الموضوع للحكممدلوله تم ولهذا فلا مانع من أن يكون دليل 



 (257)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

ولا تتوقف صحته على تنزيل الشيء منزلة الجزء الآخر لا في عرضه    ،جزء الموضوع

التنزيل    ،ولا في طوله زل عليه إلى المنزل أي  كم من المناء الحمعنى اسر ببينما إذا كان 

المن يكون  أن  على  يتوقف  فهو  له  مستقلًا جعله  موضوعاً  أي  الموضوع  تمام  عليه  زل 

ولهذا لا يصح تنزيل شيء منزلة جزء الموضوع طالما لم يكن جزؤه الآخر موجوداً إما  

 .بالوجدان أو بالتعبد في عرض هذا التنزيل

نّاية   في  لالمطاف:  افالنتيجة  مقام    مانع  انّه  في  والقرائن  الكاشف  تعدد  من 

 لى الآخر زماناً في هذا المقام فضلًا عن تقدمه رتبةً. الاثبات ولا من تقدّم احدها ع

ثم ان المحقق العراقي+ قد مال إلى ان ما افاده صاحب الكفاية+ في التعليقة  

ا طوليين  إذا كاننزيلين  تهو الصحيح، وقد دافع عن ذلك بان ما ذكره من المحذور لل

التنزي مفاد  كان  إذا  يلزم  انما  المحذور  ان  بتقريب  لازم،  واحد غير  حكم  اسراء  لين 

لموضوع واحد، واما اذا كانا بلحاظ حكمين لموضوعين فلا محذور في الطولية بينهما،  

التنزيل لا يقتضي اكثر من اسراء الحكم من المنزل  لأنّ    وما نحن فيه من هذا القبيل،

علىع والمف  المنزل  ليه  تعليقياً،  الحكم  ذلك  كان  الحكم وان  موضوع  تمام  ان  روض 

لكل من الجزأين حكمًا معلقاً على انضمام الجزء لأنّ  في المقام هو نفس الجزء،التعليقي 

 إليه. 

وبكلمة، ان الحكم المتعلق بالموضوع المركب متعلق بكل جزء منه معلقاً على  

اسراء حكم المنزل عليه للمنزل، فان كان   ل يتطلبفالتنزي  انضمام الجزء الآخر إليه،

التنزيل المستقل كقولنا: الحكم مطلقا فهو يتطلب اسراء ذ لك الحكم المطلق، كما في 

 )الطواف في البيت صلاة(، و)الفقاع خمر( وهكذا.

وان كان معلقاً فهو يتطلب اسراء ذلك الحكم المعلق كما في التنزيل الضمني،  

تنزيل منز  فان  جزء  شيء  الجزء  لة  على  المترتّب  الحكم  بلحاظ  هو  انما  الموضوع 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (258)

الجزء بانضمام  الواقع   مشروطا  منزلة  المؤدّى  تنزيل  فيصح  هذا  وعلى  إليه،  الآخر 

احراز   التنزيل على  يتوقف هذا  التعليقي، ولا  الاثر  الجزء من  ما يترتّب على  بلحاظ 

ان تنزيل الظن بالواقع  ل، كما يل الأوزالجزء الآخر بالوجدان أو بالتعبد في عرض التن 

ب هو  انما  الحقيقي  بالواقع  القطع  منزلة  من  التنزيلي  الجزء  هذا  على  يترتب  ما  لحاظ 

على   احدهما  صحة  تتوقف  ان  بدون  معاً  التنزيلين  كلا  يصحّ  فإذاً  التعليقي،  الأثر 

 الآخر. 

ل  يل الأوزان لازم ذلك هو أخذ الحكم التعليقي الثابت للمنزل بالتن ودعوى:

لتعليقي نزل المولى المؤدى منزلة الواقع بلحاظ حكمه ا فإذاضوع التنزيل الثاني، في مو

واسرائه إلى المؤدّى وجعله له، كان المؤدّى التنزيلي محكوماً بهذا الحكم التعليقي، لأنه 

م  كصار واقعاً تنزيلياً بهذا التنزيل، والمفروض ان الظن بالواقع التنزيلي المحكوم بالح

وع لنفس هذا الحكم في التنزيل الثاني، فإذاً يلزم اخذ الظن بالحكم في يقي موضالتعل

 وضوع نفسه وهو مستحيل.م

مرتبة   مدفوعة: في  بالحكم  الظن  اخذ  من  مانع  لا  انه  من  مرّة  غير  ذكرناه  بما 

 الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول. 

مستقلين  كانا  اذا  التنزيلين  ان  قلت:  شئت  يكو  وان  احدهمولا  مرتبطاً  ن  ا 

دة الحكم والموضوع،  اما اذا كانا بمثابة تنزيل واحد بلحاظ وحبالآخر فلا اشكال، و

نفسه، موضوع  في  بالحكم  القطع  أخذ  حينئذ  التنزيلي  لأنّ    فيلزم  بالواقع  القطع 

ان  لفرض  الحكم،  هذا  نفس  موضوع  في  أخذ  قد  الحقيقي  الواقع  بحكم  المحكوم 

ه، واما اذا كان كل من التنزيلين في كل جزء انما القطع بلواقع واموضوعه مركب من  

الجزءِ، كتمام الموضوع له وهو الحكم التعليقي، فأيضاً يلزم هو بلحاظ ما يترتب على  

نفسه، في  بالحكم  القطع  للمنزل وهو  لأنّ    اخذ  المذكور  الحكم  يثبت  الأول  التنزيل 



 (259)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

وضوع نفسه، باعتبار انه جزء  خذ في مني قد أاالمؤدى التنزيلي، والظن به في التنزيل الث

ن أخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في الموضوع له تنزيلًا، ولكن تقدم انه لا مانع م

 موضوع نفسه في مرتبة المجعول، هذا. 

  وللمناقشة في هذه المحاولة مجال واسع:

المنز حكم  اسراء  عن  عبارة  ليست  التنزيل  حقيقة  ان  تقدّم  قد  عليه   لأولاً: 

ول سعلمنزل  الاثبات  مقام  في  المولى  مراد  هي كشف  بل  له،  بلحاظ  جعله  وضيقاً  ةً 

دة الجديّة، وحينئذ فلا موضوع لاشكال صاحب الكفاية+ ولا لهذه المحاولة، الارا

الواقع   الكشف عن  التنزيل هي الاسراء والجعل لا  ان حقيقة  مبني على  فان كليهما 

 ع من تعدد القرينة لشيء واحد. لا مان قدم انهتكسائر القرائن المنفصلة، وقد 

خاطئة، وهي ان التنزيل عبارة عن  فالنتيجة: ان هذه المحاولة مبنية على نقطة  

جعل حكم مماثل لحكم المنزل عليه للمنزل، وكذلك ما ذكره صاحب الكفاية+ من 

 الاشكال في المقام كما مرّ. 

ا مفاد  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  هلوثانياً:  اتنزيل  جعل  لحكم  و 

المنز  لحكم  المماثل  التعليقي  للمنزل  بالحكم  اراد+  ان  فعندئذ  الحكم  ل عليه،  للجزء 

الانحلالي، بدعوى ان الحكم المتعلق بالموضوع المركب من جزأين أو اكثر ينحلّ إلى 

 حكمين أو اكثر.

من  المركب  بالموضوع  متعلقاً  الحكم  كون  فرض  خلف  هذا  ان  عليه:  فيرد 

معنى ذلك ان الموضوع واحد، غاية الأمر انه مركب لا بسيط، وهذا في  لأنّ    ،نجزأي

معنى الانحلال هو ان المركب مجرد عنوان معرف  لأنّ    لانحلال،طرف النقيض مع ا

 لما هو موضوع الحكم، فيكون الموضوع كل جزء مستقلًا.

الم المتعلق بالموضوع  بتقريب ان الحكم  اراد+ به حصة من الحكم،  كب روان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (260)

ج ذومن  ان    زأين  اساس  على  منه،  بجزء  تعلقت  منهما  حصة  وكل  متعلق  حصّتين 

ب وهو المركب بالحمل الشايع لا مفهومه وعنوانه في عالم الذهن،  الحكم واقع المرك

مرتبطتين   حصتين  إلى  المركب  بالموضوع  المتعلق  الحكم  ينحل  الحال  فبطبيعة  وعليه 

 احدا هما بالأخرى ارتباطا ذاتياً.

الحصة ليست بحكم شرعي مجعول في الشريعة المقدسة، بل هي  ان    ليه:د عفير

العقل ولا وج من  منتزع  بتحليل  انتزاعي  امر  انّا  باعتبار  الذهن،  عالم  في  إلاّ  لها  ود 

المركب، بالموضوع  متعلق  واحد  حكم  جعل  من  حكمًا لأنّ    عقلًا  جعل  اذا  الشارع 

صة من هذا الحكم،  تعلق بحء منه مزكذلك فالعقل يقوم بتحليله، فيحكم بان كل ج

صادر من الشارع   الحكم الشرعي امر اعتباريلأنّ    ولكن هذا التحليل غير واقعي،

اجزاء  وذا  مركبا  المعتبر  من  الصادر  الاعتبار  يكون  ان  يعقل  ولا  وبسيط،  مباشرة 

 وحصص، فان ذلك انما يتصور في الامور الخارجية. 

الأمر   يكون  ان  يتصور  لا  هنا،  منحلاً لاعتباراومن  واقعيّة ي  اجزاء  إلى     

فرض خلف  لزم  وإلاّ  والناطق،  الحيوان  إلى  الانسان  اعتبارياً،   كانحلال  امراً  كونه 

 لم تكن الحصة حكمًا شرعياً واقعياً، فالتنزيل بلحاظها غير ممكن.  فإذا

ومن ذلك يظهر ان المراد من الحكم الضمني المتعلق بالجزء هو الحكم العقلي 

الحكم الشرعي اعتبار من الشارع وهو غير قابل لأنّ    عي،بحكم شر وليس  ليالتحلي

  ، أن مرد الحكم المعلق إلى الملازمة والارتباط ثبوتاً وسقوطاً هذا إضافة إلى    ،للتحليل

الواضح   التلازم والارتباط بين أجزائه، ومن  فإن تعلق الحكم بالمركب يوجب هذا 

 صححاً للتنزيل. يكون م عي حتىشرأن هذا التلازم والارتباط ليس بحكم 

قه بالجزء  وان ارد+ بالحكم المعلق هو ان تعلق الحكم بكل جزء مشروطاً بتعل

تعلقه لأنّ    الآخر، فيرد عليه ان مرجع ذلك إلى تعلق الحكم بالمجموع المركب منهما،



 (261)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

الحكم   هو  هذا  فان  بالآخر،  بتعلقه  مشروطا  الجزأين  من  بكل  تعلقه  إلى  يرجع  به 

 ب. بالمرك قالمتعل

فالنتيجة: ان ما ذكره+ من ان جزء المركب متعلق للحكم معلقاً على انضمام  

إليه، فيكون الجزء تمام الموضوع لهذا الحكم، لا يرجع إلى معنى محصّل،    الجزء الآخر

منزلة   شيء  تنزيل  ضمن  في  يكون  ان  إلاّ  الجزء  منزلة  شيء  تنزيل  يعقل  فلا  وعليه 

 نزل.  إلى الم الكل، بلحاظ حكمه واسرائه

فمع   المعلق،  للحكم  متعلق  الجزء  ان  وتسليم  ذلك  جميع  عن  الإغماض  ومع 

  نزيل شيء منزلة الجزء بلحاظ الحكم المعلّق واسرائه إلى المنزل، وذلك هذا لا يصّح ت

ثبوت الحكم المعلق للمنزل يتوقف على ثبوت الجزء الآخر، على اساس انه معلق  لأنّ 

وعلى   إليه،  انضمامه  فان  هعلى  الجذا  أحد  كان  ان  فمعناه  بالوجدان،  ثابتاً  الآخر  زء 

ان أحدهما كذلك فلا مانع من ثبوت الآخر ك  فإذاالجزأين الاصليين ثابت وجداناً،  

محل الكلام في المقام لأنّ    بالتنزيل تعبّداً ولا اشكال فيه وهذا خارج عن محل الكلام،

جزأين من  المركب  الموضوع  حكم  اسراء  في  هو  احقيقيّين   انما  هما  الوجداني    لقطع 

 . ازيليين هما الظن ومؤداه، هذ ومتعلقه إلى الموضوع المركب من جزأين تن

الجزء الآخر اذا كان متمثلًا  لأنّ   اضافة إلى ان ذلك في محل الكلام غير معقول،

في القطع الوجداني الذي هو أحد الجزأين الاصليين للمنزل عليه، فلا يبقى موضوع  

التنز هذا    لأنّ   ل،يلهذا  ينتفي  به  الوجداني  القطع  ومع  الواقع،  في  الشك  موضوعه 

لامع إذ  موضوعه،  بانتفاء  القطع التنزيل  منزلة  بالمؤدى  الظن  لتنزيل  حينئذ  نى 

حينئذ  موضوع  ولا  به  ظنّ  فلا  موجوداً  بالواقع  القطع  يكون  طالما  فانه  بالواقع، 

القلأنّ    للتنزيل، يكن  لم  اذا  يتحقق  انما  بالواطموضوعه  موجوع  يكون  قع  بان  دا 

ب  الموجود الظن  تنزيل  على  دالاً  الحجيّة  دليل  يكون  فعندئذ  بالمؤدى،  المؤدى الظن 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (262)

وهو  به  للظن  الشرعي  الأثر  من  بالواقع  للقطع  ما  لاثبات  بالواقع،  القطع  منزلة 

 المنزل. 

  ان الدور انما يلزم اذا كان التنزيل بلحاظ اسراء حكم المنزل عليه إلى  ودعوى:

اسراء حكمه   لقضية الفعلية، فعندئذ تنزيل المؤدى منزلة الواقع بلحاظبنحو ا  المنزل

ل، يتوقف على ثبوت الجزء الآخر كذلك بالتنزيل الثاني وهو يتوقف  إلى المؤدى بالفع

 على ثبوت الجزء الأول كذلك بتنزيله وهذا هو الدور.

المنزل بنحو  يه إلى  نزل عللمواما اذا كان التنزيل بلحاظ اسراء الحكم المعلق من ا

الا بشرط  اي  الشرطية  التنزيل  القضية  كان  اذا  كما  الدور،  يلزم  فلا  بلحاظ نضمام، 

إليه، الثاني  الجزء  انضمام  على  معلقا  الجزء  على  المترتب  القضية  لأنّ    الحكم  صدق 

الشرطية لا يتوقف على صدق طرفيها، وعلى هذا فيصّح التنزيل بلحاظ اسراء الحكم 

، ولا يعتبر في صحتّه اسراء الحكم الفعلي إليه وجعله له، فإذاً للمنزل  ق وجعلهلالمع

بل التنزيل  اسريكون  الفعلي  حاظ  الحكم  اسراء  بلحاظ  لا  المنزل  إلى  المعلّق  الحكم  اء 

 اليه حتى يلزم الدور.  

التنزيل بلحاظ أثر الجزء المعلّق،   مدفوعة: انه لا يمكن ان يكون  بما تقدّم من 

ا الكل  ثفانه  المرر  أثره أي  ترتّب  كان  المركب  الموضوع  من  جزء  وجد  اذا  كب، لأنه 

الآخر اليه حتى يتمّ الموضوع بكلا جزأيه، واما الجزء بما  علقا على انضمام الجزء عليه م

هو فلا يكون موضوعاً للأثر لا الفعلي ولا المعلّق، وفي هذه الدعوى وقع الخلط بين 

 وتخيل انه اثر الجزء مع انه اثر الكل.  ثر الكلوكونه ا  كون الحكم المعلق اثر الجزء

ل يحكم بتحليله إلى حصّتين  نعم، اذا تعلق الحكم بالموضوع المركب كان العق 

احداهما تعلقت بجزء والأخرى تعلقت بجزءِ آخر، ولكن تقدّم ان هذا التحليل من  

التحليلية ليست بحكم شرلأنّ    العقل ليس بواقعي، المذكورة  في   ي مجعولعالحصة 



 (263)  ..................................................................... ات مقام القطع قيام الامار

 لتنزيل بلحاظها.يعة المقدّسة حتى يكون االشر 

الم من  العراقي+  المحقق  ذكره  ما  ان  في فالنتيجة:  التنزيلين  لتصحيح  حاولة 

 لا يرجع إلى معنى محصّل. المقام

آخر بشكل  ذلك  بيان  متقومة    ،وبإمكاننا  تقدم  كما  التنزيل  حقيقة  أن  وهو 

 بأركان ثلاثة : 

 . الركن الأول: المنزل

 .: المنزل عليه الثانيالركن 

اظر إلى الركن الثالث : الأثر الشرعي المترتب على المنزل عليه، ودليل التنزيل ن

 . ذلك الأثر الشرعي ويدل على إسرائه إلى المنزل

جزء الواقع  كان  إذا  الواقع  منزلة  كالمؤدى  شيء  تنزيل  يصح  فلا  هذا،   وعلى 

أ بلحاظ  به  القطع  الآخر  وجزؤه  لفر ثالموضوع،  لره،  أنه  للأثر ض  موضوعاً  يس 

لا العراالشرعي  المحقق  ذكره  ما  أن  من  تقدّم  لما  معلقاًًَ،  ولا  مطلقاً  أنه   قي    من 

ضوء   وفي  تقدّم،  تفصيل  على  محصل  معنى  إلى  يرجع  لا  التعليقي  للحكم  موضوع 

منزلة   التنزيلي  بالمؤدى  الظن  تنزيل  ولا  الواقع،  منزله  المؤدى  تنزيل  يصح  لا  ذلك 

قيقي بلحاظ أثر الجزء الشرعي، لفرض أنه لا أثر له شرعاً، واحد اقع الحطع بالوقال

وه ظاهري  التنزيلين  الواقعهذين  منزلة  المؤدى  تنزيل  في لأنّ    و  مأخوذ  الشك 

بالواقع   القطع  منزلة  التنزيلي  بالمؤدى  الظن  تنزيل  وهو  واقعي  والآخر  موضوعه، 

 الحقيقي.  

إذا ما  آخر، وهو  بمثال  أن    ولنأخذ  موضوع وجالاستطافرض  جزء  وب  عة 

هذ  الحج، وعلى  البلوغ وكلاهما جزء أصلي لموضوع وجوب  الآخر  ا،  الحج وجزؤه 

دلّ الدليل على تنزيل البذل أو الهدية بمنزلة الاستطاعة، ودل على تنزيل الرشد    فإذا



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (264)

أنه لا  تنزيليان لموضوع وجوب الحج، وقد ظهر مما تقدم  البلوغ وهما جزءان   منزلة 

ل منزلة الاستطاعة بلحاظ أثرها الشرعي لفرض أنه لا أثر لها شرعاً يل البذيصح تنز

   .لفقد أحد أركانه، ولا تنزيل الرشد منزلة البلوغ بنفس الملاكفلا يمكن هذا التنزيل 

جزء  يكن  لم  طالما  الموضوع  جزء  منزلة  الشيء  تنزيل  يمكن  لا  أنه  فالنتيجة: 

كذلك، وأما تنزيل كل من الجزأين    كما هو  الشرعي  رالموضوع موضوعاً مستقلًا للأث

مو الذي هو  المركب  الشرعي على  الأثر  من  ما يترتب  أيضاً لا  بلحاظ  فهو  له  ضوع 

المنزل،   إلى  عليه  المنزل  حكم  إسراء  إلى  ناظر  التنزيل  دليل  أن  من  مرّ  لما  يمكن، 

التنزي بالمؤدى  والظن  كالمؤدى  الجزء  هو  عليه  المنزل  أن  لليوالمفروض  وهو  يس  

عاًًَ لهذا الحكم، والموضوع له هو المركب منهما لا كل واحد منهما بحده، فإذاً  موضو

هذ يعقل  ليس  لا  بحدّه  الواقع  أن  باعتبار  الواقع  منزلة  المؤدى  تنزيل  أي  التنزيل  ا 

للحكم الشرعي حتى يكون التنزيل بلحاظ إسرائه إلى المؤدى وتنزيل الظن  موضوعا

التنزيلي   المبالمؤدى  بالنزلة  إسراء قطع  إلى  ناظر  التنزيل  أن  باعتبار  الحقيقي،  واقع 

والمفروض أنه لا حكم للمنزل عليه، وكذلك    يه إلى المنزل،الحكم الثابت للمنزل عل

لا   فإنه  البلوغ،  بمنزلة  والرشد  الاستطاعة  بمنزلة  الهدية  أو  البذل  تنزيل  في  الحال 

من الجزأين الأصليين المركب  تب على  يصح هذا التنزيل بلحاظ الحكم الشرعي المتر

  ا البذل والرشد، وهما الاستطاعة والبلوغ، وإسرائه إلى الجزأين الثابتين بالتنزيل وهم

المنزل عليه في هذا التنزيل حيث إنه جزء الموضوع فليس موضوعاً للحكم حتى لأنّ  

لمركب ايكون التنزيل بلحاظ إسراء حكمه إلى المنزل، وما هو موضوع للحكم وهو  

 . ين الأصليين ليس المنزل عليه، ولهذا لا يعقل هذا التنزيلن الجزأم

من شيء  تنزيل  إن  أخرى:  منزلة  وبعبارة  المؤدى  كتنزيل  الموضوع  جزء  زلة 

التنزيلي   بالمؤدى  الظن  وتنزيل  الاستطاعة،  منزلة  الهدية  أو  البذل  تنزيل  أو  الواقع، 



 (265)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

د تقدم أنه غير صحيح،  لبلوغ قمنزلة ا   منزلة القطع بالواقع الحقيقي، وتنزيل الرشد 

من    من جهة أن جزء الموضوع ليس موضوعاً للحكم، وما ذكره المحقق العراقي

أنه موضوع للحكم التعليقي فقد مرّ أنه لا يرجع إلى معنى محصل، فإذاً هذا التنزيل 

نزل،  لمغير معقول، فإن دليل التنزيل ناظر إلى إسراء الحكم الثابت للمنزل عليه إلى ا

 .لم يكن للمنزل عليه حكم فلا يعقل التنزيل ذاإف

المؤد كتنزيل  الموضوع  جزء  منزل  شيء  تنزيل  يصح  أو وهل  الواقع  منزلة  ى 

تنزيل البذل منزلة الاستطاعة باعتبار أن الحكم الشرعي الثابت للمركب من الجزأين  

فهل   إليه  وانضمامه  الآخر  الجزء  بتحقق  مشروطاً  جزء  لكل  ثابت  هذا  يفهو  صح 

 ؟ التنزيل

الحكم المعلّق المتعلق بكل من جزأي الموضوع  لأنّ    والجواب: أنه غير صحيح

ا الحكم  هو  أو ليس  الحج  كوجوب  منهما  المركب  الموضوع  على  المترتب  لشرعي 

من  المركب  على  مترتب  الحج  وجوب  أن  ضرورة  المثال،  في  الصدقة  وجوب 

على مترتب  التصدق  والبلوغ، ووجوب  الو  المركب  الاستطاعة  به، من  والقطع  اقع 

وهو لا يترتب على الجزء إلا حصة منه بالتحليل العقلي وهي ليست بحكم شرعي،  

تعلّقه   إلى  فمرده  الآخر  الجزء  إلى  منضمًا  للموضوع  الجزأين  من  بكل  تعلّقه  وأما 

بالمجموع، والمفروض أن المجموع ليس المنزل عليه، وما هو المنزل عليه وهو الجزء 

أثر شرلليس   التنزيل،  عي، ومه  فإذاً لا يعقل  المنزل عليه،  فهو ليس  أثر شرعي  له  ا 

 . هذا من ناحية

ناحية أخرى الكفايةومن  ما ذكره صاحب  منزلة    ، أن  تنزيل شيء  أن  من 

بالتعبد في عرض   أو  بالوجدان  إذا كان جزؤه الآخر محرزاً  إنما يصح  الموضوع  جزء 

من أن دليل التنزيل ناظر إلى إسراء    ذكرناه   يه، لمالالتنزيل الأول لا يمكن المساعدة ع



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (266)

المنزل،   إلى  عليه  للمنزل  الثابت  أن    فإذاالحكم  تنزيل فرضنا  على  يدل  التنزيل  دليل 

البذل منزلة الاستطاعة والجزء الآخر من الموضوع وهو البلوغ ثابت بالوجدان، ففي 

التنزيل، هذا  يمكن  ذلك لا  الأنّ    مثل  حكم  إسراء  وهو   للمنزل   ستطاعة لامدلوله 

البذل، والفرض أنه لا حكم للاستطاعة إلا بضم البلوغ إليها، والمفروض أن المنزل 

ل لا  عليه  أنه  والمفروض  فقط،  الاستطاعة  بل  والبلوغ  الاستطاعة  مجموع  هو  يس 

المنزل عليه وهو   المنزل عليه، وما هو  له حكم وهو المجموع ليس  فإذاً ما  حكم لها، 

فلا لها  الاستطاعة  فإذاً حكم  صحة    ،  عدم  جهة  من  كالاستطاعة  البذل  أن  يثبت  لا 

 .هذا التنزيل

كل   تنزيل  يعقل  لا  المجموع فالنتيجة:أنه  بلحاظ  الموضوع  جزئي  من  واحد 

في   آخر  بتنزيل  ثابتاً  الآخر  الجزء  كان  إذا  وأما  معاً،  الجزأين  كلا  إلى  حكمه  وإسراء 

كتن  يمكن  لا  أيضاً  فهو  الأول  التنزيل  الرش زعرض  منزلة يل  أن    د  باعتبار  البلوغ، 

سراء حكم المنزل  المنزل عليه وهو البلوغ لا أثر له شرعاً، فإذاً لا يعقل التنزيل وهو إ

 .عليه إلى المنزل، وعليه فلا يثبت أن الرشد كالبلوغ ويقوم مقامه

وإن شئت قلت: إن تنزيل البذل منزلة الاستطاعة في أنه لو انضم إليه البلوغ 

 ؟ هو صحيحلحج هل الوجب 

بلحاظ   كان  إن  التنزيل  هذا  أن  إلى  مضافاًًَ  فإنه  صحيح،  غير  أنه  والجواب: 

غير معقول، لما تقدم من أنه لا أثر له حتى يكون التنزيل ناظراً إلى  جزء الموضوع فهو  

من   بكل  متعلّق  أنه  باعتبار  المركب  الموضوع  حكم  بلحاظ  كان  وإن  حكمه،  إسراء 

ض  على  معلقاً  فهالآخر    مجزأيه  معقول،إليه  غير  أيضاً  كان لأنّ    و  إن  التنزيل  هذا 

الب وهو  المنزل  إلى  الحكم  هذا  إسراء  إلى  خلف ناظراً  فهذا  إليه  البلوغ  بضم  ذل 

المفروض إسراء هذا الحكم إلى المركب من البذل والرشد لا إلى البذل  لأنّ    الفرض،



 (267)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

الحكم   أن  ضرورة  البلوغ،  وهو  للمركب  الأول  الجزء  من للمركب  لمجعول  امع 

الجزء  من  المركب  إلى  إسراؤه  يمكن  لا  والبلوغ  الاستطاعة  وهما  الأصليين  الجزأين 

لوغ والجزء الفرعي كالبذل، إلا أن يراد إسراؤه إلى البذل معلّقاً على ضّم الأصلي كالب

الحج  وجوب  التنزيلين  بهذين  يثبت  فإذاً  آخر،  بتنزيل  الرشد  وهو  إليه  الآخر  الجزء 

الب   بللمرك الثابت للجزأين  ذل والرمن  شد، لأنّما يدلان على إسراء وجوب الحج 

بقطع   والبلوغ  الاستطاعة  وهما  البذل  الأصليين  من  للمركب  التنزيل  عن  النظر 

الثابت  الحج  لوجوب  المماثل  لهما  الحج  وجوب  جعل  الشارع  أن  بمعنى  والرشد، 

 . بالجعل الأولي للاستطاعة والبلوغ

التنزيل   الدور، لا معقوليضاً غيرأولكن هذا  التنزيلين لأنّ    ستلزامه  كل من 

 .من ناحيةيتوقف على التنزيل الآخر وينظر إلى ثبوت مدلوله، هذا 

ومن ناحية أخرى، إن تنزيل المؤدى منزل الواقع إن كان بلحاظ الحكم المعلّق  

ناه من  رعلى ضم الجزء الآخر إلى الواقع فهو غير معقول في نفسه، بقطع النظر عما ذك 

التنزيل  لأنّ    ،الإشكال هذا  ينتفي  به  القطع  ومع  بالواقع،  القطع  هو  الآخر  الجزء 

يل ظاهري والشك مأخوذ في موضوعه، وهذا إنما يتصور  بانتفاء موضوعه لأنه تنز

 في التنزيل الواقعي لا في التنزيل الظاهري. 

تقوم  ان  يمكن  لا  انّه  وهي  النتيجة،  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  قد  هنا  إلى 

الموضوع بنحو الطريقيّة والكاشفيّة لا على    الامارات المعتبرة مقام القطع المأخوذ في

 ضوء نظرية المحقق الخراساني+في التّعليقة ولا على ضوء نظرية المحقّق العراقي+. 

ي تبّنتها مدرسة المحقق النائيني+ وتقريب وهنا نظرية ثالثة، وهي النظرية الت

لم التعبدّي،  هذه النظرية هو ان المجعول في باب الامارات الطريقية والكاشفية والع

كمًا   النظرية  هذه  وتفصيل  الواقع،  إلى  وطريقاً  تعبّدياً  علمًا  جعلها  الشارع  ان  بمعنى 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (268)

 وكيفاً سيأتي في مبحث الظن ان شاء الله تعالى. 

الكلام   القطع الموضوعي  واما  المقام فعلًا، فإنما هو في قيام الامارات مقام  في 

سة المحقق النائيني+ في وجه ذلك  الطريقي على ضوء هذه النظرية، وقد أفادت مدر 

انه لا يلزم من قيامها مقامه على أساس تلك النظرية ما ذكره صاحب الكفاية+ من 

والاستقلالي الآلي  اللحاظ  بين  الجمع  وهو  وذلك  المحذور  واحد،  شيء  لأنّ   في 

من   آخر  فرداً  أوجد  فقد  تعبداً،  وعلما  الواقع  إلى  طريقاً  الامارات  جعل  اذا  الشارع 

يقيّة والعلمية وهو الفرد التعبّدي، وعلى هذا فالامارات بمقتضى دليل حجيّتها  الطر

الخطأ   عند  والتعذير  الاصابة  عند  التنجيز  في  المحض  الطريقي  القطع  مقام  تقوم 

بنحو بالو الموضوع  في  المأخوذ  الموضوعي  القطع  مقام  تقوم  الوقت  نفس  وفي  رود، 

دليل الحجيّة يوسع دائرة موضوع ما  لأنّ    ،الطريقيّة بمقتضى دليل حجيّتها بالحكومة

اعمّ من   الوجداني ويجعل الموضوع  القطع  دلّ على ترتب الاثر الشرعي على طريقية 

دية، فإذاً ما يترتب على الطريقيّة الحقيقيّة من الأثر  الطريقيّة الحقيقيّة والطريقيّة التعبّ 

زائدة مؤنة  بلا  التعبّديّة  الطريقيّة  على  يترتّب  الموضوع  الشرعي  توسّعة  بعد  إذ   ،

للأمارات   الطريقي  الموضوعي  القطع  دليل  اطلاق  فشمول  الحجيّة،  دليل  بمقتضى 

 يكون على القاعدة.

 وللمناقشة فيه مجال ثبوتاً واثباتاً:  

ما ذكره+ من ان المجعول في باب الامارات اذا كان الطريقيّة  فلأنّ  امّا ثبوتاً  

كف التعبّدي،  والعلم  تقوم  ذ   ىوالكاشفيّة  كما  الموضوعي  القطع  مقام  قيامها  في  لك 

 مقام القطع الطريقي، مبني على تماميّة أحد أمور:  

لحكم لا ان يكون مفاد دليل القطع الموضوعي هو أخذه في موضوع االأول:  

بما هو قطع وطريق وجداني إلى الواقع، بل بما هو منجز ومعذر، وعلى هذا فحيث ان  



 (269)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

ها منجزة وجداناً، فيكون دليل حجّيتها وارد على دليل الامارة بمقتضى دليل حجيّت 

اعمّ من   الوجدانية ويجعلها  المنجزيّة  القطع الموضوعي ويوسع دائرة موضوعه وهو 

 تقوم الامارات مقام القطع الموضوعي بالورود وكذلك مقام  المنجزيّة للامارة، فإذاً 

ول في باب الامارات القطع الطريقي المحض، ولا فرق في ذلك بين ان يكون المجع

فيه  المجعول  يكون  أو  النائيني+،  المحقق  مبنى مدرسة  هو  والكاشفيّة كما  الطريقيّة 

 المنجزيّة والمعذّرية كما هو مبنى المحقق الخراساني+. 

ان يكون المأخوذ في الموضوع طريقيّة القطع بما هي طريقيّة بقطع النظر  الثاني:  

الح أو  التماميّة  بصفة  اتّصافها  طبيعي عن  الموضوع  يكون  بان  والوجدانية،  قيقيّة 

الطريق بقطع النظر عن اضافته إلى القطع الوجداني الحقيقي، لأنه من أحد مصاديقه 

ليه حقيقة ينطبق على الطريق التعبّدي أيضاً كذلك، واظهرها، وإلاّ فهو كما ينطبق ع

هذا   وعلى  وحقيقةً،  واقعاً  مصاديقه  أحد  من  انّه  الامارة  جعل    فإذاضرورة  الشارع 

طبيعي   وهو  الموضوع  مصاديق  من  مصداق  تحقق  فقد  تعبداً،  علمًا  واعتبرها  طريقاً 

دل على  وارداً  الامارات  حجيّة  دليل  فيكون  وعليه  حقيقةً،  القطع الطريق  يل 

 الموضوعي ويوسّع دائرة انطباقه في الخارج واقعاً. 

في القطع الحقيقي    ان عنوان القطع المأخوذ في موضوع الحكم، ظاهرالثالث:  

التعبّدية، كما هو الحال في   ولا ينطبق في الخارج إلاّ على افراده الحقيقيّة دون الجعلية 

ال لسان  في  الحكم  موضوع  في  مأخوذ  آخر  عنوان  على  أيّ  إلاّ  ينطبق  لا  فانه  دليل، 

للأمارات   والكاشفيّة  الطريقيّة  جعل  مجرد  يكفي  فلا  هذا  وعلى  الحقيقيّة،  افراده 

ليست مصداقاً  واعت انّا  باعتبار  الموضوعي،  القطع  مقام  قيامها  تعبدّياً في  بارها علمًا 

وهو يكو  له،  لا  فإذاً  ومصاديقه،  افراده  على  ينطبق  وانّما  عليها،  ينطبق  دليل لا  ن 

الحجيّة وارداً على دليل القطع الموضوعي، وأما الحكومة فهي بحاجة إلى عناية زائدة، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (270)

دليل مفاد  يكون  ان  الأثر    وهي  في  الوجداني  القطع  منزلة  الامارة  تنزيل  الحجيّة 

 المترتب عليه.  

القطع   مقام  الامارات  بقيام  القائلة  النائيني+  المحقق  مدرسة  على  فإذاً 

بالح القطع  الموضوعي  منزلة  الامارات  تنزيل  الحجيّة  دليل  مفاد  بان  الالتزام  كومة 

 . الوجداني واسراء حكمه اليها، فحينئذ تقوم مقامه

 ولكن لا يتم شيء من هذه الأمور:  

الظاهر من القطع الطريقي المأخوذ في موضوع الدليل  فلأنّ    أما الأمر الأول،

المنجز، مطلق  دون  بعنوانه  الطريقي  القطع  من    وهو  المنجز  مطلق  ارادة  ان  ضرورة 

ي بحاجة القطع المأخوذ في الموضوع بحاجة إلى عناية زائدة ثبوتاً واثباتاً، امّا ثبوتاً فه

فهي  اثباتاً  وأما  المنجز،  عنوان  وهو  منه  آخر  عنوان  وارادة  القطع  عنوان  الغاء  إلى 

ا من  لا  عليه  قرينة  لا  انه  والفرض  ذلك،  على  تدل  قرينة  إلى  من  بحاجة  لخارج ولا 

 الداخل. 

الثاني، الامر  في  فلأنّ    وأما  موضوعاً  المأخوذ  القطع  عنوان  من  عرفاً  الظاهر 

ال هو  الدليل  لسان لسان  في  المأخوذة  العناوين  سائر  في  الحال  هو  كما  الحقيقي  قطع 

النظر   بقطع  بما هي طريقيّة  القطع  الموضوع، ذات طريقيّة  المأخوذ في  الدليل، وكون 

اضافته   الطريقية عن  بين  الجامعة  الطريقيّة  فيه طبيعي  المأخوذ  ان  بمعنى  القطع،  إلى 

قرينة تدل إلى  فإذاً    الحقيقيّة والتعبّدية، بحاجة  قرينة على ذلك أصلًا،  على ذلك ولا 

المأخوذ في الموضوع   العرفي، هو ان  المتفاهم  الظاهر منه بحسب  بطبيعة الحال يكون 

 يّة القطع لا الجامع بينها وبين طريقيّة الأمارة. حصة خاصة من الطريقيّة وهي طريق

الثالث:   الامر  اذا كانفلأنّ  وأما  الموضوعي  القطع  دليل  القطع،   الموضوع في 

الطّريقيّة لها، لفرض ان القطع  فلا يكفي في اسراء الحكم منه إلى الأمارة مجرد جعل 



 (271)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

ليست من افراده حتى  لا ينطبق إلاّ على افراده في الخارج، ومن الواضح ان الأمارة  

 ينطبق عليها كما هو الحال في سائِر العناوين والمفاهيم.  

لط مجعول  حكم  اسراء  يمكن  فلا  هذا،  طريقيّة  وعلى  هي  التي  القطع  ريقيّة 

بالانطباق،   حقيقيّة  لا  تعبدية  طريقيّة  هي  التي  الامارات  طريقيّة  إلى  تامة  حقيقيّة 

ريقيّة الامارات، لأنّا ليست مصداقاً لها، ضرورة ان طريقيّة القطع لا تنطبق على ط

الطريقيّة وكل مفهوم انما ينطبق على افراده في الخارج لا غيرها، فإذاً لا يكفي جعل  

 للأمارات في قيامها مقام القطع المأخوذ في الموضوع بنحو الطريقيّة.  

النائيني+ اذا أرادت قيام الامارات مقام القط ع  وحينئذٍ فعلى مدرسة المحقق 

منزلة   الامارة  طريقيّة  تنزيل  وهو  بالتنزيل  تلتزم  ان  ذلك،  على  وأصرت  الموضوعي 

 بالحكومة بعد ما لا يمكن ذلك بالانطباق. طريقيّة القطع في اسراء حكمها اليها 

يحقق والخلاصة،   لا  حجيّتها  بدليل  للأمارات  والكاشفيّة  الطريقية  جعل  ان 

الطريقي   الموضوعي  القطع  دليل  على  فهو  وروده  الأول  أما  عليه:  حكومته  ولا 

إلا   بالتعبّد  القطع  طريقيّة  توسعة  مقام  في  انه  إلى  نظره  فلعدم  الثاني  وأما  واضح، 

 لتنزّيل، هذا.  با

بالتنزيل،   تقول  النائيني+ لا  المحقق  مدرسة  ان  يأتي  تقدّم وسوف  قد  ولكن 

للأمارات   والكاشفيّة  الطريقيّة  بجعل  الالتزام  إلى  لجأت  قد  مسألة  لأنّا  عن  بديلًا 

المسألة، كما لا يمكن الجمع بين جعل   الوارد على هذه  التنزيل تخلصاً عن الاشكال 

والتنزيل   واحد،الطريقيّة  دليل  في  الطريقيّة  لأنّ    معاً  جعل  طول  في  هو  انما  التنزيل 

الطريقيّة   هو  الامارات  باب  في  المجعول  ان  افتراض  من  أولاً  بد  ولا  للامارات، 

ولا    والكاشفيّة، إليها،  حكمها  اسراء  في  القطع  طريقية  منزلة  طريقيّتها  تنزيل  ثم 

الأمرين   لكلا  متكفّلا  الحجيّة  دليل  يكون  ان  وهما  يمكن  واحد  عرض  وفي  معاً 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (272)

الدليل ان دل على التنزيل  لأنّ    طريقيّة الأمارة وتنزيل طريقيّتها منزلة طريقيّة القطع،

عنها مفروغاً  الطريقيّة  تؤخذ  ان  موضوع    فلابدّ  انّا  باعتبار  السابقة،  المرتبة  في 

الطريقيّة   للتنزيل، وان دل على الطّريقيّة أيضاً في عرض دلالته على التنزيل، فمعناه ان

انه لا يمكن الجمع  السابقة وهذا كما ترى، ضرورة  المرتبة  لم تؤخذ مفروغاً عنها في 

وجود الآخر في المرتبة  بين هذين الأمرين الطوليين بكون احدهما متفرعاً على فرض  

 السابقة في دليل واحد. 

الذاتية   الامارات  طريقية  تنزيل  الحجية  دليل  مدلول  يكون  ان  يمكن  نعم، 

لها بم الطريقية  جعل  بين  الجمع  واما  اليها،  حكمها  اسراء  في  القطع  طريقية  نزلة 

لاف وتنزيلها منزلة طريقية القطع، فهو لا يمكن في دليل واحد، وأما الأول فهو خ

 مفروض الكلام في المقام. 

للأ  ودعوى: الطريقيّة  جعل  الحجيّة  دليل  مفاد  يكون  ان  يمكن  مارات  انه 

ة القطع بجعل واحد، فيكون المجعول حصّة خاصة من الطريقيّة المنزلة منزلة طريقي

 وهي الطّريقيّة المنزلة. 

ا   مدفوعة: الطريقيّة  النائيني+ لا تقول بجعل  ان مدرسة المحقق  لخاصّة  أولاً 

غير   خاص  بقيد  تقييدها  بدون  لها  المطلقة  الطريقيّة  بجعل  تقول  وانما  للامارات، 

 شروطها العامة.

المج ان  لاثبات  وثانياً:  والكاشفيّة  الطريقيّة  هو  انما  الامارات  باب  في  عول 

الواقع تنجيزاً أو تعذيراً لا الطريقيّة المطلقة حتى بالنسبة إلى الاثر المترتب على طريقية 

دليل الحجيّة لا يفي بشيء من ذلك كما سوف نشير لأنّ    القطع ولا الطريقية الخاصة، 

 اليه. 

الا  قيام  يمكن  لا  انه  دليل  والحاصل:  بنفس  الموضوعي  القطع  مقام  مارات 



 (273)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

 حجيّتها.

تنزيل  كان  لو  الحجيّة  دليل  مفاد  ان  هي  النتيجة،  هذه  الي  وصلنا  قد  هنا  إلى 

الواقع، منزلة  الامارات  كما    مؤدي  ثبوتا  الموضوعي  القطع  لموارد  شموله  يعقل  فلا 

 تقدّم. 

وان امكن ثبوتاً قيام    وأما اذا كان مفاده جعل الطريقيّة والعلميّة تعبداً، فعندئذ

الامارات مقام القطع الموضوعي، إلاا انّه لا يمكن الالتزام به في مقام الاثبات، واما  

والمعذرية، فعدم امكان شموله للأمارات في    لو كان مفاد دليل الحجيّة جعل المنجزيّة

لواقع  مفاده جعل المنجزيّة للأمارة بالنسبة إلى الأنّ    موارد القطع الموضوعي ظاهر،

على تقدير الاصابة والمعذرية على تقدير الخطا، ولا نظر له إلى ان ما هو مترتب على 

 مارة أيضاً. القطع الموضوعي الطريقي من الأثر الشّرعي فهو مترتب على الا

كان  القطع،  منزله  الامارة  تنزيل  الامارات  حجية  دليل  مفاد  كان  لو  نعم، 

كلا في  مقامه  تقوم  انّا  اطلاقه  القطع،  مقتضى  نفس  واثر  الواقع  أثر  وهما  الأثرين   

الامارة  ان  على  يدل  لا  الحجيّة  دليل  ان  لوضوح  جزماً،  كذلك  ليس  مفاده  ولكن 

 ق.موضوع للحكم كالقطع ولو بالاطلا

القطع   مقام  الأمارة  تقوم  فلا  المسلك،  هذا  ضوء  على  انه  والخلاصة، 

اعتبارها،  بدليل  المنجزية  لأنّ    الموضوعي  جعل  وعلى مفاده  للأمارات،  والمعذرية 

التنجيز والتعذير ولا  الطريقي المحض في  القطع  ضوء ذلك فالامارة انما تقوم مقام 

 ترتيب اثره عليها.  نظر له إلى قيامها مقام القطع الموضوعي في

امضاء   من  منتزع  انتزاعي  امر  الحجيّة  ان  من  الصحيح  هو  ما  على  بناء  وأما 

الجارية العقلاء  سيرة  يستحيل    الشارع  فلا  وغيرها،  الثقة  كاخبار  بها  العمل  على 

الطريقي  القطع  الموردين معاً أي موارد  شمول دليل الحجية ثبوتاً للأمارات في كلا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (274)

ع الموضوعي، ولكن سوف يظهر من خلال البحوث الآتية ان المحض وموارد القط

قطع المأخوذ في الدليل في مقام الاثبات قاصر عن الدلالة على قيام الامارات مقام ال

 الموضوع بنحو الطريقيّة، هذا كله بحسب مقام الثبوت. 

السيرة   الامارات  حجيّة  على  الدليل  عمدة  ان  فحيث  الاثبات،  مقام  في  وأما 

مقام  العقلائي الامارات  قيام  علي  الدلالة  عن  قاصرة  فهي  بها،  العمل  على  الجارية  ة 

العمل بها المتيقّن منها  أو تعذيراً،   القطع الموضوعي، والقدر  الواقع تنجيزاً   لا ثبات 

واقربيّتها لأنّ   الواقع  عن  الكشف  في  اقوائيتها  هي  بها  العقلاء  لعمل  المبررّة  النكتة 

انّا كالقطع في الأثر المترتب على طريقيته، ضرورة اليه، وليس عملهم بها من   جهة 

ى في المترتب انه لا لسان للسيرة لكي يكون لسانّا تنزيل الامارات منزلة القطع حت

على طريقيّته، واما الادلة اللفظيّة من الآيات والروايات، فهي لا تدل على اكثر من 

 امضاء السيّرة وتأكيدها.  

حيث انّا دليل لبّي، فلا تدلّ على التنزيل ولا على وأن شئت قلت: ان السيرة  

ا، فتكون جعل الطريقيّة والكاشفيّة للأمارات كاخبار الثقة وظواهر الالفاظ ونحوهم

الثقة  العقلاء باخبار  اللسانين ولا تدل على شيء منهما، وحيث ان عمل  فاقدة لكلا 

وتعبداً، جزافاً  يكون  ان  يمكن  لا  ونحوهما  الالفاظ  مبنياً    وظواهر  يكون  محالة  فلا 

النكتة هي الاقربيّة والاقوائيّة النوعية الموجودة فيهما دون   على نكتة مبررة له وتلك 

 غيرهما.

لى هذا فمعنى حجيّتها عندهم انّا مثبتة للواقع تنجيزاً أو تعذيراً وقاطعة  وع 

يكفي في  للعذر، وأما حجيتهما شرعاً فهي منوطة بإمضاء الشارع السيّرة وتقريرها، و

نفوسهم  اعماق  في  وثابتة  العقلاء  أذهان  في  مرتكزة  هي  التي  السيرة  هذه  امضاء 

 السكوت وعدم الردع عنها. 



 (275)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

قد   هنا،  غيره ومن  دون  اليد  ذي  باخبار  العمل  على  العقلاء  بناء  جرى 

النكتة المبررّة لعملهم باخبار ذي لأنّ    وبظواهر الالفاظ لا بظواهر الافعال وهكذا،

ان اليد دون غ اخبار غيره، كما  النكتة غير موجودة في  انّما هي خبرويّته، وهذه  يرها 

و غيرها  دون  الثّقة  باخبار  لعملهم  الموجودة  بظواهر  النكتة  لا  الالفاظ  بظواهر 

الافعال، هي اقربيّتها إلى الواقع والاقوائيّة التي توجب الوثوق والاطمئنان النوعي  

ا لكي يتمسّك باطلاقها، والقدر المتّيقن منها قيام بها، والسيّرة دليل لبي فلا اطلاق له

الموضوعي، القطع  مقام  قيامها  وأما  المحض،  الطريقي  القطع  مقام  فلا    الامارات 

طريقيّة   على  مترتبة  والتزامات  احكام  العقلاء  لدى  ليس  إذ  كيف  عليه،  منهم  سيرة 

رت على العمل القطع، بان تكون طريقيّته موضوعاً لها لكي يدعي ان سيرتهم قد ج

كانت  لو  بل  عليها،  احكامه  وترتيب  أيضاً  الموضوعي  القطع  موارد  في  بالامارات 

 نفس طريقيّة القطع، فمع ذلك لم نحرز جريان عندهم احكام والتزامات مترتّبة على

سيرتهم على العمل بالامارات في موارده وترتيب تلك الاحكام والالتزامات عليها، 

جري هو  المعلوم  هو  الطريقي  فما  القطع  موارد  في  بالامارات  العمل  على  سيرتهم  ان 

معه  ويتعاملون  والتعذير  التنجيز  من  عليها  الواقع  آثار  وترتيب  معاملة  المحض  ا 

 القطع الطريقي. 

هذا   في  ليس  إذ  الامارات،  باب  في  مجعول  ولا  جعل  لا  انه  يظهر  هنا،  ومن 

بملاك  بها،  العمل  على  العقلائيّة  السيرة  إلاّ  الواقع    الباب  عن  الكشف  في  اقوائيتها 

قبل  من  واما  العقلاء،  سيرة  في  جعل  لا  انه  ضرورة  بالجعل،  لا  ذاتاً  إليه  واقربيتها 

ليس فيه إلاّ امضاء السيرة، ويكفي في امضائها سكوت المولى وعدم الردع،  الشارع، ف

والكاشفيّة  الطريقيّة  فيه  المجعول  ان  يقال  حتى  الشارع  قبل  من  جعل  هنا    فليس 

 والعلم التعبّدي.  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (276)

ان هذا الجعل غير ممكن   إليه  بل قد ذكرنا في غير مورد وسوف تأتي الاشارة 

ومجرد   وجزاف  لغو  لأنه  واما ثبوتاً،  الواقع،  في  تكوينا  يؤثر  ان  بدون  لسان  لقلقة 

الآيات والروايات على تقدير تماميّة دلالتها على حجيّة الامارات، فهي ادلة امضائية  

ة لا تأسيسية، وعلى هذا الأساس أي على اساس ان الدليل على حجيّة  ومؤكّدة للسير

ان يقول بالجعل في باب   الامارات هو السيرة العقلائية لا غيرها، فليس بامكان أحد

بها  لأنّ    الامارات، العقلاء  عمل  ان  على  تدل  انّا  بل  الجعل،  على  تدل  لا  السيرة 

اق  ربيّتها إلى الواقع من غيرها، واما من قبل  ارتكازاً يكون مبنياً عل نكتة ذاتية وهي 

امضائها   في  يكفي  انه  مرّ  وقد  وتقريرها،  السيرة  هذه  امضاء  إلاّ  فليس  الشارع 

 ت وعدم صدور الردع عنها. السكو

الطريقيّة   بجعل  ولا  والمعذريّة  المنجزيّة  بجعل  الحجيّة  تفسير  يمكن  لا  فإذاً 

الواقعي في صورة المطابقة والمخالف في  والكاشفيّة ولا بجعل الحكم المماثل للحكم  

 صورة المخالفة. 

المعذريّة من آثار  المنجزيّة وفلأنّ  فهو لا يمكن ثبوتاً واثباتاً، اما ثبوتاً    أما الأول

الامارة بعد اتصافها بالحجيّة شرعاً يحكم العقل بانّا  لأنّ    الحجيّة والحاكم بهما العقل،

ا توجب استحقاق الادانة والعقوبة على مخالفته، منجزة للواقع اذا أصابته، بمعنى انّ

على  والعقوبة  الإدانة  لاستحقاق  موجبة  انّا  أي  للواقع  منجزة  انّا  فمعنى  وعليه 

 الفته، ومن الواضح ان ذلك غير قابل للجعل.مخ

العقوبة على مخالفة  والخلاصة،   لاستحقاق  موجبة  بذاتها لا تكون  الامارة  ان 

موجبة تكون  وانما  شرعاً،    الواقع،  بالحجيّة  اتصافها  بعد  حجة،    فإذالذلك  كانت 

فل السابقة،  المرتبة  حجيّتها في  على  متفرع  له  موجبة  وكونّا  له،  موجبة  لا  كانت  هذا 

على   الدليل  ان  فحيث  اثباتاً  اما  والمعذرية،  المنجزية  الحجيّة  معنى  يكون  ان  يعقل 



 (277)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

امضا واما  اصلا،  الجعل  على  يدل  لا  فهو  السيرة،  معناه الحجيّة  فليس  لها  الشارع  ء 

الجعل، لما عرفت من انه يكفي في امضائها سكوت الشارع وعدم الردع عنها، ومن  

 لى الجعل.الواضح ان العدم لا يدل ع 

فهو أيضاً لا يمكن ثبوتاً واثباتاً: اما ثبوتاً فلما ذكرناه غير مرّة من انه    وأما الثاني

ل شرعاً  والكاشفيّة  الطريقيّة  جعل  يمكن  ونحوها،لا  الثقة  كاخبار  لأنّ   لامارات 

جعلها لها بالحمل الشايع لا يمكن، باعتبار انه لا يؤثر تكوينا في طريقيّة اخبار الثقة  

ان  الذا بداهة  وذاتاً،  تكويناً  عليه  كانت  مما  الواقع  إلى  واقرب  أقوى  يجعلها  ولا  تيّة 

وهذا خلف انه لا وجود  الجعل الشّرعي لا يؤثر في التكوين، والاّ لزم كونه تكوينياً  

التكويني   الأمر  في  مؤثّراً  كان  فلو  والذهن،  الاعتبار  عالم  في  إلاّ  الشرعي  للجعل 

وه  خارجياً  لكان  من  الخارجي  الجعل  هذا  مثل  صدور  يمكن  لا  ولهذا  ترى،  كما  و 

 المولى الحكيم لأنه لغو وجزاف. 

اثباتاً   الجارية  فلأنّ  وأما  العقلائية  السيرة  الشارع  باخبار امضاء  العمل  على 

معنى لأنّ    الثقة ونحوها لا يدل على الجعل فضلا عن جعل الطريقيّة والكاشفيّة لها،

ول عمل اصحابه وتابعيه بها وان كان الدال على ذلك  الامضاء تقرير هذه السيرة وقب

سكوته عن ردعه عن العمل بها، وأما سيرة العقلاء فهي لا تكشف عن الجعل، وانما  

الذاتية أقوى واقرب  تكشف عن ان   عملهم بها على اساس ان طريقيّتها وكاشفيتها 

 إلى الواقع من غيرها. 

ائيني+قد تبنّت على ان الدليل  وعلى هذا، فمن الغريب ان مدرسة المحقق الن

على حجيّة اخبار الثقة وظواهر الالفاظ ونحوهما السيرة العقلانيّة الجارية على العمل 

التزمت   قد  الطريقيّة والكاشفيّة، بها، ومع ذلك  الامارات هو  باب  المجعول في  بان 

منشأ   الامضاء  ان  نعم  الامضاء،  وكذلك  نّائيا  الجعل  عن  ساكتة  السيرة  ان  مع 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (278)

المنجزية والمعذريّة، العمل باخبار  لأنّ    لانتزاع الحجية لها بمعنى  السيرة الجارية على 

 الاصابة ومعذرة عند الخطأ.  الثقة اذا كانت ممضاة شرعاً، كانت الاخبار منجزة عند

وهو ان معنى الحجيّة جعل الحكم الظاهري في مؤدّيات الامارات   وأما الثالث

الواقعي في صو له في صورة عدم المطابقة، فهو المماثل للحكم  رة المطابقة والمخالف 

اثباتاً، يمكن  انه لا  إلاّ  ثبوتاً  كان ممكنا  السيرة وهي  لأنّ    وان  الحجيّة  لا  الدليل على 

تدل على جعل المؤدّى ظاهراً، كما ان امضاء الشارع السيرة لا يدل على الجعل اصلا، 

 نعم ان الامضاء منشأ لانتزاع الحجيّة لها.

في  فال مجعولة  تكون  لا  الامارات  من  ونحوها  الثقة  اخبار  حجية  ان  نتيجة: 

ومنشأ انتزاعها الشريعة المقدسة بأحد انحاء الجعل المشار اليها، وانما هي منتزعة لها  

 الامضاء الشرعي للسيرة، هذا من ناحية. 

الطريقيّة   الامارات  باب  في  المجعول  ان  سلمنا  لو  انا  اخرى،  ناحية  ومن 

السيرة لا تدل  لأنّ    يّة، فمع ذلك لا تقوم الامارات مقام القطع الموضوعي،والكاشف

ق لها، والقدر  على اكثر من قيام الامارات مقام القطع الطريقي المحض لعدم الاطلا

 المتّيقن منها ذلك، فإذاً لا دليل على قيام الامارات مقام القطع الموضوعي.

الشرعيّة الامارات  ان  تبيّن  قد  الآن  الموضوعي    لحدّ  القطع  مقام  تقوم  لا 

بان  القول  الأقوال في حجيّة الامارات حتى على  بدليل حجيّتها على جميع  الطريقي 

طريقيّة والكاشفيّة، لما تقدّم من انه على تقدير تسليم هذا المجعول في باب الامارات ال 

انّ على  يدل  ولا  الامارات  طريقيّة  على  إلاّ  الحجيّة  دليل  يدل  فلا  كطريقيّة  القول،  ا 

القطع في الأثر، ولهذا لا تقوم إلاّ مقام القطع الطريقي المحض دون الأعمّ منه ومن  

 القطع الموضوعي الطريقي. 

ان المجعول في باب الامارات الحكم الظاهري المماثل للحكم وأما على القول ب



 (279)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

تسليم تقدير  فعلى  المخالفة،  صورة  في  له  والمخالف  المطابقة  صورة  في  هذا   الواقعي 

الواقعي ثابت لمؤدّى الامارة ظاهراً   القول، فلا يدل دليل الحجيّة إلاّ على ان الحكم 

ولهذا لا تقوم الا مقام القطع الطريقي ولا نظر له إلى الحكم الثابت لطريقيّة القطع،  

 المحض دون الا عمّ منه ومن القطع الموضوعي الطريقي. 

جع الحجيّة  دليل  مفاد  بان  القول  على  للامارات، وأما  والمعذرية  المنجزية  ل 

فعلى تقدير تسليم امكان هذا القول ثبوتاً واثباتاً كما اختاره المحقق الخراساني+، انه 

الا  قيام  يمكن  الاثر  لا  ان  لوضوح  القول،  هذا  على  الموضوعي  القطع  مقام  مارات 

مق تقوم  وانما  منجزيّتة،  على  لا  الموضوعي  القطع  طريقيّة  على  مترتب  ام  الشرعي 

 القطع الطريقي المحض. 

الشارع  الثقة منتزعة من امضاء  القول بان حجيّة الامارات كاخبار  وأما على 

انه على هذا القول فلا مانع ثبوتا من ان تقوم   بناء العقلاء على العمل بها، فقد تقدم

مقام   تقوم  انّا  كما  الموضوعي،  القطع  مقام  الامارات  قيام  على  العقلاء  من  السيرة 

على    القطع قامت  وانما  ذلك  على  تقم  لم  الاثبات  مقام  في  انّا  إلاّ  المحض،  الطريقي 

 . قيامها مقام القطع الطريقي المحض وقد تقدّمت الاشارة إلى ذلك

مقام   تقوم  لا  الامارات  ان  وهي  النتيجة  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  قد  هنا  إلى 

 يها. القطع الموضوعي الطريقي بدليل حجيّتها على جميع الاقوال ف

 نتائج البحث عدة نقاط:  

مقام  الأولى:   الامارات  قيام  أن  من  الكفاية+  صاحب  المحقق  ذكره  ما  ان 

الجم لاستلزامه  مستحيل،  الموضوعي  في  القطع  والاستقلالي  الآلي  اللحاظ  بين  ع 

 مدلول دليل واحد وهو دليل الحجيّة، غير تام من وجوه: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (280)

 جيّة التنزيل، والأمر ليس كذلك. الأول: انه مبني على ان يكون مفاد دليل الح

الثاني: انه لا مانع من الجمع بين القطع الطريقي والقطع الموضوعي في تنزيل  

الا طريقيّة  تنزيل  وهو  الشرعية  واحد  من  آثارها  جميع  في  القطع  طريقيّة  منزلة  مارة 

 والعقلية.

الظن  واقع  الحجيّة  دليل  في  المأخوذ  ان  على  مبني  ذكره+  ما  ان    الثالث: 

المأخوذ في   ان  مع  والقاطع  الظان  لدى  الشايع  بالحمل  والقطع  الظن  والقطع، وهو 

الظن والقطع بالحمل  لسان دليل التنزيل في مقام الجعل هو مفهوم الظن والقطع، أي

 الأولي.

محذور  الثانية:   دفع  الرسائل  على  تعليقته  في  قد حاول  الكفاية+  ان صاحب 

والاستقلا الآلي  اللحاظ  بين  بالدلالة  الجمع  بالالتزام  الحجيّة  دليل  مدلول  في  لي 

الالتزاميّة فيه، بمعنى ان دليل الحجيّة يدل بالمطابقة على تنزيل المؤدّى منزلة الواقع،  

وعليه   الحقيقي،  بالواقع  القطع  منزلة  التنزيلي  بالواقع  الظن  تنزيل  على  وبالالتزام 

ا التنزيل  باللّحاظ الآلي في  لأول وباللحاظ الاستقلالي في  فالقطع والظن ملحوظان 

مدلول   في  والاستقلالي  الآلي  اللحاظ  بين  الجمع  محذور  يلزم  لا  فإذاً  الثاني،  التنزيل 

فا الحجيّة،  لدليل  مدلول  واحد  في  الاستقلالي  واللحاظ  مدلول  في  الآلي  اللحاظ  ن 

 آخر وهو المدلول الالتزامي، هذا.  

إذ   صحيحة،  غير  المحاولة  هذه  ان  تقدّم  بالدلالة  ولكن  للالتزام  منشأ  لا 

 الالتزاميّة.  

لا    انه+ قد أورد في الكفاية على هذه المحاولة، بأن دليل اعتبار الامارةالثالثة:  

ان يدل   بالالتزام، لاستلزامه  يمكن  بالمطابقة والآخر  معاً أحدهما  التنزيلين  على كلا 

بالواق القطع  منزلة  التنزيلي  بالمؤدى  الظّن  تنزيل  فان  يتوقف على  الدور،  الحقيقي،  ع 



 (281)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

تنزيل المؤدّى منزلة الواقع من باب توقف الدلالة الالتزامية على الدلالة المطابقيّة من  

ا التنزيل  ان  باب  ومن  أخرى،  جهة،  جهة  من  الثاني  التنزيل  لموضوع  منقّح  لأول 

جزء   منزلة  شيء  تنزيل  ان  باب  من  الثاني  التنزيل  على  يتوقّف  الأول  والتنزيل 

والتنزيل، الموضوع،   بالتعبّد  أو  بالوجدان  محرزاً  الآخر  الجزء  يكون  ان  على  يتوقف 

 والأول غير محرز، فإذاً يتوقف على الثاني. 

في تعليقته على الرسائل لا ترجع إلى معنى محصّل، لأنّا  ان محاولته+  الرابعة:  

ا لا عرفاً مبنية على ان تكون لدليل الحجيّة دلالة التزاميّة، ولكن تقدّم انه لا منشأ له

بالارتكاز ولا عقلا بدلالة الاقتضاء، كما ان ما ذكره+ في الكفاية من الاشكال على 

 المحاولة بلزوم الدّور غير تام.

جزء الخامسة:   منزلة  شيء  تنزيل  من  مانع  لا  انه  العراقي+  المحقق  ذكر 

خر إليه،  الموضوع، بلحاظ ما يترتّب على الجزء من الأثر المعلق على انضمام الجزء الآ

وعندئذ فكلا التنزيلين صحيح بنحو القضية الشرطيّة، ولا يرد عليه ما أورده المحقق  

التنز من  كل  وتوقف  الدّور  لزوم  من  تقدّم  الخراساني+  ما  على  الآخر  على  يلين 

الأثر المعلق  لأنّ  تفصيله، ولكن ما ذكره المحقق العراقي+لا يرجع إلى معنى محصّل،

 ر ليس اثر الجزء بل هو أثر الكل على تفصيل تقدّم. على انضمام الجزء الآخ

القطع  السادسة:   مقام  تقوم  الامارات  ان  النائيني+  المحقق  مدرسة  ذكرت 

وع بنحو الطريقيّة بنفس دليل اعتبارها، بتقريب ان المجعول في باب المأخوذ في الموض

جعل الطريقيّة    الامارات كاخبار الثقة ونحوها الطريقيّة والكاشفيّة، ولكن تقدّم ان

والكاشفيّة لاخبار الثقة ونحوها غير معقول ثبوتاً، اذ يستحيل ان يؤثّر الجعل تكوينا 

ر تكويني ذاتي، وإلاّ لزم كون الجعل تكوينياً وهو  في طريقيّة اخبار الثقة التي هي أم 

ومع   ترى،  اثباتاً،  الاغماضكما  به  الالتزام  يمكن  فلا  ذلك،  على لأنّ    عن  الدليل 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (282)

ها السيرة العقلائيّة الجارية على العمل بها، ومن الواضح ان السيرة لا تكشف حجيّت

يدل  لا  السيرة  الشارع  امضاء  ان  كما  العقلاء،  عند  الجعل  ومع    عن  الجعل،  على 

الطريقيّة   هو  الامارات  باب  في  المجعول  ان  وتسليم  أيضاً  ذلك  عن  الإغماض 

هذا  مع  ولكن  مقام  والكاشفيّة،  الامارة  تقوم  احراز   لا  لعدم  الموضوعي  القطع 

الطريقي  القطع  مقام  قيامها  على  محرزة  هي  وانما  مقامه،  قيامها  على  منهم  السيرة 

 المحض.

ت لا تقوم مقام القطع الموضوعي على القول بان المجعول  ان الاماراالسابعة:  

ب  فيها المنجزية والمعذريّة، ضرورة ان ما يترب على طريقيّة القطع لا يمكن ان يترت 

منزلة   الامارة  تنزيل  لسانه  كان  اذا  إلاّ  اعتبارها،  بدليل  معذّريتها  أو  منجزيتها  على 

اضافة إلى ان هذا القول ثبوتاً   القطع الموضوعي ولو بالاطلاق وهو غير ثابت، هذا

 غير ممكن.

العقلاء وبنائهم الثامنة:   الشارع سيرة  امضاء  الامارات منتزعة من  ان حجيّة 

على هذا وان امكن قيام الامارات مقام القطع الموضوعي ثبوتاً، إلاّ على العمل بها، و

السيرة العقلائيّة    الدليل في هذا المقاملأنّ    ان الدليل في مقام الاثبات قاصر عن ذلك،

آثاره  وترتيب  الموضوعي  القطع  موارد  في  بالامارات  العمل  على  جريانّا  نحرز  ولم 

 عليها.

النت إلى هذه  هنا قد وصلنا  مقام  إلى  الشرعية لا تقوم  الامارات  ان  يجة، وهي 

 القطع الموضوعي الطريقي بدليل حجيّتها مطلقاً، وعلى جميع الاقوال في المسألة. 

 



 (283)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

 ارات مقام القطع الموضوعي الصّفتيقيام الام

الثالثة، المرحلة  في  الكلام  الموضوعي    أما  القطع  مقام  الامارات  قيام  في  فيقع 

ولكن قد ظهر مما تقدّم انّا لا تقوم مقام القطع الموضوعي الصّفتي بدليل حجيّتها،  

 الطريقي فضلا عن قيامها مقام القطع الموضوعي الصّفتي.

ا لامارات تقوم مقام القطع الموضوعي الطريقي، فعندئذ  وأما على القول بان 

هل تقوم مقام القطع الموضوعي الصفتي أو لا؟ وقبل الدخول في هذا البحث ينبغي  

 إلى ان للقطع الصفتي تفسيرين:   الاشارة

النفس وسكونّا الأول:   الصّفتي بلوازمه وآثاره كاستقرار  القطع  انه قد فسّّ 

لتردّد والقلق إلى حالة الثّبات والطمأنينة، وهذا التّفسير وثباتها وخروجها عن حالة ا

 مبني على ان القطع اسم للإضافة إلى المقطوع بالذات باضافة اشراقيّة.  

 لا يمكن تقسيم القطع إلى قسمين:   فإذاً 

المقوّمة   الاضافة  وهو  واحد  شيء  القطع  بل  صفتي،  والآخر  طريقي  أحدهما 

الم اضافة  واما  بالذات،  خارجة للمقطوع  فهي  بالعرض،  المقطوع  إلى  بالذات  قطوع 

 عن حقيقة القطع، ولهذا لا يكون المراد من القطع الصّفتي في مقابل القطع الطريقي، 

ع واحد ذاتا وحقيقة ولا يكون له فردان احدهما الصّفتي والآخر الطريقي، القطلأنّ  

بدّ  بالذات، ولذلك لا  المقطوع  إلى  فرد واحد وهو اضافته  له  القطع   بل  يراد من  ان 

 الصّفتي في المقام لوازمه كاستقرار النفس وسكونّا.

واالثاني:   بالذات،  المقطوع  إلى  باضافته  الصّفتي  القطع  فسّ  قد  لقطع انه 

 الطريقي باضافته إلى المقطوع بالعرض. 

اريد من القطع الصّفتي التفسير الأول، فلا شبهة في عدم قيام    فإذاوعلى هذا،  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (284)

مق دليل  الامارات  بان  لوقلنا  فانه  اعتبارها،  بدليل  المعنى  بهذا  الصفتي  القطع  ام 

منزل المؤدّى  تنزيل  أي  التنزيل  ومفاده  اطلاق  وله  لفظي  دليل  الواقع  الاعتبار  ة 

بالالتزام، فمع   الحقيقي  بالواقع  القطع  منزلة  التنزيلي  بالمؤدّى  الظن  بالمطابقة وتنزيل 

الصفتي بهذا التفسير، وانما يدل على قيامها مقام ذلك لا يدلّ على قيامها مقام القطع  

القطع الموضوعي الطريقي، لوضوح ان المراد من القطع بالواقع هو القطع الطريقي 

إضافته النفس   أي  استقرار  منه  المراد  يكون  ان  يحتمل  ولا  بالعرض،  المقطوع  إلى 

استق منه  المراد  بأن  الاعتبار  دليل  في  اشعار  لا  انه  كما  عن  وثباتها،  فضلا  النفس  رار 

الدلالة، ضرورة ان غاية ما يمكن ان يدل عليه دليل الاعتبار هو تنزيل المؤدى منزلة  

بالم الظن  وتنزيل  بالمطابقة،  الحقيقي  الواقع  بالواقع  القطع  منزلة  التنزيلي  ؤدى 

بالالتزام، ولا يدل على اكثر من ذلك، ومن الطبيعي ان هذا لا يكفي في قيامها مقام  

 الصّفتي بمعنى ثبات النفس واستقرارها. القطع 

الصفتي بمعنى   القطع  الامارة منزلة  تنزيل  دليل يدل على  لو كان هناك  نعم، 

وثباتها،   النفس  غير استقرار  الدليل  هذا  مثل  ان  إلاّ  بذلك،  الالتزام  من  مانع  فلا 

قيام  موجود، هذا، مضافا إلى انه خارج عن محل الكلام، فان محل الكلام انما هو في  

 الامارات مقام القطع بدليل اعتبارها، وانه هل يدل على ذلك أو لا، هذا.  

المسألة لك ي يكون له اطلاق اضافة إلى ان دليل الاعتبار ليس دليلا لفظيا في 

يتمسّك به، بل هو دليل لبّي كسيرة العقلاء الجارية على العمل باخبار الثّقة وظواهر  

المتيقّ  والقدر  ونحوها،  الطريقي الالفاظ  القطع  مقام  تقوم  الامارة  أن  هو  منها  ن 

 المحض ولا تدل على قيامها مقام القطع الموضوعي الطريقي فضلا عن الصّفتي. 

بالقطع اريد  بين   وان  المشهور  هو  كما  بالذات  المقطوع  إلى  اضافتة  الصّفتي 

 الاصحاب، فهل تقوم الامارة مقامه بهذا المعنى بدليل اعتبارها أو لا؟ 



 (285)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

ومفاده  والجوا اطلاق  وله  لفظي  دليل  الاعتبار  دليل  ان  سلمنا  لو  انا  ب: 

الموض جزء  الصفتي  القطع  كان  فان  المسألة،  في  التفصيل  من  بدّ  فلا  وع  التنزيل، 

مقام  قيامها  ملاك  بعين  مقامه  الامارة  قيام  يمكن  فعندئذ  الواقع،  الآخر  وجزؤه 

الم كلام  عن  اللغوية  دفع  الطريقي وهو  الموضوعي  الالتزام  القطع  يتطلب  فانه  ولى، 

بالدلالة الالتزامية لدليل الاعتبار، ولكن قد ظهر مما تقدّم ان هذا فرض في فرض لا  

 واقع موضوعي له.

ك إذا  لفظي  وأما  دليل  الاعتبار  دليل  بان  قلنا  وان  فعندئذ  الموضوع،  تمام  ان 

التنزيل على  يدل  لا  هذا  مع  ولكن  الواقع،  منزلة  المؤدّى  تنزيل  هذا    ومفاده  في 

من اركانه وجود الاثر الشرعي للمنزل عليه، والمفروض انه لا اثر له  لأنّ    الفرض،

ع الصّفتي فقط ولا على الواقع  في ذلك الفرض، والاثر فيه انما هو مترتب على القط

صفة   بمنزلة  الظن  صفة  تنزيل  إلى  بالنسبة  واما  منزلته،  المؤدّى  تنزيل  يصحّ  حتى 

يدل عليه فهو لا  المؤدى   القطع،  تنزيل  إلى  ناظر  انه  مرّ من  لما  إلى ذلك،  له  نظر  ولا 

 منزلة الواقع، هذا لوكان دليل الاعتبار دليلا لفظياً. 

ال سيرة  كان  اذا  الامارات  وأما  قيام  على  تدل  لا  لأنّا  واضح،  فالأمر  عقلاء 

المحض،   الطريقي  القطع  مقام  قيامها  تدل على  وانما  مطلقا،  الموضوعي  القطع  مقام 

غيرها،  و فحسب لا  العقلاء  سيرة  هو  انما  الامارات  حجيّة  الدليل على  ان  تقدّم  قد 

 ء لا التأسيس. واما الادلة اللفظيّة فبأجمعها يكون مفادها التأكيد والامضا

سلّمنا  لو  بل  مطلقا،  الموضوعي  القطع  مقام  تقوم  لا  الامارات  ان  فالنتيجة: 

ت فلا  الطريقي،  الموضوعي  القطع  مقام  الصفتي  قيامها  الموضوعي  القطع  مقام  قوم 

منه   مانع  فلا  آخر،  بدليل  الصفتي  القطع  مقام  قيامها  واما  اعتبارها،  دليل  بنفس 

 ولكنه خارج عن محل الكلام.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (286)

 إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بالنتائج التالية.

لا  الأولى:   اعتبارها  بدليل  الموضوعي  القطع  مقام  تقوم  لا  الامارات  ان 

 قي ولا الموضوعي الصّفتي. الموضوعي الطري

انه على تقدير تسليم ان الامارة تقوم مقام القطع الموضوعي الطريقي، الثانية:  

 قام القطع الطريقي المحض أو في عرضه؟ فهل قيامها مقامه في طول قيامها م

لسانه   كان  فان  الاعتبار،  دليل  لسان  باختلاف  يختلف  ذلك  ان  والجواب: 

الواقع منزلة  المؤدى  القطع   تنزيل  منزلة  التنزيلي  بالمؤدى  الظن  وتنزيل  بالمطابقة، 

طول  في  الموضوعي  القطع  مقام  الامارات  قيام  فيكون  بالالتزام،  الحقيقي  بالواقع 

القطع كان  قيام منزلة  الامارة  تنزيل  لسانه  الطريقي المحض، وان كان  القطع  مقام  ه 

اكانت انّا بمنزلته في مطلق الآثار، سواءً  أم    مقتضى اطلاقه  القطع  مترتبة على نفس 

كانت مترتّبة على متعلقة، وعندئذ فلا يكون قيام الامارات مقام القطع الموضوعي في 

الطريق القطع  مقام  قيامها  الطريقيّة  طول  جعل  لسانه  كان  وان  عرضه،  في  بل  ي 

 والكاشفيّة، فأيضاً كذلك، وتظهر الثمرة بين الفرضين.

الدلال سقطت  اذا  الأول  الفرض  الالتزامية  فعلى  الدلالة  سقطت  المطابقيّة  ة 

هذا   الواقع،  فإذاأيضاً، وعلى  منزلة  المؤدى  تنزيل  فلا يمكن  اثر  للواقع  يكن  لأنّ    لم 

شهور متقوّم باركان ثلاثة، المنزل والمنزل عليه والأثر الشرعي المترتب  التنزيل على الم

زيل، لانتفائه بانتفاء أحد  لم يكن للمنزل عليه اثر شرعي فلا تن  فإذاعلى المنزل عليه،  

الواقع،    انتفى  فإذااركانه،   منزلة  المؤدّى  تنزيل  وهو  المطابقي  المدلول    انتفىالمدلول 

 الالتزامي أيضاً. 

ال التنزيل الأول، لأنه في  وعلى  الثاني بسقوط  التنزيل  الثاني، فلا يسقط  فرض 

 عرضه لا في طوله لكي يدور مداره وجوداً وعدماً. 



 (287)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

د الثالثة:   الواقع،  ان  منزلة  الامارات  مؤدى  تنزيل  مفاده  كان  لو  الاعتبار  ليل 

ب الاثر  فلا بد من افتراض ان للواقع اثراً شرعياً حتى يصّح التنزيل، باعتبار ان ترت

الشرعي على المنزل عليه من احد أركانه، ونتيجة ذلك انه لا يشمل الامارات التي لا  

، وعليه فلا تكون الامارات في هذه الموارد يترتّب اثر شرعي على مؤدياتها في الواقع

 حجة. 

وعلى ضوء ذلك فلا تشمل ادلة الحجية الامارات والاصول العملية الشرعية  

وال الحيض  ابواب  بالنساء في  الابواب مختصة  احكام هذه  فان  نفاس والاستحاضة، 

تلك على  القائمة  الامارات  تكون  لا  فإذاً  المجتهد،  إلى  بالنسبة  لها  اثر  الاحكام    ولا 

انه لا أثر لمؤدّياتها في الواقع لأنّ    حجة عند الفقيه، ادلة الاعتبار لا تشملها، باعتبار 

 بالإضافة إلى المجتهد.  

ذلك على  والنفاس   ويترتب  الحيض  باحكام  الافتاء  له  يجوز  لا  انه 

والاستحاضة، لأنه غير عالم بها لا بالوجدان ولا بالتعبّد، وموضوع جواز الإفتاء هو  

المجتهد لا  ان  والتعبّدي، والمفروض  الوجداني  من  الأعمّ  الشرعيّة  بالأحكام  العلم 

ا  تعبّداً:  ولا  وجداناً  لا  المذكورة  بالأحكام  عالماً  واما  يكون  واضح،  فهو  الأول  ما 

العملية الشرعيّة، وقد   أو الاصول  القائمة عليها  فانّه منوط بحجيّة الامارات  الثاني 

ة بالنّسبة إليه، فلهذا لا يكون عالماً بها اصلًا، وعندئذ فلا يجوز  مرّ انّا لا تكون حجّ 

 له الإفتاء بها لأنه داخل في الفتوى بغير علم. 

و تنزيل الظن بالمؤدى منزلة القطع بالواقع، فان كان في  وأما التنزيل الثاني وه

التنزيل الأول فهو يسقط بسقوط الأول، الملأنّ    طول  يتبع  الالتزامى  دلول  المدلول 

للفقيه  يمكن  فلا  هذا  وعلى  وعدماً،  وجوداً  مداره  ويدور  وبقاءً  حدوثاً  المطابقي 

 أصلا ولو تعبّداً.  الافتاء باحكام الحيض والنفاس والاستحاضة لعدم علمه بها



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (288)

عليه،  يتوقف  ولا  الأول  التنزيل  عرض  في  الثاني  التنزيل  بان  قلنا  لو  نعم، 

دون الثاني، وعلى هذا فيجوز للفقيه ان يفتي   فعندئذ يكون الساقط هو التنزيل الأول

بالاحكام المذكورة، هذا كلّه بناءً على ان يكون مفاد دليل الاعتبار التنزيل، ولكن قد 

ان فرض    تقدّم  مجرد  واقعهذا  حجيّة    لا  على  الدليل  عُمدة  فان  له،  موضوعي 

ب بها  العمل  على  جارية  فإنّا  العقلاء،  سيرة  الثقة  كاخبار  الطريقيّة  الامارات  ملاك 

منشأ  امضاؤه  فيكون  السّيرة،  هذه  أمضى  الشارع  ان  وحيث  الذاتية،  والكاشفيّة 

 لانتزاع الحجيّة لها شرعاً.  

يعتبر   فلا  هذا،  في  وعلى  شرعي  أثر  لمؤديّاتها  يكون  ان  الامارات  حجيّة  في 

في حجيّتها  الواقع، بل انّّا حجّة وان لم يكن لها أثر شرعي في المرتبة السابقة، إذ يكفي

ترتب اثر شرعي على اثباتها بها في الواقع كجواز الاخبار بثبوتها أو جواز الافتاء به، 

لفرات(، كان قوله حجّة وتثبت به حلاوة ان ماء دجلة أحلى من ماء ا)  :فإذا قال ثقة

ماء دجلة، فعندئذٍ يجوز الاخبار بها، وكذلك الحال في الامارات القائمة على احكام 

مثبتة    فإنّا  النساء، تكون  وحينئذٍ  شرعا،  حجيّتها  على  وتدل  للسيّرة  مشمولة  تكون 

الإفتاء بها،    فإذالتلك الاحكام،   له  الفقيه جاز  ق موضوع جواز تحق  فإنّاثبتت عند 

الافتاء وان لم يكن لها اثر شرعي في المرتبة السابقة بالنّسبة إلى الفقيه، ولكن يكفي في  

لغواً   كونّا  وعدم  وجوده حجيّتها  على  لا  الواقع  اثبات  على  الشرعي  الاثر  ترتب 

 الواقعي.  

 هذا تمام كلامنا في قيام الامارات مقام القطع بأقسامه الثلاثة: 

 يقي المحض. ـ القطع الطر1

 ـ القطع الموضوعي الطريقي.2

 ـ القطع الموضوعي الصّفتي.3



 (289)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

الشّرعية، العملية  الاصول  الكلام في  الاص  وأما  تارةً في  العملية غير  فيقع  ول 

المحرزة   الاصول  في  وأخرى  ونحوهما،  الاحتياط  واصالة  البراءة  كاصالة  المحرزة 

 كالاستصحاب واصالة الفراغ واصالة التجاوز.

ا المحرزةاما  غير  القطع    لاصول  مقام  تقوم  لا  انّا  الاستاذ+  السيد  ذكر  فقد 

 بثلاثة عناصر:  الطريقي، وقد افاد في وجه ذلك انّ قيام شيء مقام آخر متقوّم 

 الأول: المقيم. 

 الثاني: المقام. 

الشرعية   البراءة  اصالة  مفاد  ان  وحيث  المقام،  على  المترتب  الأثر  الثالث: 

اص ومفاد  مقام التعذير،  يقوم  شيء  هناك  يكون  فلا  التنجيز،  الشرعية  الاحتياط  الة 

 القطع الطريقي في التنجيز والتغدير، هذا. 

وذلك للمناقشة،  قابل  الحكم لأنّ    ولكنه  نفي  الشرعية  البراءة  اصالة  مفاد 

مصلحة   ان  وحيث  فيها،  له  المقتضى  ثبوت  مع  فيه  الشك  موارد  في  ظاهراً  الواقعي 

فهي أهمّ من مصلحة الواقع التي هي مصلحة شخصية،    الترخيص مصلحة نوعية

في  الواقعي  الحكم  كنفي  يلازمه  ما  أو  الظاهري  الترخيص  جعل  ذلك  أجل  فمن 

و عدم ايجاب الاحتياط، فان لازمه الترخيص ويترتب على ذلك التعذير، لا  الظاهر أ

التعذير، البراءة  اصالة  مفاد  الملأنّ    ان  الواقعي  الحكم  نفي  اما  في مفادها  شكوك 

مرحلة الظاهر أو التّرخيص الظاهري، وعلى كلا التقديرين فالتعذير مترتب عليه لا  

 الة البراءة الشرعيّة مقام القطع في التعذير.  لا مانع من قيام اص انّه مفادها، فإذاً 

ومفاد اصالة الاحتياط الشرعية عبارة عن جعل حكم طريقي بغرض الحفاظ 

وما   الواقعيّة  الاحكام  من  على  تلك   المبادئلها  مقابل  في  له  شأن  ولا  والملاكات 

 الاحكام غير تنجيزها عند الاصابة، وليس الاحتياط الشرعي عبارة عن نفس تنجيز



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (290)

فيه،   الطريقي  القطع  مقام  يقوم  لكي  آخر غيره  ليس هنا شيء  انه  يقال  الواقع حتى 

 في التنجيز. وعلى هذا فلا مانع من قيام اصالة الاحتياط مقام القطع الطريقي 

وأن شئت قلت: ان اصالة البراءة الشرعية مجعولة في الشريعة المقدسة وأثرها 

التعّذير، كيف عبارة عن  أنّا  للجعل،    التعذير لا  قابل  التعذير حكم عقلي غير  فان 

الواقع لا انّا عبارة عن    فإنّاوكذلك اصالة الاحتياط،   مجعولة شرعاً وأثرها تنجيز 

تنجيز حكم عقلي وغير قابل للجعل الشرعي وعبارة عن ادراك  التنجيز، كيف فان ال

 العقل استحقاق الادانة والعقوبة. 

العقلية عبارة عن حكم   البراءة  العقلي نعم،  العقل بالتعذير، كما ان الاحتياط 

البراءة   في  يتمّ  انما  الاستاذ+  السيد  ذكره  وما  بالتنجيز،  العقل  حكم  عن  عبارة 

  البراءة والاحتياط الشرعيين. في والاحتياط العقليين لا

السيد   ذكر  فقد  نحوه،  أو  كالاستصحاب  المحرزة  العملية  الأصول  وأما 

القط مقام  تقوم  انّا  دليل  الاستاذ+  بنفس  الطريقيّة  بنحو  والموضوعي  الطريقي  ع 

اعتبارها، وقد أفاد في وجه ذلك ان هذه الاصول من حيث كونّا ناظرة إلى الواقع،  

في التعبّدي، ولهذا بنى+ على انّا من الامارات  فيكون المجعول  الطريقيّة والعلم  ها 

الطريقي   القطع  مقام  تقوم  فإذاً  الامارات،  سائر  دون  كانت  تنجيز  وان  في  المحض 

بتوسعة   أي  بالحكومة  الطريقي  الموضوعي  القطع  مقام  وتقوم  والتعذير،  الواقع 

الموضوع وهو ط دائرة  يوسع  اعتبارها  دليل  فان  أعمّ الموضوع،  القطع ويجعله  ريقية 

 من الطريقيّة الحقيقيّة والطريقيّة التعبّدية.  

 ين: وبكلمة، ان دليل اعتبار هذه الاصول قد أوجد فيها صفت

 صفة المنجزيّة والمعذريّة.الأولى: 

القطع الثانية:   مقام  تقوم  بالأولى  اتّصافها  والطريقيّة، وبلحاظ  الاحراز  صفة 



 (291)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

التنجيز  في  المحض  القطع    الطريقي  مقام  تقوم  بالثانية  اتصافها  وبلحاظ  والتعذير، 

 الموضوعي الطريقي، هذا. 

ا الثقة ونحوها  ولنأخذ بالنقّد عليه، اما أولاً، فلما تقدم من  ن الامارة كاخبار 

اعتبارها  دليل  بنفس  الطريقي  الموضوعي  القطع  مقام  لاتقوم  منها  أقوى  هي  التي 

ناءً على ان يكون مفاد دليل الاعتبار التنزيل، فضلًا عن هذه الاصول العملية، نعم ب

تنزيل الاستصحا بالمطابقة وعلى  الواقع  منزلة  المؤدّى  تنزيل  انه يدل على  ب  بتقريب 

تقدم  الطريقي، ولكن  الموضوعي  القطع  مقام  يقوم  الالتزاميّة  بالدلالة  القطع  منزلة 

ان تسليم  تقدير  وعلى  التنزيل،  هو  ليس  الاعتبار  دليل  مفاد  لا  ان  انه  إلاّ  التنزيل،  ه 

 منشأ للدلالة الالتزاميّة لا عرفاً ولا عقلًا على تفصيل تقدّم، هذا من ناحية. 

لا  انه  أخرى،  ناحية  الاستصحاب    ومن  باب  في  المجعول  يكون  ان  يمكن 

ثبوتا   اما  واثباتاً،  ثبوتاً  والكاشفيّة  يتطلب  فلأنّ  الطريقيّة  لا  السابقة  بالحالة  اليقين 

الواقع على ما هو عليه بقاءها في ظر اليقين الكشف عن  ف الشك، باعتبار ان شأن 

بقائه، أو  حدوثه  في  دخل  له  يكون  ان  دون  وبقاءه لأنّ    من  لعلته    حدوثه  تابعان 

تتطلب  فلا  الشي  وجود  أول  عن  عبارة  هي  التي  السابقة  الحالة  نفس  واما  كذلك، 

ة لوجوده الثاني الذي  الوجود الأول للشيء ليس عللأنّ    بقاءها في ظرف الشك فيه،

إلى علة،   بالحدوث بحاجة  يعبّر عنه  الذي  إذ كما ان وجوده الأول  بالبقاء،  يعبّر عنه 

الثاني وجوده  انّه   كذلك  لا  بالعلة،  والربط  الفقر  عين  الممكن  ان  وهو  الملاك  بعين 

الثاني والثالث   الربط والفقر، ولا فرق في ذلك بين وجوده الأول ووجوده  له  شيء 

ان يستقل الممكن في وجوده وهكذا فانه يدور مدار علته حدوثاً وبقاءً، ويستحيل   ،

بممك فهو واجب وليس  بقاء، وإلاّ  العلة  هذا  ويستغني عن  ن، وهذا خلف، وعلى 

يكون  ولا  علّتها  بقاء  إلى  بحاجة  الشك  ظرف  في  السابقة  الحالة  فبقاء  الاساس 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (292)

 حدوثها علة لبقائها. 

لسابقة لا يقتضي بقاؤها ولا عدم بقائها، فهو لا  والخلاصة، ان حدوث الحالة ا

الم السابقة  الحالة  ان  دلك  ونتيجة  معاً،  الحالتين  كلتا  إلى  بالنسبة  هي  اقتضاء  بما  تيقّنة 

الطريقيّة   فجعل  هذا  وعلى  البقاء،  على  امارة  تكون  ان  يصّح  متيقّنة، لا  سابقة  حالة 

ن مؤثراً، لاستحالة ان يكون الجعل والكاشفيّة لها مجرد لقلقة لسان، فلا يعقل ان يكو

التكوين، في  مؤثراً  حتى  لأنّ    الشرعي  الخارج  عالم  في  له  وجود  لا  الشرعي  الجعل 

  فيه، والا لكان خارجياً لا اعتبارياً وهذا خلف.يكون مؤثراً 

للحالة   التعبّدي  والعلم  الطريقيّة  جعل  امكان  تسليم  تقدير  فعلى  اثباتاً  وأما 

ا يمكن  فلا  وذلك السابقة،  الاثبات،  مقام  في  به  روايات لأنّ    لالتزام  لسان 

بالشك، اليقين  نقض  عن  النهي  هو  وانما  تعبداً،  الشك  نفي  ليس    الاستصحاب 

وحيث ان اليقين في ظرف الشك غير موجود، فلا يكون النقض حقيقياً، فإذاً لامحالة  

ط على  العمل  ذلك  ومعنى  الشك،  ظرف  في  اليقين  آثار  نقض  عن  النهي  بق  يكون 

 الحالة السابقة في ظرف الشك في بقائها تعبّداً.

طريقاً  الاستصحاب  جعل  ليس  الاستصحاب  روايات  مفاد  ان  والخلاصة، 

النهي عن النقض لأنّ    تعبداً، بل مفادها النهّي عن نقض اليقين بالشك عملًا،  وعلماً 

بدون    ارشاد إلى وجوب الجرى العملي على طبق الحالة السابقة في ظرف الشك تعبداً 

اي اشارة فيه إلى جعل الطريقيّة للحالة السابقة، ومن هنا قلنا ان الاستصحاب ليس 

 أتى في مبحث الاستصحاب.من الاصول المحرزة، وتفصيل ذلك ي

والكاشفيّة   الطريقيّة  على  مبنية  فحجيتهما  والتجاوز،  الفراغ  قاعدتا  وأما 

العقلائي الاصول  من  انّما  حيث  العمل،  ظرف  في  العقلاء النوعية  بنى  قد  التي  ة 

عليها، على أساس اصالة عدم الغفلة، والروايات الواردة في هاتين القاعدتين يكون 



 (293)  ..................................................................... قيام الامارات مقام القطع 

بنا امضاء  ان مقتضى  مفادها  الواضح  تأسيساً لهما، ومن  العمل بهما لا  العقلاء على  ء 

قيامهما   على  منهم  بناء  ولا  فحسب  الطريقي  القطع  مقام  قيامها  عليهما  العقلاء  بناء 

بحث  مقا أواخر  في  يأتي  القاعدتين  هاتين  في  الكلام  وتفصيل  الموضوعي،  القطع  م 

 الاستصحاب.

النتيجة،   هذه  إلى  وصلنا  قد  هنا  من  إلى  الشرعية  العملية  الاصول  ان  وهي 

القطع  حتى  مطلقا  الموضوعي  القطع  مقام  تقوم  لا  وغيرها  المحرزه  الاصول 

تق وانما  الصّفتي،  عن  فضلًا  الطريقي  المحض  الموضوعي  الطريقي  القطع  مقام  وم 

 فحسب هذا من ناحية. 

ومن ناحية اخرى، ان الامارات لا تقوم مقام القطع الموضوعي الصفتي وان  

 قلنا بقيامها مقام القطع الموضوعي الطريقي.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (294)

 حجية الدليل العقلي 

 حجية الدليل العقل 

للمنع والرّ  قابلة  القطع في نفسه وانّّا غير  الفراغ عن حجيّة  دع، ضرورة  بعد 

انه لا يمكن ردع القاطع عن العمل بقطعه وان كان قطعه حاصلًا من الاسباب غير 

من الاخباريين إلى تخصيص حجيّة القطع بالقطع   العادية، ولكن مع هذا ذهب جماعة

 الحاصل من الكتاب والسنة، واما الحاصل من الدليل العقلي فهو لا يكون حجة. 

ن الدليل العقلي الذي لا يكون حجّة لا بد من ولتعيين مقصود الاخباريين م

 تقديم مقدّمة، وهي ان الدليل العقلي ينقسم إلى اربعة أقسام: 

 ل العقلي النظري كادراك العقل المصالح والمفاسد الواقعيتين.  الدليالأول:  

الكذب  الثاني:   وقبح  الصدق  بحسن  العقل  كحكم  العملي  العقلي  الدليل 

 .وحسن العدل وقبح الظلم

المستقلة كالملازمة بين وجوب شيء ووجوب  الثالث:   العقليّة غير  الملازمات 

 مقدمته. 

 س والاستحسان ونحوهما.الدليل العقلي الظنّي كالقياالرابع: 

والثاني  الأول  القسمين  في  هو  انما  والاخباريين  الاصوليين  بين  النزاع  ومحل 

ليّة غير المستقلة، فان الاخباريين دون الثالث والرابع، اما الثالث وهو الملازمات العق

يكون   لا  فهو  الظنّي،  العقلي  الدليل  وهو  الرابع  واما  الملازمات،  تلك  ينكرون  لا 

 عند الاماميّة بلا فرق في ذلك بين الاصوليين والاخباريين. حجّة 

 فإذاً يقع الكلام في مقامين:  

 الأول: في الدليل العقلي النظري. 



 (295)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

 العملي. الثاني : في الدليل العقلي

الأول، المقام  في  الكلام  الحاصل   أما  القطع  ان  بذلك  الاخباريّون  اراد  فان 

العق ادراك  من  المولوي  الشرعي  أو  بالحكم  مزاحمة  غير  فعل  في  ملزمة  مصلحة  ل 

انه غير معقول، ضرورة  فيرد عليه أولاً:  مفسدة ملزمة في آخر كذلك لا يكون حجّة،  

بحصة خاصة منه وهي القطع بالحكم الشّرعي  انّه لا يمكن تخصيص حجيّة القطع  

ذاتية   حجيّته  ان  من  القطع  بحث  مستهل  في  تقدّم  لما  والسنة،  الكتاب  من  الحاصل 

لذاتي باب البرهان، ولا يعقل التفكيك بينهما إلاّ بالتصّرف في موضوعه أو متعلقة،  با

وإ مولوي  الزامي  بحكم  متعلقاً  بكونه  منوطة  القطع  حجيّة  ان  اساس  فلا على  لاّ 

 يكون حجة. 

رفع المولى يده عن مولويّة   فإذاوعلى هذا، فللمولى ان يرفع اليد عن مولويته،  

القطع سقط  المقطوع  مع    حكم  واما  متعلقة،  مولويّة  بسقوط  والحجيّة  الاعتبار  عن 

افتراض عدم ذلك، فلا يعقل رفع اليد عن حجيّة القطع وانتفاؤها إلاّ بانتفائه، وعلى  

ل القطع بالحكم الشرعي المولوي من الدليل العقلي، فلا يمكن القول  حص  فإذاهذا  

 بانّه غير حجّة.  

الشرعيّ  الاحكام  ان  بذلك  ارادوا  مختصّة  وان  المقدسة  الشريعة  في  المجعولة  ة 

بالعالم بها من خصوص الكتاب والسنة ولا تكون ثابتة للعالم بها من الدليل العقلي، 

بالاح العلم  ان  هو  هذا  في ومعنى  مأخوذ  خاصة  والسنة  الكتاب  من  الشرعيّة  كام 

واما   موضوع نفسها، وبانتفاء هذا العلم تنتفي الاحكام الشرعية بانتفاء موضوعها،

 العلم الحاصل من الدليل العقلي بها، فهو غير مأخوذ في موضوعها.

علم  فيرد عليه: ان ذلك وان كان ممكناً ثبوتاً، لما تقدّم من انه لا مانع من أخذ ال

أيّ   يلزم من ذلك  المجعول، ولا  مرتبة  نفسه في  مرتبة الجعل في موضوع  بالحكم في 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (296)

الالتزام به  لأنّ    كن الالتزام به في مقام الاثبات،محذور في مقام الثبوت، إلاّ انه لا يم

الدليل على الخلاف موجود وهو  بل  دليل عليه،  دليل ولا  إلى  بحاجة  المقام  هذا  في 

والس الكتاب  تقييدها  اطلاقات  على  الدليل  وعدم  الاطلاقات  هذه  مقتضى  فان  نّة، 

 بالعالم بها، ثبوت الاحكام الشرعيّة مطلقا للعالم والجاهل.

التي كان الأخباريون   وى:ودع  التقييد موجود وهو الروايات  الدليل على  ان 

الانصاري+   شيخنا  إليها  واشار  العقلي  الدليل  حجية  عدم  على  بها  متمسكين 

ا ونحوها، فان هذه الروايات    (1) لدالة على ان دين الله لا يصاب بالعقولكالروايات 

 تصلح ان تكون مقيّدة لتلك الاطلاقات.

 هذه الروايات لا تصلح للتّقييد، فان محتملاتها أحد أمور:   بان مدفوعة:

الأدلة  الأول:   عن  الفحص  في  والتّسامح  التساهل  على  التوبيخ  مقام  في  انّا 

والتوغّل   وان  الشرعية  المسألة،  جهات  إلى  والنظر  التحقيق  بدون  العقليّة  الادلة  في 

أبان بن تغلب عن    دين الله لا يصاب بالعقول كما يظهر ذلك بوضوح من صحيحة

الدية؟  من  فيها  المرأة، كم  اصابع  من  أصبعاً  قطع  رجل  له،  قلت  )قال  الصادق× 

قد   قال: قلت: اصبعين، قال عشرون، قلت:  الابل،  قال: قال عشر من  قطع ثلاثاً، 

ثلاثون، قلت: قطع اربعاً، قال: عشرون، قلت: سبحان الله يقطع ثلاثاً فيكون عليه  

فيكون عليه عشرون إلى ان قال: ان الذي جاء به شيطان، قال:  ثلاثون ويقطع اربعاً  

بلغ    فإذامهلًا يا أبان، هذا حكم رسول الله’ ان المرأة تعاقل الرجل إلى ثلث الدية،  

ر محق  الثلث  قيست  اذا  السنة  بالقياس،  أخذتني  انك  ابان  يا  النصف،  إلى  جع 

في    فإنّا  (2) الدين.( تسّعه  جهة  من  ابان  توبيخ  على  الدليل تدل  على  معتمداً  الحكم 

 

 من ديات الاعضاء. 44ب  268ص  19وسائل الشيعة ج  - 12صول ص (فرائد الا1)

 من ديات الاعضاء. 44ب   268ص  19(وسائل الشيعة ج 2)



 (297)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

تدل  فيها، ولا  والتأمل  الشرعية  الادلة  عن  والفحص  التحقيق  وترك  الظنّي  العقلي 

حكام الشرعية الحاصل منهما لا لأعم على تقييد اطلاقات الكتاب والسنة بالعالم بالا

 . منهما ومن الدليل العقلي، ومن هنا لا اشعار فيها على هذا التقييد فضلًا عن الدلالة

والخلاصة، ان هذه الصحيحة وما شاكلها انما هي في مقام بيان مسألة أخرى،  

الفحص   وترك  المسألة  في  الظني  العقلي  الدليل  على  الاعتماد  يمكن  لا  انه  وهي 

 التحقيق في الادلة الشرعية فيها.و

انّا في مقام بيان بطلان العبادة بدون معرفة الامام×، وهذا يعني ان  الثاني:  

 الروايات شرطية الايمان بالولاية في صحة العبادات كشرطية الاسلام.  مفاد هذه 

الاطهار^  الأئمة  بولاية  الايمان  ان  تدل على  الروايات  ان هذه  والخلاصة، 

صحة في  اطلاقات   شرط  تقييد  إلى  لها  نظر  ولا  صحّتها،  شروط  كسائر  العبادات 

 الادلة بالعالم بالاحكام الشرعيّة من الكتاب والسنة فقط.

العقليّة  الثالث:   الادلة  من  الشرعية  الاحكام  استنباط  من  المنع  على  تدل  انّا 

تبعاً   الاماميّة  فقهاء  أجمع  كالقياس والاستحسان ونحوهما، ولهذا  للأئمّة^  الظنيّة 

على عدم الاعتماد عليها والعمل بها خلافاً لجمهور من فقهاء العامّة، فانّم بنوا على 

 العمل بها.

محتم  هي  الاحتمال  هذه  هو  عرفاً  منها  الظاهر  ان  ثم  الروايات،  هذه  لات 

 الأخير، وكيفما كان فهذه الروايات اجنبيّة عن محل الكلام ولا تدل على التقييد. 

راد الاخباري من عدم حجية العقل النظري ليس تقييد الاحكام  ان موثانياً:  

بالعالم بها من الكتاب والسنة فقط، بل هم كالأصولي ين يرون ان الاحكام  الشرعيّة 

الادلة   من  بها  الحاصل  العلم  ان  الأمر  غاية  والجاهل،  العالم  بين  مشتركة  الشرعيّة 

الع بينما  الكتاب والسنة  العقليّة لا يكون حجة في مقام الاثبات،  لم الحاصل بها من 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (298)

 حجة.

حصّة   بجعل  ومقيّدة  مضيّقة  الجعل  دائرة  بان  يقولون  لا  انّم  والخلاصة، 

الا من  الآيات خاصّة  خصوص  من  بها  بالعلم  المقيّدة  وهي  الشرعيّة  حكام 

والروايات، بقرينة انّم قد صّرحوا بان القطع بالحكم الحاصل من الدليل العقلي لا 

من   حجة  باب يكون  من  بالحكم  قطعاً  ليس  انه  لا  المحمول،  بانتفاء  السالبة  باب 

 السالبة بانتفاء الموضوع.

يحصل   لا  انه  بذلك  ارادوا  العقلية، وأن  الادلة  من  الشرعي  بالحكم  اليقين 

بالحكم  اليقين  حصول  عن  تمنع  وهي  فيها  والخطأ  الاشتباه  وقوع  بكثرة  معللًا 

كل من  الظاهر  هو  وهذا  منها،  من  الشرعي  ولاسيّما  المسألة  في  الأخباريين  مات 

التي تكون   العلوم  )ان  أو  مبادئالمحدث الاسترابادي حيث قال:  ها وموادها حسيّة 

ريبة من الحس كالعلوم الرياضيّة مثل علم الحساب والهندسة ونحوهما، لا يقع فيها  ق

نادراً، إلا  والاشتباه  مادةلأنّ    الخطأ  اي  المادة  في  إلاّ  يقع  لا  دون   الخطأ  القضيّة 

المنطق عاصم عن الخطأ في الصورة، واما العلوم النظرية التي لا تكون لأنّ    صورتها،

يبة من الحس كالفلسفة ونحوها فوقوع الخطأ والاشتباه فيها  مادّتها محسوسة ولا قر

شايع، حيث انه ليس في المنطق قاعدة تمنع عن الخطأ في المادّة، فان الشكل الأول انما  

ا عن  لايمنع  الصورة  في  الادلة    لخطأ  في  والاشتباه  الخطأ  وقوع  وكثرة  المادة،  في 

ها(، فان ارادوا ذلك، فيرد عليه، العقلية، تمنع عن حصول اليقين بالحكم الشرعي من

الخطأ   فان  شاكلهما،  وما  والفقه  الاصول  كعلم  النظرية  العلوم  بسائر  النقض  أولاً: 

نظر كثير  أيضاً  العلوم  هذه  بين والاشتباه في  الاختلاف  يكون  هنا  ياً وتطبيقياً، ومن 

المعقدّة موجود غالباً، فلو كانت النظرية  المسائل  كثرة الخطأ    الفقهاء والاصوليين في 

اليقين بالحكم الشرعي منها،  النظريّة مانعة عن حصول  العقليّة  والاشتباه في الادلة 



 (299)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

والفق الاصولية  القواعد  من  به  اليقين  حصول  عن  مانعة  بنفس لكانت  أيضاً  هيّة 

الملاك مع ان الأمر ليس كذلك، والنكتة فيه ان مادة هذه العلوم جميعاً مادة نظرية لا  

و محسوسة  العلوم  تكون  كافة  بين  الناحية  هذه  من  فرق  ولا  الحس،  من  قريبة  لا 

الخطأ   وقوع  جهة  من  واحد  مستوى  على  الجميع  فان  وغيرها،  العقلية  النظرية 

نظرياً  فيها  من    والاشتباه  اليقين  بحصول  يقولون  الاخباريين  ان  مع  وتطبيقياً، 

 قض؟ القواعد الاصوليّة والفقهيّة، فإذاً ما هو جوابهم عن هذا الن

وثانياً: بالحل فان كثرة وقوع الخطأ والاشتباه في الادلة العقليّة النظريّة لا تمنع  

ا عملية  طريق  في  لها  للممارس  الشرعي  بالحكم  منها  اليقين  حصول  لاستنباط، عن 

والسّ في ذلك هو ان المستدل بكل دليل عقلي نظري يقوم على اساس وجدانه العقلي  

في والتفكير  والفحص  اثباتها،   بالتتبع  وطرق  وشروطها  ومقدّماتها  الصغرى  تنقيح 

قطعياً،    فإذا عليها  الكبرى  تطبيق  كان  والشروط  المقدمات  لها  بما  بتحققّها    فإذا علم 

 يجة أيضاً كذلك.  كان قطعياً كانت النت

بالحكم   القطع  أفاد  الذي  العقلي  الدليل  هذا  في  وجدانه  ان  الواضح  ومن 

تباه في دليل عقلي آخر، ضرورة ان الخطأ فيه لا يؤثر في الشرعي لا يتأثر بالخطأ والاش

 منشأ الخطأ في الدليل النظري احد أمور:  لأنّ  قطعه بصحة هذا الدليل،

 ذاتية. عدم القدرة الفكرية الالأول:  

 عدم المقدرة العمليّة. الثاني: 

 الغفلة عما هو دخيل في تكوين المسألة وفق شروطها العامة. الثالث: 

 دم استيعاب كافة ما له دخل في تكوينها. عالرابع: 

بهذا الدليل العقلي فهو يرى ان جميع مؤهّلات عملية الاستنباط    وأما المستدل

اذا رأى في نفسه مقدرة فكرية وعلميّة وانه   موجودة فيه ولا يحتمل الخطأ فيها، لأنه



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (300)

ذاً يكون غير غافل عما له دخل في هذه العملية، حصل له اليقين بالحكم الشرعي، فإ

 الخطأ شيئاً ومنشأ الاصابة شيئاً آخر، ولا يرتبط احدهما بالآخر. منشأ

وبكلمة، ان عقله في عملية الاستنباط لا يتأثّر بالخطأ واشتباه شخص آخر في  

الشروط  جميع  توفر  عدم  جهة  من  خطأه  ان  باعتبار  العملية،  تلك  في  آخر  مورد 

الشروط تلك  بينما  فيه،  المتقدمة  لا   والمؤهلات  ان عقله  بل  فيه،  متوفرة  والمؤهلات 

الآخر  خطأ  ان  باعتبار  المسائل،  سائر  عن  فضلًا  المسألة  نفس  في  الآخر  بخطأ  يتأثر 

ا المؤهلات  توفر  عدم  إلى  مستند  فيه،  فيها  توفرها  يرى  هو  بينما  كافة،  فيه  لمذكورة 

 ولذلك امثلة كثيرة في الفقه. 

نكا اذن الأب في صحة  اعتبار  اعتباره، وهذه  منها مسألة  الباكر وعدم  بنته  ح 

اصناف  على  المسألة  هذه  في  الروايات  ان  جهة  من  الفقه  في  معّقدة  مسألة  المسألة 

بين  الجمع  في  الفقهاء  اختلف  فلذلك  وعلاج   مختلفة،  اصنافها  بتمام  الروايات  هذه 

  المعارضة بينها، فذهب بعضهم إلى امكان الجمع العرفي بينها لوجود شواهد فيها على 

هذا الجمع، وذهب بعض آخر إلى المعارضة بينها ولا بدّ من الرّجوع إلى مرجّحات 

اذن الأب أو الجد من قبل الأب، والآ أفتى بعضهم بعدم اعتبار  خر  بابها، ومن هنا 

كاذن   اذنه  اعتبار  إلى  ذهب  من  مثلًا  اذنه،  اعتبار  إلى  والثالث  الاحتياط،  إلى  ذهب 

هذا هو مقتضى الجمع العرفي الدلالي بينها، لا يتأثر  البنت في صحة عقد النكاح وان  

به   أفتى  ما  بصحة  معتقداً  يكون  ولهذا  بينها،  الجمع  في  الآخر  بخطأ  ووجدانه  عقله 

 ية.وخطأ الآخر، هذا من ناح

لا   منه  اليقين  الدليل وحصول  بصحة  عقله ووجدانه  ان  أخرى،  ناحية  ومن 

بعض   في  أخطأ  قد  بانه  الاجمالي  بعلمه  الاصولية يتأثر  من  المتقدمة  الاستدلالات 

اليقين  حصول  من  يمنعه  لا  الاجمالي  العلم  هذا  ان  لوضوح  غيرها،  أو  والفقهيّة 



 (301)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

قيق، باعتبار انه يعلم ان خطأه بصحة هذا الدليل صغرى وكبرى بعد الفحص والتح

عملية   في  دخل  له  عما  الغفلة  أثر  من  هو  إنما  المتقدمة،  الاستدلالات  بعض  في 

ط وهي تطبيق القواعد العامة على عناصرها الخاصة، أو الغفلة عمّا له دخل الاستنبا

 في تكوين القواعد العامة في الحدود المسموح بها شرعاً أو في تنقيح الصغرى.  

يتمّ ما أفاده+ مطلقا حتى في مسألتين كانت بينهما ملازمة واقعيّة ناشئة    بل لا

العلية والمعلولية بينهما، فا ن الخطأ في احداهما وان كان يستلزم الخطأ في  عن العلاقة 

فلا   شخصين،  إلى  بالنسبة  واما  واحد،  شخص  إلى  بالنسبة  ذلك  ان  الاّ  الأخرى، 

ف توفر جميع مؤهلات  يكون خطأ احدهما مؤثراً في الآخر،  ان خطأه ناشئ من عدم 

جميع   توفّر  نفسه  في  يرى  الذي  الآخر  في  يؤثر  لا  ولهذا  فيه،  الاستنباط  عملية 

 المؤهلات. 

والخلاصة، أن منشأ الخطأ في عملية الاستنباط إما الخطأ في تكوين الكبرى في  

يل في هذه  أو الغفلة عما هو دخ  ،أو في تنقيح الصغرى  ، حدودها المسموح بها شرعاً 

الاستيعاب  عدم  أو  منشأ    ،العملية  هو  ما  غير  والاشتباه  الخطأ  منشأ  هو  ما  فإذاً 

فإذاً كثرة الخطأ في المسائل العقلية    ،لأحدهما بالآخر  الصواب وعدم الخطأ ولا صلة

 أو الشرعية لا تمنع من حصول القطع في المسائل الأخرى. 

جيته في مرتبة الوصول، بتقريب وان ارادوا بعدم حجيّة الدليل العقلي عدم ح

الكتاب  طريق  من  المكلف  إلى  وصل  اذا  المقدّسة  الشريعة  في  مجعول  حكم  كل  ان 

تنج  انه والسنة  بمعنى  مخالفته،  تحرم  ولا  امتثاله  يجب  ولا  له  قيمة  فلا  والاّ  عليه،  ز 

 ليس مطلوباً للهّ تعالى ولا يكون مورداً لحق الطاعة، وعلى الجملة فوصول الحكم إلى 

الطاعة،   فهو منجز وموضوع لحق  الحجّة كالكتاب والسنة  بواسطة  اذا كان  المكلف 

ك اذا  كما  الحجّة  بواسطة  يكن  لم  منجزاً  واذا  يكون  فلا  العقلي،  الدليل  طريق  من  ان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (302)

 المولى لا يريد الحكم الواصل من غير طريق الحجّة. لأنّ   وموضوعاً لحق الطاعة،

معقول،  غير  انه  عليه:  الجعل،  تقلأنّ    فيرد  مرحلة  في  يمكن  انما  الحكم  ييد 

ضوعه باعتبار انه بيد المولى سعةً وضيقاً، واما وصول الحكم إلى المكلف بوصول مو

فعلية الحكم لأنّ    فهو امر وجداني تكويني بمعنى وصول فاعليته وغير قابل للتقييد،

شرعاً  التقييد  تقبل  لا  ولهذا  المولى،  بيد  وليست  قهري  امر  موضوعه  وعليه  بفعلية   ،

يمنع   فإذا ان  للشارع  فلا يمكن  العقلي،  الدليل  من طريق  المكلف  إلى  الحكم  وصل 

يكون لا  طالما  به  العمل  في    عن  شرعاً  التقييد  يستحيل  إذ  الجعل،  مرحلة  في  مقيداً 

هذه المرحلة ليست من مراحل الحكم، ولهذا لا يكون  لأنّ   مرحلة الوصول والفعلية،

التقييد في هذه المرحلة اذا كان مطلقا في مرحلة  أمرها بيد الشارع، فإذاً ك يف يمكن 

 الجعل كما هو المفروض؟

على  ودعوى: تدل  روايات  هناك  ان   ان  بدّ  لا  الشرعية  الاحكام  وصول  ان 

ما بشي  تقولوا  ان  عليكم  )حرام  انه  على  دل  ما  مثل  الحجّة،  طريق  من  لم    يكون 

، )ومن قام (1) ^ فهو كذا وكذا(تسمعوا منا، ومن دان الله بغير سماع من الصادقين 

  ليله وصام نّاره وحج دهره وتصدق بجميع ماله، ما لم يعرف ولاية ولي الله، فيكون 

 وغيرها. (2)اعماله بدلالته ما كان على الله ثواب(

الأئمّة    فإنّا طريق  من  يكون  ان  بد  لا  تعالى  الله  إلى  التقرب  ان  على  تدل 

موضوعاً لح يكون  فلا  إلاّ  الدليل  الاطهار^و  معنى عدم حجيّة  الطاعة، وهذا  ق 

 العقلي في مرتبة الوصول. 

فلا تدل على ان القطع الحاصل بان هذه الروايات على تقدير ثبوتها،    مدفوعة:

 

 . 37من صفات القاضي ح  7ب   51ص  18(وسائل الشيعة ج 1)

 . 2من مقدمة العبادات ح  29ب   90ص  1(وسائل الشيعة ج 2)



 (303)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

بالحكم الشرعي من الدليل العقلي لا يكون حجة، ضرورة انه لا يمكن منع القاطع  

ال يد عن حقّه وهو الطاعة، بل عن العمل بقطعه إلاّ بتصّرف المولى في متعلقه ورفع 

كالقياس  الظنيّة  بالادلة  الجمهور  عمل  شجب  إلى  ناظرة  الروايات  هذه  ان 

نحوهما في مقابل الأئمّة الاطهار^، واستنكار عملهم بها وبطلانه  والاستحسان و

هذه  فإذاً  السنة،  محق  يوجب  انه  حيث  عليه،  والثواب  الاجر  استحقاق  وعدم 

 الكلام، هذا. الروايات اجنبيّة عن محل 

القطع  له  حصل  اذا  المكلف  بان  الانصاري+،  شيخنا  ذلك  عن  أجاب  وقد 

، كان يقطع بان هذا الحكم قد بيّن من قبل الشارع بالحكم الشرعي من الدليل العقلي

الائمة   قبل  من  وبلوغه  الحكم  وصول  تقييد  ينافي  فلا  وعليه  الحجّة،  بواسطة  وبلغ 

قلي، لأنه أيضاً حكم قد بلغ بواسطة الحجة،  الاطهار^ وصول الحكم بالدليل الع

الذي قد بلغ بواسطة الحجة قد يصل إلى المكلف   مباشرة وقد غاية الأمر ان الحكم 

يصل إليه بواسطة مقدّمة أخرى، وعلى كلا التقديرين فهو حكم قد بيّن وبلغ من قبل 

 . (1)الله تعالى

 ويمكن المناقشة في هذا الجواب من جهتين: 

لم  االأولى:   وان  الحجة  بتبليغ  العلم  القيد  يكون  ان  على  مبني  الجواب  هذا  ن 

القيد هو الثاني في محل الكلام دون يصل إلى المكلف، لا الوصول من قبلهم، مع ان  

 الأول. 

انه لا ملازمة بين القطع بالحكم الشرعي من الدليل العقلي وبين القطع الثانية: 

يقط ان  يمكن  إذ  الحجة،  قبل  من  جهة  بتبليغه  من  آخر  حرمة  أو  شيء  بوجوب  ع 

 

 . 12 – 13(فرائد الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (304)

ان   ادراك العقل مصلحة ملزمة في الأول أو مفسدة ملزمة في الثاني غير مزاحمة بدون

 يعلم انه بلغ من قبل الحجة فلا ملازمة في البين.

واما المحقق النائيني+ فقد أجاب عن هذه الروايات بشكل آخر، وتقريبه: ان  

موارد العلم بالحكم من الدليل العقلي، على    متحقق في   ة الوصول والتبليغ من الحج

عباد، والشرع أساس ما ورد في الروايات من ان العقل الرسول الباطن وحجة على ال

 الرسول الظاهر. 

صحيح، غير  الجواب  هذا  الامام  لأنّ    ولكن  الحجة  من  الاخباري  مراد 

العقلي واللغوي هذا، اضافة إلى ان   الروايات المعصوم× لا مطلق الحجة بمدلولها 

في   والكلام  النظري،  العقل  مطلق  لا  الباطن  الرسول  الفطري  العقل  ان  على  تدل 

ني لا في الأول وهو العقل الفطري، فانّه من القضايا الأوليّة التي  المقام انما هو في الثا

 .(1) قياساتها معها ولا اشكال في حجيّته، كيف فان اثبات الصانع انما هو به

م حال  يظهر  هنا،  والسنة  ومن  الكتاب  ان  من  المحققين+  بعض  به  أجاب  ا 

هذا فيكون الرجوع   امرنا باتباع العقل الفطري الخالي عن الشوائب والأوهام، وعلى

 إلى العقل رجوعاً إلى ما يرضى الشارع باتباعه. 

على أساس أمره به في الكتاب والسنة، هذا نظير أمر الشارع باتباع القرعة في 

ه ارشاد إلى ان القرعة حجة بحكم الشارع، فإذاً بطبيعة الحال يرضى  الامر المشتبه، فان

الشار ان  هو  الظهور  وجه  باتباعها،  عن الشارع  الخالي  الفطري  العقل  باتباع  أمر  ع 

عند  حتى  فيها  كلام  ولا  العقل  هذا  حجيّة  في  شبهة  ولا  والأوهام،  الشوائب 

 هو في العقل النظري المتمثل  الاخباريين وخارج عن محل الكلام، فان محل الكلام انما

 

 . 38ص  2 (أجود التقريرات ج1)



 (305)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

نه ليس  في ادراك المصلحة الملزمة أو المفسدة الملزمة الواقعية في فعل، ومن الواضح ا

بالحكم  منه  اليقين  حصل  ان  الأمر  غاية  البديهي،  الوجداني  الفطري  العقل  من 

 الشرعي فهو حجة وإلاّ فلا يكون حجة.

النتيجة، و هي ان ما ذكره الاخباريّون من  إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه 

 عدم حجية الدليل العقلي النظري لا يرجع إلى معنى محصّل.

المحدّ  ذكره  ما  التجريبيّة  نعم،  المسائل  على  تطبيقه  يمكن  الاسترابادي+  ث 

التي تقوم على اساس حساب الاستقراء والاحتمالات التي تنتهي في نّاية المطاف إلى 

ذ مثال  المسائل،  بتلك  الخارج، اليقين  في  قضية  وقوع  عن  شخص  اخبرك  اذا  لك 

حيا فترة  طول  منه  تسمع  لم  انك  من جهة  فيه  بوقوعها  اليقين  لك  الماضية حصل  ته 

لحدّ الآن كذباً واحداً رغم، انك سمعت منه اخباراً كثيرة في مختلف الموارد، فتراكم 

لم انه قد كذب احتمال الصدق في نّاية المطاف يؤدّي إلى اليقين به، ولكن لوكنت تع

بوقوع  اخباره  في  بصدقه  اليقين  لك  يحصل  لم  واحدة،  مرّة  ولو  السابق  في  عليك 

فعلًا، وان ان كذبه في    القضية  باعتبار  فيه ضعيفة جداً،  الكذب  احتمال  قيمة  كانت 

القضية،  هذه  في  بالصدق  اليقين  حصول  عن  يمنع  واحدة  دفعة  ولو  السابق   العهد 

قه وان كبرت على حساب الاحتمالات بمرور الزمان، الا  القيمة الاحتمالية لصدلأنّ  

احتما كان  فيها وان  الكذب  احتمال  تدفع  بدرجة  ليست  اذا  انّا  إلا  موهوماً جداً،  له 

 كانت هناك جهات أخرى تمنع عن هذا الاحتمال.  

ومن هذا القبيل ما اذا وعدك بشي، فانه يحصل لك اليقين بالوفاء به، وحصول 

بانه لم يتخلف عن وعده طول فترة حياته السابقة لحد الآن، وتراكم  هذا اليقين منوط 

احتمال الوفاء في وعده الأول لأنّ     اليقين،هذه الاحتمالات يؤدّي في نّاية المطاف إلى

والثالث   الثاني  في  للوفاء  الاحتمالية  القيمة  كبرت  ولكن  المائة،  في  خمسين  كان  مثلًا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (306)

الم الوفاء  وهكذا على حساب الاحتمالات، وفي  القيمة الاحتمالية لعدم  قابل ضؤلت 

الصفر،   درجة  وصلت  ان  إلى  النسبة  الدرج  فإذا بنفس  هذه  إلى  انتهي وصلت  ة، 

الاحتمال وحصل اليقين بالوفاء، واما لو كنت تعلم بتخلفه ولو مرة واحدة في الفترة  

الاحتمالية    السابقة، لم يحصل لك اليقين بالوفاء في الوعود اللاحقّة وان كبرت القيمة

 للوفاء وهكذا. 

  ولكن من الواضح ان محل الكلام الاخباريين انما هو في الادلة العقلية النظرية 

 في مقابل الادلة العقلية البديهيّة لا المسائل التجريبية الحسية. 

العقلي  الدليل  من  الشرعي  الحكم  استنباط  من  مانع  لا  انه  تبين  قد  الان  لحد 

ان    فإذا النظري،   ادرك مصلحة ملزمة في فعل وغير مزاحمة، ففي مثل فرضنا  العقل 

علي الكبرى  بتطبيق  شرعاً  وجوبه  يستكشف  محالة  لا  الاحكام ذلك  ان  وهي  ه، 

الشرعية تابعة للملاكات الواقعية، إلاّ ان الكلام انما هو في ادراك العقل ووصوله إلى 

من   ولكن  الجهات،  تمام  من  واحرازها  الشرعية  الاحكام  لا  ملاكات  انه  الواضح 

الواقعية ومبادئها في  العلم بملاكات الاحكام  ان  إليها اصلًا، ضرورة  للعقل  طريق 

مثلا مشتملة  الواقع بحا الصلاة  ان  ان يدرك  للعقل  الغيب، ولا يمكن  إلى علم  جة 

من   لها  بما  وجوبها  الشارع  تشريع  عن  النظر  بقطع  مزاحمة  غير  ملزمة  مصلحة  على 

 الاجزاء والشروط.

قد ومن   نعم  شرعاً،  وجوبها  هو  عليها  مشتملة  انّا  احراز  إلى  فالطريق  هنا، 

سدة القائمة به ظاهرة يدركها العقل ولكن ليس تكون المصلحة القائمة بالفعل أو المف

ادراك انه لا مزاحم لها،   بامكانه ادارك انّا وحدها ملاك الحكم، كما انه ليس بامكانه

له إلى استكشاف وجوفلذلك   الواقع من قبل الشرع، وقد  لا طريق  به أو حرمته في 

ا الاحكام الشرعية  ها، واممبادئتقدّم ان حقيقة الاحكام الشرعية وروحها ملاكاتها و



 (307)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

 بما هي اعتبارات فلا قيمة لها.

العقل   الملازمة بين حكم  ثبوت  تامة وهي  الكبرى وان كانت  ان  والخلاصة، 

ادرا وهي  صغرى  لها  ليس  انه  إلاّ  الشرع،  في وحكم  والمفسدة  المصلحة  العقل  ك 

مورد الفقه  في  يوجد  لا  هنا  ومن  الحكم،  في  دخل  لها  التي  جهاتها  بكافة   الواقع 

 يستكشف الحكم الشرعي من الدليل العقلي.

بقي هنا شيء، وهو ما ذكره المحقق العراقي+ من ان المحتمل قويا ان يكون 

أخ انه  العقلي،  الدليل  بالحكم الحاصل من مراد الاخباريين من عدم حجية  العلم  ذ 

بها   متعلق  الصلاة  وجوب  مثلا  لموضوعه،  لا  التكليف  لمتعلق  قيداً  والسنة  الكتاب 

فالوجوب م وعليه  والسنة،  الكتاب  طريق  من  اليه  وصل  الذي  امرها  بقصد  قيّدة 

الكتاب   من  الواصل  أمرها  بقصد  المقيّدة  وهي  الصلاة  من  خاصة  بحصة  متعلق 

وعلى هذا فإذاً علم المكلف بأمرها من الدليل العقلي فحسب والسنة فقط لا مطلقا،  

 فهو ليس قيداً لها.  

عن   الوجه  هذا  يمتاز  من  وبذلك  بالحكم  العلم  أخذ  وهو  السابق  الوجه 

الدليل   من  بالحكم  المكلف  علم  اذا  هذا  على  فانه  للموضوع،  قيداً  والسنة  الكتاب 

النقلي   الدليل  من  به  العلم  من  مع تمكنه  ان  العقلي  أساس  فعليا، على  الحكم  يكن  لم 

ه فيه  فعلية الحكم انما هي بفعلية موضوعه في الخارج، والمفروض عدم تحقق موضوع

بتمام قيوده منها فعلية العلم بالحكم من الكتاب والسنة، باعتبار انه قيد للموضوع،  

الواجب  في فعلية الحكم تمكن المكلف من تحصيل قيد ىبينما إذا كان قيداً للمتعلق كف 

 هذا.  (1) وايجاده في الخارج، وهو في المقام العلم بالحكم من الكتاب والسنة 

 

 .44 – 45ص  3(نّاية الأفكار ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (308)

 ولة: ولكن لا تتم هذه المحا

مطلق  تعمّ  ولا  القربة  قصد  فيها  يعتبر  التي  بالعبادات  مختصة  إنّا  أولاً: 

الواجبات فضلًا عن المحرمات، مع ان مذهب الاخباريين عدم حجية الدليل العقلي 

 في الاحكام الترخيصية فضلًا عن الاحكام الالزامية.  مطلقا حتى

فانه الأمر،  يتوقف على قصد  القربة لا  ان قصد  يتحقق   وثانيا:  به  يتحقق  كما 

 بقصد المحبوبيّة أو ما شاكلها على تفصيل تقدّم.

احتمال وجوده  به بل يكفي  العلم  هذا   ،وثالثاً: ان قصد الأمر لا يتوقف على 

 . من ناحية

ناحية   للمكلف  ومن  مجعولة  الشرعية  الأحكام  إن  قيل:  كما  يقال  قد  أخرى، 

ن الأدلة العقلية والعلم بها منها مانع من  البالغ العاقل القادر المقيد بعدم العلم بها م

 .الجعل

معقول معنى  إلى  يرجع  هذا لا  إن  إدراك    ،وفيه:  العقلية  بالأدلة  أريد  إن  فإنه 

ضرورة   ،نه ليس للعقل هذه القابلية والشأنيةففيه أ  ،العقل الأحكام الشرعية مباشرة

ام أو أن هذا الشيء  أنه ليس بإمكانه إدراك أن الشيء الفلاني واجب والشي الآخر حر

وأيضاً كيف يمكن أن يكون هذا الإدراك من العقل   ،مكروه وذلك الشيء مستحب

الحقيقية القضايا  بنحو  والسنة  الكتاب  الشرعية في  الأحكام  بل هو    مانعاً عن جعل 

 . كاشف

والمفاسد   المصالح  من  الشرعية  الأحكام  مبادىء  العقل  إدراك  بها  أريد  وإن 

أنه  ،الملزمتين  وغيره   ففيه  لها  المزاحم  كعدم  قيودها  بتمام  إليها  للعقل  طريق  هذا   ،لا 

أدراك المصلحة  لأنّ  ،اضافة إلى أنه لا ينافي جعل الأحكام الشرعية في الكتاب والسنة

  فعل يكشف عن ثبوت الوجوب له شرعاً فكيف يكون مانعاً عنه ؟ الملزمة مثلًا في



 (309)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

الفرض الأول غير معقول وخلاف   أن  هذا    ،الضرورة والوجدانفالحاصل: 

مضافاً إلى أن العقل لا يكون جاعلًا بل شأنه الإدراك والكشف، والفرض الثاني على 

  .نه بل هو كاشف عنهتقدير ثبوته لا ينافي جعل الأحكام الشرعية ولا يكون مانعاً ع

 فالنتيجة: ان ما افاده المحقق العراقي+ غير تام.

باريين من ان الدليل العقلي لا يكون حجة  تحصل مما ذكرنا ان ما نقل عن الاخ

مطلقا وان حصل العلم بالحكم الشرعي منه غير تام، إذ لا فرق من هذه الجهة بين 

النقلي،   والدليل  العقلي  العلم  فإذاالدليل  من   حصل  أكان  فهو حجّة، سواء  بالحكم 

سائل الفقهيّة الدليل العقلي أم النقلي، غاية الأمر انه ليس للدليل العقلي صغرى في الم

كافة، أو فقل: ان الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع وان كانت ثابتة كبروياً في  

ث عن  البحث  يكون  ولهذا  الفقه،  في  صغرى  لها  توجد  لا  انه  إلاّ  هذه  الواقع،  بوت 

 الملازمة وعدم ثبوتها عديم الفائدة.

عدم حجيّة الدليل  هو ان من المستبعد جداً ان يكون مراد الاخباريين من  تنبيه:

بل   الشرعي،  بالحكم  للقطع  ومفيداً  قطعياً  كان  وان  مطلقاً  حجيته  عدم  العقلي 

 طأ فيه.مرادهم انه لا يفيد القطع، إما انه ظنّي في نفسه أو من جهة كثرة وقوع الخ

 هذا تمام الكلام في المقام الأول وهو البحث عن حجيّة الدليل العقلي النظري.  

ا في  الكلام  الثاني واما  العملي   لمقام  العقلي  الدليل  حجيّة  عن  البحث  وهو 

ونقصد به الحسن والقبح العقليين، وقد تقدم في ضمن البحوث السالفة ان الحسن  

الظلم عبارة عن سلب ذي لأنّ  بتان في لوح الواقع،والقبح العقليين امران واقعيان ثا

وا حقه،  إلى  الحق  ذي  وصول  عن  عبارة  والعدل  حقه  عن  للأول الحق  صفة  لقبح 

فلا   الواقعي واقعي، وإلاّ  ما هو صفة للأمر  ان  الواضح  للثاني، ومن  والعدل صفة 

لوح   يعقل ان يكون صفة له، وعلى هذا فالحسن والقبح صفتان واقعيتان ثابتتان في



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (310)

 الواقع الذي هو اعمّ من لوح الوجود.  

قبل العقلاء واما ما هو المشهور بين الاصحاب من انّما حكمان مجعولان من  

وذلك  صحيح  غير  فهو  تشريعاتهم،  كسائر  والمفاسد  المصالح  من  يدركونه  لما  تبعاً 

 لأمرين:  

قع  ان الوجدان حاكم بان قبح الظلم وحسن العدل ثابت في لوح الواالأول:  

بقطع النظر عن جعل أي جاعل، ومن هنا يستقل العقل حسب فطرته الذاتية بقبح  

 ظر عن وجود عقلاء في العالم وتشريعاتهم فيه.الظلم وحسن العدل بقطع الن

ان المحسوس في الخارج عدم تبعية الحسن والقبح للمصالح والمفاسد، الثاني:  

ح وان ترتبت عليه مصلحة اكبر من  مثلًا ضرب اليتيم للإيذاء أو لامتحان العصا قبي

ومع فيه  المفسدة  من  وأقوى  اكبر  فعل  في  المصلحة  تكون  وقد  أيضاً،  ذلك    مفسدته 

يكون الفعل قبيحاً عند العقلاء، مثال ذلك ما اذا كان هناك مريض يموت بعد ساعة  

بقانون الطب بقطع النظر عن المعجزة، وهناك مريض آخر تتوقف حياته على ترقيع 

جد في قلب  رقعه  موته  ساعة  قبل  المريض  قلب  اخرج  اذا  ذلك  مثل  ففي  فيه،  يد 

كا الحتمي،  الموت  من  لانقاذه  آخر  من مريض  اكبر  مصلحة  منه  اخراجه  في  نت 

ذلك   قبح  في  لا شبهة  ذلك  الموت، ومع  من  آخر  شخص  حياة  انقاذ  مفسدته وهي 

م خاص  دواءِ  لاستخراج  انسانا  قتل  اذا  ما  ذلك  ومثل  العقلاء،  اعضائه  عند  ن 

كالقلب ونحوه لانقاذ حياة اكثر من انسان واحد، مع انه لا شبهة في حكم العقلاء 

 . بقبح ذلك وهكذا

ان   على  قرينة  المحسوسة  الشواهد  من  وامثالها  الامثلة  هذه  ان  والخلاصة، 

بين  المشهور  هو  ما  فإذاً  النوعية،  والمفاسد  بالمصالح  يرتبطان  لا  والقبح  الحسن 

ان   من  من  الاصحاب  يدركونه  لما  تبعاً  مجعولان  عقلائيان  حكمان  والقبح  الحسن 



 (311)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

ال احكامهم  كسائر  النوعية  والمفاسد  معنى  المصالح  إلى  يرجع  لا  التشريعية،  عقلائية 

وجدانا في عالم الذهن ولا حساً في عالم الخارج، وعلى هذا فالحسن والقبح   صحيح لا

له بل  بحتة،  بصورة  والمفاسد  للمصالح  تابعين  المصالح  ليسا  مع  تلتقي  واقعيّة  ما 

 والمفاسد في كثير من الاحيان وتفترق عنهما احياناً. 

ان قيل:  كما  يقال  لوح    قد  في  ثابتين  واقعيين  أمرين  كانا  اذا  والقبح  الحسن 

العقل   بين  حينئذ  الفرق  هو  فما  الاشياء،  سائر  كإدراكه  العقل  ويدركهما  الواقع 

يين يدركهما العقل فهو ن والقبح أمرين واقعكان الحس  فإذاالنظري والعقل العملي،  

نظري   عملي،عقل  ا لأنّ    لا  الاشياء  يدرك  ما  هو  النظري  واقع  العقل  لها  لتي 

الوجود  لوح  من  اعم  هو  الذي  الواقع  لوح  في  أو  الخارج  عالم  في  اما  موضوعي، 

ة كإدراكه استحالة الدور أو التسلسل، أو ان الشي الفلاني علة أو معلول، أو الملازم

الذي   العملي  الامر  إلا  يدرك  لا  العملي  العقل  بينما  وهكذا،  شيئين  واقع بين    لا 

ال كإدراكه  له  العمل موضوعي  بنفسه  يتطلب  لأمر  ادراك  فانه  الحرمة،  أو  وجوب 

الحسن   كان  فان  هذا  وعلى  موضوعي،  واقع  له  يكون  ان  بدون  طبقه  على  المعين 

العقلا قبل  من  مجعولين  عقلائيين  حكمين  كان والقبح  والمفاسد،  للمصالح  تبعاً  ء 

ال يدركهما  واقعيتين  صفتين  كانا  اذا  واما  العملي،  العقل  من  كسائر  ادراكهما  عقل 

 الصفات الواقعية، فلا يكون ادراكهما من العقل العملي بل هو من العقل النظري. 

والجواب: ان الحسن والقبح وان كانا صفتين واقعيتين يدركهما العقل كإدراكه  

لصفات الواقعيّة، إلاّ انه مع ذلك يكون ادراكهما من العقل العملي لا النظري،  سائر ا

ن سائر الامور الواقعيّة في نقطة ويتفقان معها في نقطة اخرى، بنكتة انّما يمتازان ع

جرياً   بنفسهما  يتطلبان  الواقعيّة  الصفات  من  كونّما  رغم  فلأنّما  الامتياز  نقطة  اما 

الخار في  معيّناً  كذلك  عملياً  العملي  الجري  تتطلب  لا  الواقعيّة  الامور  سائر  بينما  ج، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (312)

وذاته الجري العملي المعيّن على طبقه في   بنفسها، وعلى هذا فكلّ شيء يتطلب بنفسه

لا   أم  والقبح  كالحسن  واقع  له  أكان  سواء  العملي  العقل  من  فادراكه  الخارج، 

بانفسهما يتطلبان  انّما  فكما  ونحوهما،  والحرمة  في كالوجوب  المعيّن  العملي  الجري   

العملي العقل  ادراكهما من  ، الخارج، فكذلك الحسن والقبح، فمن اجل ذلك يكون 

وكل شيء لا يتطلب بنفسه وذاته الجري العملي المعيّن في الخارج، فادراكه من العقل 

 النّظري. 

  المدرك في كليهما أمر واقعي ولا فرق بينهما من هذه فلأنّ  وأما نقطة الاتفاق،  

 الناحية، وعلى هذا فالمعتبر في العقل النظري أمران:  

أالأول:   سواء  واقعياً،  امراً  مدركه  يكون  لوح  ان  في  ام  الواقع  لوح  في  كان 

 الوجود. 

العقل الثاني:   كادراك  الخارج  في  المعيّن  العملي  الجري  يتطلب  لا  بنفسه  انه 

المفسدة   أو  المصلحة  فان  فيه،  مفسدة  أو  فعل  في  مصلحة  تتطلب وجود  لا  بنفسها 

الجري العملي المعيّن في الخارج، فان ما يتطلب ذلك هو الوجوب أو الحرمة، واما في 

العقل العملي، فيكون المعتبر فيه ان يتطلب مدركه بنفسه وذاته الجري العملي المعيّن  

 في الخارج، سواء اكان له واقع أم لا. 

قل العملي وحكم الشارع،  وبعد ذلك يقع الكلام في ان الملازمة بين حكم الع

ن الشارع  هل هي ثابتة أو لا؟ فيه وجهان، فالمشهور بين الفقهاء انّا ثابتة، بتقريب ا

ورئيسهم،   العقلاء  داخل   فإذاسيد  فالشارع  شيء،  على  بنوا  أو  بشي  العقلاء  حكم 

فيهم، لأنه في طليعتهم وأول الحاكمين به، ومن هنا يكون التعبير بالتلازم بين حكم 

بالتضمّن،  الع التعبير  هو  ذلك  في  فالأصح  التسامح،  على  مبنياً  الشرع  وحكم  قل 

 هم لا انه خارج عنهم، هذا.باعتبار ان الشارع داخل في



 (313)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

بناء على ما هو الصحيح من ان الحسن   أما  التقريب مجال،  وللمناقشة في هذا 

الوجو لوح  الذي هو أوسع من  الواقع  لوح  ثابتان في  امران واقعيان  د، فهو  والقبح 

خارج عن محل الكلام، إذ على هذا فمعنى حكم العقلاء بهما ادراكهم حسن العدل 

منهم الظلم  وليس   وقبح  طليعتهم  في  بل  أحدهم  من  انه  باعتبار  المقدس،  الشارع 

جعل  يماثل  ما  يجعل  كان  هل  الشارع  ان  في  هو  انما  الكلام  ومحل  عنهم،  خارجا 

رمة أو لا، والفرض انه لا جعل على ضوء  العقلاء الحسن والقبح وهو الوجوب والح

 هذا المبنى. 

ن مجعولان من قبل العقلاء وأما بناء على المشهور من ان الحسن والقبح حكما

والمفاسد   المصالح  من  فيهما  يدركونه  لما  تبعاً  الكلية  الكبرى  بنحو  والظلم  للعدل 

نت تامة، فهي كاشفة المصلحة أو المفسدة ان كالأنّ   النوعيّة فهو أيضاً غير تام، وذلك

من  الشرعي  للحكم  استكشاف  هذا  ولكن  موردها،  في  الشرعي  الحكم  جعل  عن 

النظ  الحسن  العقل  وهو  العملي  العقل  من  لا  المفسدة  أو  المصلحة  ادراك  وهو  ري 

العقل  لحكم  منشأ  الواقعية  المفسدة  أو  المصلحة  وجود  ان  كما  يعني  وهذا  والقبح، 

من هو،  فكذلك  القبح  أو  فيكون  بالحسن  الحرمة،  أو  بالوجوب  الشارع  لحكم  شأ 

، وان لم تكن تامة، فلا في طولهما  الوجوب والحرمة حينئذ في عرض الحسن والقبح لا

القبح عند   أو  للحسن  منشأ  كانت  الحرمة، وان  أو  للوجوب  منشأ  ان تكون  تصلح 

 العقلاء، فلا ملازمة بينهما من هذه الناحية أيضاً. 

ا  ودعوى: يجعل  الشارع  سيدهم ان  انه  باعتبار  العقلاء،  لجعل  تبعاً  لحكم 

 وداخل فيهم.

حيثيّة كونه سيد العقلاء وبقطع النظر    فانه ان اريد بها ان الشارع من  مدفوعة:

عن حيثية كونه مرسلًا من قبل الله تعالى، يحكم بما يحكم به العقلاء، فهذا واضح ولا  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (314)

بالملاز القائلين  مراد  ليس  ذلك  ان  إلاّ  فيه،  بين نقاش  الملازمة  بها  مرادهم  فان  مة، 

ال الأول وحرمة  بوجوب  الشارع  آخر وحكم  وقبح  بحسن شيء  العقل  ثاني،  حكم 

ومن الواضح ان حكم الشارع بالوجوب أو الحرمة من حيثية كونه مرسلًا من قبل  

العقلاء  لحكم  موافقا  اكان  سواء  إليه،  الواصلة  الشرعية  الاحكام  لتبليغ  تعالى  الله 

 القبح أو لا.   بالحسن أو

الله   قبل  من  مرسلًا  كونه  حيثية  من  الشارع  ان  بها  اريد  يتبع وان  ومبلغاً 

الجعل،    العقلاء الشارع   فإذافي  جعل  لآخر،  والقبح  لشيء  الحسن  العقلاء  جعل 

الضرورة، خلاف  انه  عليه  فيرد  للثاني،  والحرمة  للأول  النبي  لأنّ    الوجوب 

قبل   من  مرسلًا  لما يصل  الاكرم’ من حيث كونه  تابعاً  يكون  فلا محالة  تعالى،  الله 

لعقلاء في الواقع أم لا، ضرورة  اليه من قبله تعالى بالوحي، سواء كان موافقا لحكم ا

وََى إنِه هُوَ إلِاا  }انه’ يتبع الوحي ولا ينطق الا به بنص قوله تعالى:  وَمَا يَنطِقُ عَنِ الهه

يٌ يُوحَى  .(1) {وَحه

ل بالملازمة حينئذ، بداهة ان الوحى من الله تعالى تابع  ومن هنا، لا يمكن القو 

والمفروض   الواقعيتين،  والمفاسد  المصالح للمصالح  تلك  إلى  للعقلاء  طريق  لا  انه 

 والمفاسد نوعاً. 

العقل   الملازمة بين حكم  ان دعوى  النتيجة، وهي  إلى هذه  هنا قد وصلنا  إلى 

محصل، معنى  إلى  ترجع  لا  الشرع  وحكم  تابعة لأنّ    العملي  الشرعية  الاحكام 

ل العقلاء للملاكات الواقعيّة، ومن الطبيعي ان الشارع غير ملزم بجعل ما يماثل جع

الملازمة بين  فان  النظري،  العقل  العملي عن  العقل  يمتاز  لذلك، ومن هنا  ولا مبرر 

 

 . 3(سورة النجم الآية 1)



 (315)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

تقدّم، ولكن لا توجد لها   ثابتة كبروياً كما  الشارع وان كانت  النظري وحكم  العقل 

في المسائل الفقهيّة، واما الملازمة بين حكم العقل العملي وحكم الشارع فغير   صغرى

 وان كانت الصغرى ثابتة وهي حكم العقل بالحسن والقبح.  ثابتة كذلك جزماً 

العملي  العقل  حجية  بعدم  الاخباري  اراد  ان  فنقول:  المقدمة  هذه  وبعد 

يختلفا والقبح  الحسن  ان  بدعوى  وجوده،  اصل  في  الازمان التشكيك  باختلاف  ن 

عند   حسناً  يكون  فعل  من  فكم  وغيرها،  المدنية  للمجتمعات  والتقاليد  والاعراف 

من  مج وكم  كذلك،  آخر  مجتمع  عند  حسناً  يكون  ولا  واعرافه  تقاليده  بحسب  تمع 

مجتمع  عند  قبيحاً  يكون  ولا  وتقاليده  اعرافه  بحسب  مجتمع  عند  قبيحاً  يكون  شيء 

عي ان هذا الاختلاف كاشف عن انّما ليسا بذاتيين،  آخر كذلك وهكذا، ومن الطبي

 ليسا من القضايا الضرورية. ولهذا انكر جماعة ذاتية الحسن والقبح وانّما  

الصغرى  فالجواب:   في  الاختلاف  بين  الخلط  على  مبنية  الدعوى  هذه  ان 

والاختلاف في الكبرى، والاختلاف الموجود في المجتمعات في تقاليدهم واعرافهم 

هو في الصغرى، فان فعلًا في مجتمع يكون حسناً بحسب تقاليده المألوفة فيه ولا  انما  

تمع آخر كذلك، ومعنى هذا ان المجتمع الأول يرى انه مصداق  يكون حسناً عند مج 

حسناً،  يكون  فلا  له  مصداقا  ليس  انه  يرى  الثاني  والمجتمع  حسناً،  فيكون  للعدل 

ال في  فانه  فعل،  قبح  في  اختلافهم  فان وكذلك  عليها،  الكبرى  تطبيق  وفي  صغرى 

يحاً، ومجتمعاً آخر مجتمعاً يرى بحسب اعرافه وتقاليده انه مصداق للظلم فيكون قب

 يرى بحسب اعرافه انه ليس مصداقاً له فلا يكون قبيحاً.  

القضايا  من  فهي  الظلم،  وقبح  العدل  حسن  قضيتا  وهي  الكبرى  في  وأما 

القول يمكن  فلا  الفطرية،  عند مجتمع ولا    الضرورية  بما هو عدل حسن  العدل  بان 

ظلم قبيح عند مجتمع ولا    يكون حسنا عند مجتمع آخر رغم انه عدل، والظلم بما هو



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (316)

في  هو  انما  المجتمعات  بين  فالاختلاف  ظلم،  انه  رغم  آخر  مجتمع  عند  قبيحاً  يكون 

لا التطبيق  مرحلة  وفي  العدل   المصداق  حسن  قضيتي  ان  بداهة  الكبرى،  اصل  في 

الظلم من القضايا الأولية الوجدانية، الانسان يدرك بفطرته الأولية قبح لأنّ    وقبح 

 العدل بقطع النظر عن وجود العقلاء في العالم ووجود اي مجتمع فيه. الظلم وحسن 

فهو   الشارع  العملي وحكم  العقل  حكم  بين  الملازمة  ثبوت  عدم  به  اراد  وان 

  قابلة للتصديق. صحيح، لما مرّ من ان الملازمة بينهما غير

العملي وحكم الشرع في مقابل  العقل  وقد يدعى استحالة الملازمة بين حكم 

ل بوجوبها، بتقريب: ان الغرض من جعل الحكم الشرعي ايجاد الداعي في نفس القو

واستحقاق  المعصية  بقبح  العقل  حكم  أساس  على  الامتثال،  نحو  وتحريكه  المكلف 

واست الطاعة  وحسن  عليها  بالحسن العقوبة  العقل  فحكم  هذا  وعلى  المثوبة،  حقاق 

التوقف على فطرة وذاتاً وبدون  ثابت  انه  فيكفي  والقبح حيث  مقدمة خارجية،  ايّة   

ذلك في تحريك المكلف ودعوته نحو الامتثال، فإذاً لا حاجة إلى جعل حكم شرعي، 

واً، فان الغرض منه ايجاد الداعي في نفس المكلف وهو موجود ومعه يكون جعله لغ

على  جعله،  في  فائدة  فلا  ومحركاً  داعياً  والقبح  بالحسن  العقل  حكم  يكن  لم  اذا  وأما 

 انه وحده لا يكون محركاً بدون ان يحكم العقل بحسن الطاعة وقبح المعصية، اساس  

 هذا الحكم العقلي هو المحرك والداعي للمكلف نحو الامتثال.  لأنّ 

موا الدعوى لا اساس لها حتى في  الطاعة  ولكن هذه  العقل بحسن  رد حكم 

سابقاً من ان    وقبح المعصية في سلسلة معلولات الاحكام الشرعية، وذلك لما حققناه 

من انه لا يمكن جعل الأمر المولوي في موارد حكم   -ما هو المعروف بين الاصحاب

المعصية، بدعوى  بقبح  العقل  المولوي في موارد حكم  الطاعة والنهي  العقل بحسن 

قل بحسن الطاعة وقبح المعصية ان كان محركاً للعبد نحو الطاعة وترك ان حكم الع



 (317)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

المعصية شرعاً، وان لم ذلك ولا حا  ى المعصية، كف بالطاعة والنهي عن  إلى الأمر  جة 

السابق النهي  أو  الأمر  من  أولى  ليس  فائدة في جعله، لأنه  فلا  يتم،  -يكن محركاً   لا 

المعصية والأنّ   بالطاعة والنهي عن  مانع الأمر  انه لا  إلاّ  ن كان ظاهراً في الارشاد، 

اهتما يكون  بان  ثبوتاً،  المولويّة  على  حمله  رضاه من  وعدم  الواقعي  بالملاك  المولى  م 

بتفويته اصلًا، يتطلب من المولى الأمر بالطاعة من جديد، باعتبار ان الامر الأولي لا 

الأمر الجديد   ان يكون  مانع من  هذا الاهتمام ولا  ناشئاً  يكشف عن  مولوياً  امراً  بها 

ث انه ملاك جديد  من ملاك جديد وهو اهتمام المولى بالحفاظ على الملاك الواقعي، حي

 زائد على الملاك الأول ولا يكشف عنه الامر الأولي.  

محركيته،  على  زائداً  ومحركا  العقل  لحكم  تأكيداً  بالطاعة  المولى  امر  يكون  فإذاً 

حينئذ عقو مخالفته  على  قد لا  ويترتب  هنا  ومن  كذلك،  مثوبة  موافقته  وعلى  اشدّ  بة 

العصي قبح  أو  الطاعة  العقل بحسن  إليه  يكون حكم  اذا ضمّ  ة وحده محركاً، ولكن 

بالطاعة   المولوي  فإذاً تعلق الأمر  بالطاعة، فالمجموع يكون محركاً وداعياً،  المولى  أمر 

 .  يكون مؤكداً لحكم العقل، وحينئذ فلا يكون الأمر بها لغواً 

واما في موارد حكم العقل بحسن فعل وقبح آخر أي في موارد علل الاحكام، 

الحكم الشرعي المولوي فيها، اذ مضافاً إلى ان حكم العقل في تلك   فلا مانع من جعل

أو   النار  اما الخوف من دخول  له  للعبد، فان المحرك  الموارد كثيراً ما لا يكون محركاً 

منهما  الجنة، وشيئاً  من الطمع في  هناك حكم  يكن  لم  اذا  العقل  حكم   لا يترتب على 

عي في موارد حكم العقل العملي لغواً، قبل الشرع، فلهذا لا يكون جعل الحكم الشر 

لأنه محرك آخر زائداً على حكم العقل، مثلًا حكم العقل بقبح الكذب لا يكون مانعاً 

محركي من  أقوى  آخر  محرك  لأنه  وهكذا،  بحرمته  الشارع  حكم  العقل عن  حكم  ة 

 بالقبح.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (318)

العقوالخلاصة،   لدى  نفسها  في  قبيحة  اعمال  غالباً  الشرعية  المحركات  لاء ان 

على   واكد  حرمها  المقدس  فالشارع  هذا  ومع  العقلائية،  الاعمال  من  ليست  ودنيئة 

 دناءتها وقبحها ولا يرضى بارتكابها. 

 نتائج البحث عدة نقاط:  

جية الدليل العقلي ان كان بملاك ان ان ذهاب الاخباريين إلى عدم حالأولى:  

القاطع القطع الحاصل منه لا يكون حجة، فيرد عليه ما تقدّم من   انه لا يمكن منع 

العلم  الشرعية وهو  بالاحكام  الخاص  العلم  ان  بملاك  كان  وان  بقطعه  العمل  عن 

 الحاصل من الكتاب والسنة مأخوذ في موضوع نفسها.

ممكناً  كان  وان  ذلك  ان  عليه  العلم فيرد  أخذ  من  مانع  لا  انه  حيث  ثبوتاً،   

جعول، لكن لا يمكن الالتزام به  بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة الم

مقتضى اطلاق الكتاب والسنة ان الاحكام الشرعية المجعولة  لأنّ    في مقام الاثبات،

 في الشريعة المقدسة مطلقه تشمل باطلاقها العالم والجاهل معاً.

ان الروايات الناهية عن العمل بغير الكتاب والسنة، قد تقدم انّا على نية:  الثا

 اجنبيّة عن محل الكلام.  جميع محتملاتها

انه لا يحصل من الدليل العقلي العلم بالأحكام الشرعية من جهة كثرة  الثالثة:  

لعقلي  وقوع الخطأ والاشتباه فيه، ولكن تقدم انه لا فرق من هذه الناحية بين الدليل ا

أيضاً   وتقدم  ونحوهما،  والفقهيّة  الاصولية  كالقواعد  النظرية  الادلة  وسائر  النظري 

عن    ان تمنع  لا  غيرها،  أم  كانت  عقليّة  النظرية  الادلة  في  نفسه  في  الخطأ  وقوع  كثرة 

 حصول العلم بالحكم الشرعي.

ل  ان ما ذكره المحقق العراقي+ من تقييد متعلق الحكم بالعلم الحاصالرابعة:  



 (319)  .......................................................................... حجية الدليل العقل 

بقصد   مقيّدة  بها  متعلق  الصلاة  وجوب  مثلًا  موضوعه،  دون  والسنة  الكتاب  من 

 ن الكتاب والسنة، غير تام.أمرها الواصل م

ان الخامسة:   بمعنى  كبروياً،  النظري  العقلي  الدليل  حجيّة  هو  الصحيح  ان 

الشارع   حكم  وبين  فعل  في  مزاحمة  غير  ملزمة  مصلحة  العقل  ادراك  بين  الملازمة 

والمفاسد بوجوبه   للمصالح  تابعة  الشرعية  الاحكام  ان  وهي  عامة،  لقاعدة  تطبيقاً 

  توجد لها صغرى في المسائل الفقهيّة.الواقعيتين، ولكن لا

الصحيح ان الحسن والقبح صفتان واقعيتان ثابتّتان في لوح الواقع  السادسة:  

لم تبعا  العقلاء  قبل  من  مجعولان  حكمان  انّما  لا  فيه،  العقل  من  ويدركهما  يدركونه  ا 

يس في  المصالح والمفاسد النوعية، والفرق حينئذ بين العقل العملي والعقل النظري ل 

المدرك، فانه في كليهما أمر واقعي، بل في نقطة أخرى وهي ان المدرك في العقل العملي 

في  المدرك  بينما  الخارج،  في  المعيّن  العملي  الجري  بنفسه  يتطلب  واقعي  أمر  انه  رغم 

 لنظري لا يتطلب بنفسه ذلك. العقل ا

وان السابعة:   الشرعي  والحكم  العملي  العقل  حكم  بين  الملازمة  كانت   ان 

 مشهورة، ولكن تقدم انه لا اصل لها أصلا بل غير قابلة للتصديق. 

ان الاخباري ان اراد من عدم حجية العقل العملي التشكيك في اصل  الثامنة:  

والضر الوجدان  خلاف  انه  مرّ  فقد  الملازمة  وجوده،  ثبوت  عدم  منه  اراد  وان  ورة، 

 بين حكم العقل العملي والحكم الشرعي فهو صحيح. 

ان ما قيل من استحالة جعل الحكم الشرعي في موارد العقل العملي  اسعة:  الت

 معللًا بانه لغو، لا يرجع إلى معنى محصل.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (320)

 الموافقة الالتزاميّة 

 الموافقة الالتزاميّة

 ت: يقع الكلام فيها من جها

 في المراد منها.الجهة الأولى: 

 في انّا واجبة أو لا. الجهة الثانية: 

الثالثة:   في  الجهة  المؤمنة  الاصول  جريان  عن  تمنع  فهل  واجبة،  كانت  اذا  انّا 

 اطراف العلم الاجمالي أو لا؟

الأولى، الجهة  في  الكلام  الرسول’    أما  برسالة  الايمان  منها  المراد  فليس 

لاً، اذ يجب بالضرورة على كل فرد من المسلمين ان يلتزم ويؤمن بان  والالتزام بها اجما

يحتمل باشتمال الرسالة عليه فهو حق على تقدير اشتمالها كل حكم يقطع أو يظن أو  

عليه، وانكاره يرجع إلى انكار الرسالة وتكذيبها، اما قطعا اذا كان الحكم قطعياً، أو  

اذا ك انه يحتمل بطلان الرسالة، ظناً اذا كان ظنياً، أو احتمالاً  ان احتمالياً، وهذا يعنى 

لأنّ    فهو ليس بمسلم ومؤمن بالرسالة،  ومن الواضح ان من يحتمل بطلان الرسالة

المعتبر في الاسلام هو الايمان بالرسالة بنحو الجزم والالتزام بها كذلك اجمالاً، بمعنى  

  فهو حق.ان كل ما اشتملت عليه الرسالة قطعاً أو ظناً أو احتمالاً 

، لأنه فالنتيجة: ان المراد من الموافقة الالتزامية ليس هو الالتزام بالرسالة اجمالاً 

والخضوع  كالتوجه  النفس  فعل  منها  المراد  بل  الفروع،  من  وليس  الاصول  من 

غير العلم واليقين والاعتقاد، حيث ان الأولى فعل    فإنّاوالانقياد والالتزام النفسي،  

 انية صفاتها وكيفياتها التي تطرأ عليها. النفس بينما الث

ة الالتزامية قلباً كما تجب الموافقة  فهل تجب الموافق  وأما الكلام في الجهة الثانية،



 (321)  ............................................................................. الموافقة الالتزاميّة

 العملية خارجاً؟ 

وجوبها بحاجة إلى دليل ولا دليل عليه لا من  لأنّ    والجواب: انّا غير واجبة، 

 النقل ولا من العقل.

يدلان على وجوب الموافقة العملية في الخارج، الكتاب والسنة  فلأنّ  أما الأول  

بالح القلبي  الالتزام  وجوب  على  يدلان  يكون  ولا  ان  يمكن  لا  بل  الشرعي،  كم 

مدلولهما جعل الحكم المتعلق بالفعل الخارجي لأنّ    الكتاب والسنة ناظرين إلى ذلك،

احدهما  لا بالفعل النفساني، ولا يمكن ان يكون متكفلًا لجعل حكمين طوليين يكون 

  موضوعاً للآخر، فان الحكم المتعلق بالفعل الخارجي موضوع لوجوب الالتزام به في 

الالتزام النفسي متعلق له، والحكم المتعلق بالفعل الخارجي موضوع  لأنّ   افق النفس،

 له، لأنه متعلق المتعلق. 

بالأحكام  قلباً  الالتزام  بوجوب  يحكم  لا  فلأنه  العقل،  وهو  الثاني  وأما 

وذلكالشرعي المكلف،  إلى  الواصلة  يكون لأنّ    ة  ان  يمكن  لا  بشيء  العقل  حكم 

مبرر، وبلا  الوجوب    جزافاً  به  اريد  ان  لأنه  الالتزام،  بوجوب  لحكمه  مبرر  ولا 

 الشرعي، فالعقل لا يكون مشرعا. 

وان اريد به انه من صغريات حكم العقل بحسن العدل، فيرد عليه ان ما هو  

العملية، الموافقة  الالتزاميّة فلا،   عدل هو  الموافقة  متوقف على لأنّ    واما  كونّا عدلاً 

ن موافقتها مصداقاً للعدل وإلاّ فلا، فإذاً اثبات كونّا عدلاً  وجوبها شرعاً حتى تكو

بوجوبها شرعاً يستلزم الدور هذا، اضافة إلى انه لا ملازمة بين حكم العقل بالحسن 

 وحكم الشارع بالوجوب كما تقدّم. 

نفس   أو واما  الحج  أو  مثلًا  الصلاة  كوجوب  بالفعل  المتعلق  الشرعي  الحكم 

به قلباً،غير ذلك، فهو لا يقتضي العليّة    لأنّ    وجوب الالتزام  اقتضاءه ان كان بنحو 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (322)

معقول، غير  ان لأنّ    فهو  يعقل  ولا  مباشرة،  المولى  من  صادر  اعتباري  امر  الحكم 

ا العلة، ضرورة ان  يكون معلولاً لحكم آخر ومترشحاً منه قهراً كترشح  لمعلول عن 

التي لا واقع موضوعي لها ما عدا    العلية والمعلوليّة لا تتصوران في الامور الاعتبارية

 وجودها في عالم الاعتبار والذهن.  

وان كان بنحو الاقتضاء والداعويّة، فيرد عليه انه يدعو إلى الإتيان بمتعلقه في 

 دعوته إلى الإتيان بمتعلقه.  الخارج لا إلى الالتزام بنفسه زائداً على

ية زائداً على وجوب الموافقة  فالنتيجة: انه لا دليل على وجوب الموافقة الالتزام

 العملية. 

الثالثة، الجهة  في  الكلام  والالتزام    وأما  النفساني  الفعل  ان  تسليم  تقدير  فعلى 

اطراف القلبي واجب شرعاً، فهل يكون وجوبه مانعاً عن جريان الاصول المؤمنة في  

 العلم الاجمالي؟ فيه وجهان:  

 قيل بالوجه الأول، ويمكن تقريبه بأحد وجوه:  

ان جريان الاصول المؤمنة في اطراف العلم الاجمالي يؤدي إلى الالتزام  الأول:  

محال،  وهو  مع لأنّ    بالمتنافيين  يجتمع  لا  بالاجمال  المعلوم  بالحكم  الالتزام  وجوب 

جمي في  الظاهري  بالحكم  المعلوم  الالتزام  الواقعي  للحكم  المخالف  الاطراف  ع 

كانا مسبوقين بالحرمة، ففي    الاناءين  ة الماء في احدبالاجمال، كما اذا علم اجمالاً باباح

معاً، فحينئذ وان كان لا    الاناءين  مثل ذلك اذا جرى استصحاب بقاء الحرمة في كلا

لأنّ    الالتزام بالمتنافيين،يلزم الترخيص في المخالفة القطعية العملية ولكن كان يلزم  

كلا بحرمة  الالتزام  المثال  في  الاستصحاب  العلم    ناءين  الا  مقتضى  ومقتضى  معاً، 

الاجمالي فيه الالتزام باباحة احدهما، ومن الواضح انه لا يمكن الجمع بينهما لأنه من 

 الجمع بين امرين متناقضين. 



 (323)  ............................................................................. ةالموافقة الالتزاميّ 

علق احدهما الحكم الواقعي  متلأنّ  والجواب: انه لا تنافي بين الالتزامين اصلًا،

ام باباحة أحدهما واقعاً والالتزام  ومتعلق الآخر الحكم الظاهري ولا تنافي بين الالتز 

أمرين   بين  الجمع  من  يكون  ولا  بينهما،  الجمع  من  مانع  ولا  ظاهراً،  كليهما  بحرمة 

ع  م  ظاهراً الاناءين    متناقضين، وعلى هذا فلا مانع من استصحاب بقاء الحرمة في كلا

 الالتزام باباحة أحدهما واقعاً.

اطرافالثاني:   في  الالتزام  وجوب  موضوع  الحكم   ان  هو  الاجمالي،  العلم 

ينفي   اطرافه  جميع  في  المؤمنة  الاصول  فاجراء  هذا  وعلى  بالاجمال،  المعلوم  الواقعي 

موضوع وجوب الالتزام ظاهراً وهو الحكم الواقعي مع ثبوته واقعاً، وحينئذ فيكون 

الاصول فيها ترخيصاً في المخالفة القطعية الالتزامية وهو في حد الترحيض في  اجراء  

 المخالفة القطعية العملية. 

بالجامع وهو  المتعلق  الواقعي  الحكم  الالتزام  موضوع وجوب  ان  والجواب: 

المنفي هو الحكم الواقعي المشكوك في كل واحد من اطرافه  لأنّ    غير منفي بالأصل،

هذا فلا تنافي اصلًا بين وجوب الالتزام بالحكم الواقعي المعلوم  بحده ظاهراً، وعلى  

ما لأنّ    لمتعلق بالجامع وبين جريان الاصل في كل واحد من اطرافه بحدّه،بالاجمال ا

اطرافه   من  طرف  كل  في  وجوده  المشكوك  الواقعي  الحكم  وهو  الاصل  مصب  هو 

الالتز  لوجوب  موضوع  هو  وما  الالتزام،  لوجوب  موضوعاً  الحكم  ليس  وهو  ام 

الم علم  اذا  مثلا  للأصل،  مصباً  ليس  بالجامع  المتعلق  احد الواقعي  بطهارة  كلف 

وجوب   موضوع  يكون  ذلك  مثل  ففي  بالنجاسة،  مسبوقين  كانا  الذين  الاناءين 

الالتزام الطهارة الواقعيّة المعلومة بالاجمال المتعلقة بالجامع، وموضوع الاستصحاب  

منه واحد  كل  طهارة  في  بقاء  الشك  استصحاب  فاجراء  وحينئذ  الخاص،  بحده  ما 

ينفي موضوع وجوب الالتزام وهو الطهارة الواقعيّة  نجاسة كل واحد منهما بحده لا  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (324)

الطهارة   ينفي  الاستصحاب  ان  باعتبار  اجمالاً،  المعلومة  بينهما  بالجامع  المتعلقة 

المتعلقة بالجامع لا   ظاهراً، ولا ينفي الطهارة الاناءين المشكوكة المتعلقة بكل واحد من

الثاني واما  واضح،  فهو  الأول  اما  ظاهراً،  ولا  بالجامع فلأنّ    واقعاً  المتعلقة  الطهارة 

الاستصحاب   مصب  هو  ما  فإذاً  فيها،  للاستصحاب  موضوع  ولا  وجداناً  معلومة 

 ليس موضوعاً لوجوب الالتزام، وما هو موضوع له ليس مصباً للاستصحاب.  

لجاري في تمام الاطراف ينفي موضوع وجوب الالتزام  فما قيل من ان الاصل ا

 نى محصل.ظاهراً، لا يرجع إلى مع

ان جريان الاصول المؤمنة في جميع اطراف العلم الاجمالي وان كان لا الثالث:  

تنافي   انه لا  بالجامع، ضرورة  المتعلق  بالاجمال  المعلوم  الواقعي  بالحكم  الالتزام  ينافي 

والالتز به  الالتزام  الالتزام بين  هذا  ان  إلاّ  الاطراف،  تمام  في  الظاهري  بالحكم  ام 

الواقع تمام بالحكم  في  بالخلاف  للعمل  مع  مناف  بالجامع  المتعلق  بالاجمال  المعلوم  ي 

وجوب لأنّ    الاطراف، الاطراف،  جميع  في  النجاسة  بقاء  استصحاب  مقتضى 

 باباحة احدهما. الاجتناب العملي عن الكل في الخارج، وهذا لا يجتمع مع الالتزام

لتزام التفصيلي بكل وقد اجاب السيد الاستاذ+ عن ذلك، بانه انما يتم في الا

الخارج،  في  عملًا  منهما  كل  عن  الاجتناب  وجوب  مع  يجتمع  لا  فانه  الطرفين،  من 

ظاهراً  بنجاستهما  الحكم  ينافي  فلا  الاناءين،  أحد  بطهارة  الاجمالي  الالتزام  واما 

 ، هذا.والاجتناب عنهما عملاً 

الق الالتزام  بين  منافاة  لا  انه  يقال  ان  الجواب  في  الصحيح  باباحة ولكن  لبي 

والالتزام   البناء  هذا  خلاف  على  الخارجي  العمل  وبين  عليها،  النفسي  والبناء  شيء 

القلبي حتى فيما اذا كان الالتزام تفصيليا، ضرورة انه لا منافاة بين التزام شخص قلباً  

لأنّ   والبناء عليها كذلك، وبين الاجتناب عنه عملًا في الخارج،باباحة شيء تفصيلًا  



 (325)  ............................................................................. الموافقة الالتزاميّة

دائمًا   الالتزام التزامه  طبق  على  الخارجي  العمل  الملتزم  من  يقتضي  لا  القلبي  والبناء 

 حتى يكون العمل على خلافه منافياً له.  

الواصل   القلبي على الحكم  الواجب على المكلف الالتزام والبناء  وبكلمة، ان 

 التزم به قلبا وبنى عليه كذلك فقد أتى بالواجب، لفرض ان الواجب على  ذافإاليه،  

على   الخارجي  العمل  الملتزم  من  يقتضي  لا  انه  الواضح  القلبي، ومن  الفعل  المكلف 

الاتيان لأنّ    طبقه، واما  متعلقه،  لأنه  قلبا  الالتزام  الا  يقتضي  لا  الالتزام  وجوب 

وجوبه المتعلق به لا الالتزام القلبي هذا،    بالعمل الخارجي فالمقتضي والداعي له هو 

 فصيلي بالوجوب أو الحرمة أو غيرها والالتزام الاجمالي به. بلا فرق بين الالتزام الت

وأما لو قلنا بان الالتزام التفصيلي ينافي كون العمل الخارجي على خلافه، لقلنا  

الملاك، بنفس  أيضاً  الاجمالي  الالتزام  في  بلأنّ    بذلك  التفصيلي  التنافي  الالتزام  ين 

ا  ان  جهة  الامن  ليس  خلافه،  على  الخارجي  قلباً والعمل  بحكم  التفصيلي  لالتزام 

الالتزام   بعينه موجود في  الملاك  الخارجي على وفقه، وهذا  العمل  الملتزم  يقتضي من 

الاجمالي به، ضرورة ان الالتزام التفصيلي اذا كان مقتضياً من الملتزم العمل الخارجي  

و ان  على  الأمر  غاية  ذلك،  منه  مقتضياً  أيضاً  الاجمالي  الالتزام  لكان  الالتزام  فقه، 

التفصيلي يقتضي من الملتزم العمل التفصيلي في الخارج، بينما الالتزام الاجمالي يقتضي 

 . (1) من الملتزم العمل الاجمالي منه، فإذاً لا فرق بينهما

الفرق من  الاستاذ+  السيد  افاده  ما  ان  التفصيلي    فالنتيجة:  الالتزام  بين 

 هذا.  والالتزام الاجمالي لا يمكن المساعدة عليه، 

اضافة إلى ان الالتزام التفصيلي بالحكم في كل من الطرفين لا يجتمع مع جريان 

 

 . 51 –  52ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (326)

الالتزام التفصيلي بالحكم في كل من الاناءين يتوقف على لأنّ    الاصل في كليهما معاً،

صل، واما مع الشك فيه، فلا يمكن الالتزام به العلم به تفصيلًا ومعه لا موضوع للأ

 تشريع هذا من ناحية. تفصيلًا إلاّ بنحو ال

الاجمالي  العلم  اطراف  الاصل في  ان جريان  لو سلمنا  انا  اخرى،  ناحية  ومن 

الالتزام   وجوب  موضوع  نفي  إلى  وبالتالي  ظاهراً  الواقعي  الحكم  نفي  إلى  يؤدّي 

على حاكمًا  يكون  حينئذ  فانه  غير   كذلك،  انه  باعتبار  القلبي،  الالتزام  وجوب  دليل 

موضوعه ثبوت  إلى  والبناء   ناظر  الالتزام  وجوب  مفاده  إذ  الواقعي،  الحكم  وهو 

ثبوته، اما ان هذا التقدير ثابت أو لا، فهو لا   القلبي على الحكم الواقعي على تقدير 

فلهذ ظاهراً،  ثابت  غير  التقدير  هذا  ان  على  يدل  والأصل  عليه،  حاكمًا  يدل  يكون  ا 

 عليه.

الا العلم  اطراف  في  الجاري  الاصل  ان  نفي والخلاصة،  مفاده  يكون  جمالي 

وجوب الالتزام بنفي موضوعه ظاهراً وهو الحكم الواقعي فيكون حاكمًا عليه، لا ان  

 مفاده الترخيص في المخالفة القطعية الالتزامية لكي يكون ذلك مانعاً عن جريانه. 

موضوع وجوب الالتزام القلبي اذا كان عقلياً التكليف    ومن ناحية ثالثة، ان

مع في عالم الذهن الواصل إلى المكلف، ومن هنا تمتاز الموافقة الالتزامية  المتعلق بالجا

عن الموافقة العملية، فان التكليف على الأولى متعلق بالجامع بوجوده الذهني، وعلى 

والجام الواقعي،  بوجوده  بالجامع  متعلق  الخارج، الثانية  على  ينطبق  لا  الأولى  على  ع 

و عليه  ينطبق  الثانية  على  فجريان بينما  وحينئذ  فيه،  الطرفين  احد  من  يخلو  لا  هو 

ان   الخارج، وحيث  معاً في  الطرفين  ترك كلا  الترخيص في  إلى  يؤدّي  فيهما  الاصول 

فيكون   خارجاً،  معه  ومتحد  قهراً  أحدهما  على  ينطبق  الخارجي  بوجوده  الجامع 

القطعية التر المخالفة  في  ترخيص  وهو  الجامع  ترك  في  ترخيصا  تركهما  في    خيص 



 (327)  ............................................................................. الموافقة الالتزاميّة

بوجوده   الجامع  هو  الالتزام  وجوب  موضوع  ان  فحيث  الأولى  على  واما  العملية، 

الذهني، فلا مانع من الالتزام به مع الترخيص في ترك الالتزام بكل من طرفيه بحده 

ال في  منهما  كل  لوجود  مباين  انه  باعتبار  لا  الخاص  بهما  الالتزام  ترك  فلهذا  ذهن، 

 يستلزم تركه. 

لو سلمنا ان جريان الاصول المؤمنة في اطراف العلم الاجمالي  هذا اضافة إلى انا 

عليه ورافعة   الاصول حاكمة  تكون  فحينئذ  الالتزام ظاهراً،  موضوع وجوب  ينفي 

جريانّا عن  مانعة  تكون  لكي  له  منافية  تكون  فلا  الشارع،  بحكم  ومن لموضوعه   ،

ء وان كان الانتفاء الواضح ان انتفاء الحكم بانتفاء موضوعه ليس من المخالفة في شي 

تعبدياً، هذا كله فيما اذا فرض ان وجوب الالتزام والبناء القلبي بالاحكام الشرعية  

 عقلياً. 

المولى   ان  الواصل بمعنى  التكليف  اذا كان شرعياً، فهل يكون موضوعه  واما 

به قلباً على في مقام الجعل فر الواصل، وجعل وجوب الالتزام  التكليف  ض وجود 

 و ان موضوعه التكليف الواقعي اعمّ من ان يكون واصلًا أو لا؟المكلف، أ

والجواب: ان موضوعه التكليف الواصل، سواء أكان بالتفصيل أم بالاجمال،  

ه لا ولا يمكن ان يكون موضوعه التكليف الواقعي وان لم يكن واصلًا، ضرورة ان

ق النفس، فلا يعقل تحققه  الالتزام عمل قلبي في افلأنّ    يمكن الالتزام به إلاّ تشريعاً،

الافق،   هذا  في  به  الملتزم  وجود  بدون  في   فإذافيه  الواقعي  الحكم  بان  المكلف  علم 

المعين كان تشريعاً،   التزم بأحدهما  ان  اباحة، فحينئذ  الواقع اما وجوب أو حرمة أو 

 الالتزام بالجامع لو كان الالتزام واجباً حتى في هذا الفرض.  فإذاً لا بدّ من

لاصة، إن التشريع عبارة عن ادخال ما لم يعلم أنه من الدين في الدين فإنه والخ

وأما تفسير التشريع بأنه من ادخال ما ليس من الدين في    ،مستفاد من الكتاب والسنة



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (328)

 الدين فلا دليل عليه.  

الت هذا  على  بناءً  إنه  الحكم  ثم  الالتزام  وجوب  موضوع  أن  وفرض  فسير 

يعلم أن الالتزام بأحد طرفي العلم الاجمالي   ،ير الواصلالواقعي أعم من الواصل وغ

باعتبار أن   ،واجب وبالطرف الآخر حرام فيكونان من دوران الأمر بين المحذورين

اني حرام  فإذاً الالتزام بالأول واجب وبالث  ،أحدهما محكوم بحكم واقعي دون الآخر

واقع ليس محكوماَ بحكم  الأخر  بأن  علم  إذا  هذا  أنه    ،اً لأنه تشريع  احتمل  إذا  وأما 

المحذورين بين  الأمر  دوران  من  يكونان  فلا  بحكم  بأحدهما   ،محكوم  التزم  إذا  وأما 

وأما إذا ترك الالتزام بكليهما معاً    ،دون الآخر ففيه احتمال الموافقة واحتمال المخالفة

 . لفة القطعية الالتزميةفيلزم المخا

ذكر    فقد  للتشريع  الأول  التفسير  على  نصه: وأما  وإليك  المحققين+  بعض 

 .وعليه فالواجب هو التعبد والالتزام بالحكم الواقعي على إجماله

الثبوت، معلوم  موضوعه  هذا  أن  الواضح  حكم لأنّ    ومن  لها  واقعة  كل 

ان الأصول في أي واقعة لا  واقعي وهو يستدعي وجوب الالتزام الاجمالي به وجري 

 هذا.  ،المعلوم بالاجمالي ثبوته في كل واقعةينفي هذا الوجوب المتعلق بطبيعي الحكم 

وفيه: أن هذا الذي أفاده+ مبني على مقالة المشهور من أن لكل واقعة حكمًا   

ولكن    ، ولكن هذه المقالة مبنية على أن تكون إباحة الاشياء مجعولة  ،من قبل الشارع

جاء لتضييق دائرة   الشرع إنمالأنّ  إذ لا شبهة أنّا ثابتة ذاتاً وأصالة ،ر ليس كذلكالأم 

 .إطلاق عنان الإنسان

ثم ان وجوب الالتزام بالتكليف الواصل اجمالاً المتعلق بالجامع، هل يمنع عن 

 جريان الاصول المؤمنة في اطرافه أو لا؟ 

يمنع، لا  انه  ا لأنّ    والجواب:  الالتزام  وجوب  الواصل موضوع  لتكليف 



 (329)  ............................................................................. الموافقة الالتزاميّة

لوجود   مباين  وهو  الذهني  بوجوده  بالجامع  الخارج، المتعلق  في  الطرفين  من  كل 

لزم خلف فرض كونه موضوعاً بوجوده   انطباقه على ما في الخارج، وإلاّ  لاستحالة 

هو   وما  للأصل،  مصباً  ليس  القلبي  الالتزام  لوجوب  موضوع  هو  ما  فإذاً  الذهني، 

حده الخاص ليس موضوعاً له، وعليه فلا تنافي بين  مصب له وهو كل من الطرفين ب

بالتكليف الواصل المتعلق بالجامع الذهني وبين جريان الاصول في وجوب الالتزام  

 كل من الطرفين في الخارج أو الذهن. 

لا   الخارج  في  موافقته  وجوب  فان  الخارجي،  بوجوده  الجامع  بخلاف  وهذا 

اطراف في  المؤمنة  الاصول  جريان  مع  جميعاً،يجتمع  اطرافه  لأنّ    ه  ترك  في  الترخيص 

با الجامع،  ترك  في  تركه  ترخيص  في  والترخيص  احدهما،  من  يخلو  لا  انه  عتبار 

 ترخيص في المخالفة القطعية العملية، هذا.  

اضافة إلى ان جريان الاصول في اطرافه لو كان نافياً لموضوع وجوب الالتزام،  

قطعية   مخالفة  جريانّا  من  حينئذ  يلزم  بانتفاء  لا  الحكم  انتفاء  منه  يلزم  بل  التزامية، 

 ن المخالفة في شيء. موضوعه وهو ليس م

الشرعية   بالاحكام  يجب  فإنما  واجباً،  كان  لو  القلبي  الالتزام  ان  وبكلمة، 

الواصلة اليه المنجزة في المرتبة السابقة المتعلق بالجامع، وعليه فيكون وجوب الالتزام 

ما اذا كان موضوع وجوب الالتزام التكليف الواصل   في طول تنجّزه، وهذا بخلاف

 نجز قيداً له، فانه حينئذ يكون التنجز في عرض وجوب الالتزام.  بدون أخذ التّ 

فيختص وجوب   الأول  الفرض  على  أما  الفرضين:  بين  حينئذ  الثمرة  وتظهر 

موضوعه في  التنجزّ  أخذ  بقرينة  الالزاميّة،  بالاحكام  القلبي  والبناء  ولا    الالتزام 

وكذلك لا يشمل الاحكام   يشمل الاحكام الترخيصيّه، لأنّا غير قابلة للتنجز ذاتاً،

الالزاميّة غير الواصلة أو الواصلة بالعلم الاجمالي الدائرة بين المحذورين لعدم قبولها  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (330)

العلم الاجمالي تكون  اطراف  الجارية في  العملية  التنجز، وعلى ضوء ذلك فالاصول 

وجو لموضوع  فتكون رافعة  وعندئذ  حقيقة،  التنجزّ  وهو  قيده  بارتفاع  الالتزام  ب 

لا وار فإذاً  وجداناً،  قيده  بارتفاع  لموضوعه  ورافعة  الالتزام  وجوب  دليل  على  دة 

 موضوع للمخالفة الالتزامية حتى تكون مانعة عن جريانّا. 

لزوم   وهو  اطرافه  تمام  في  الاصول  هذه  جريان  عن  آخر  مانع  هناك  نعم، 

الاناءي  المخالفة احد  بنجاسة  اجمالاً  علمنا  اذا  مثلا  العملية،  ان القطعية  وفرضنا  ن، 

وان  فحينئذ  السابقة،  المرتبة  في  المنجزة  النجاسة  القلبي  الالتزام  وجوب  موضوع 

كانت المخالفة الالتزامية غير مانعة عن جريان الاصول المؤمنة في اطرافه، باعتبار انّا  

الاّ  وجداناً،  لموضوعها  عن رافعة  مانعة  المثال،  مثل  في  القطعية  المخالفة  لزوم  ان   

 جريانّا. 

الجملة،   التكليف    فإذاوعلى  القلبي  الالتزام  وجوب  موضوع  ان  افترضنا 

كان منجزاً لم    فإذاالواصل المنجز، فلا بد من فرض ان العلم الاجمالي يكون منجزاً،  

وعن البعض للترجيح   تجر الاصول المؤمنة في اطرافه وتسقط عن الجميع للمعارضة

 من غير مرجح.

فالا الثاني،  الفرض  على  دليل وأما  على  واردة  تكن  لم  وان  العملية  صول 

التكليف  الفرض  هذا  موضوعه على  ان  لفرض  الالتزام ورافعة لموضوعه،  وجوب 

النظر   له، ولكن مع ذلك لا مانع من جريانّا بقطع  الواصل بدون أخذ تنجزه قيداً 

ا المخالفة  لزوم  العملية،عن  ينالأنّ    لقطعية  لا  الاجمالي  العلم  اطراف  في  في جريانّا 

الاجمالي  بالعلم  الواصل  التكليف  ان  باعتبار  الواصل،  بالتكليف  الالتزام  وجوب 

متعلق بالجامع الذهني، والمفروض انه ليس مصّباً للأصول العمليّة، وما هو مصب  

اطرافه من  طرف  بكل  المتعلق  المشكوك  التكليف  هو  لا   لها  ولهذا  الخاص،  بحده 



 (331)  ............................................................................. الموافقة الالتزاميّة

اطرافه   المؤمنة في  الاصول  الواصل  يكون جريان  بالتكليف  الالتزام  لوجوب  منافيا 

 المتعلق بالجامع، لفرض ان تلك الاصول لا تنفي ذلك التكليف المتعلق بالجامع. 

والنكتة، في ذلك ان موضوع وجوب الالتزام القلبي التكليف الواصل المتعلق  

ال الواقعي، وجريان الاصول في اطرافه لا يؤدي  بالجامع بوجوده  ذهني لا بوجوده 

 ترك الالتزام في النفس بالتكليف الواصل المتعلق بالجامع بوجوده الذهني، لأنه إلى

ينطبق عليه، لاستحالة   الخارجي بوجود طرفيه ولا  مباين لوجوده  الذهني  بوجوده 

وجريان   الخارجي،  الموجود  على  الذهني  الموجود  إلى انطباق  يؤدي  فيهما  الاصول 

ان   وحيث  الخارج،  في  تركها  في  على الترخيص  ينطبق  لا  الذهني  بوجوده  الجامع 

احدهما فيه، فلا يكون الترخيص في تركهما ترخيصاً في ترك الجامع، فإذاً لا يلزم من  

فيهما   جريانّا  بين  تنافي  لا  إذ  التزامية،  قطعية  مخالفة  معاً  فيهما  الاصول  جريان 

 لتزام بالتكليف الواصل المتعلق بالجامع بوجوده الذهني.  ووجوب الا

في وجوب تنا  ان الاصول المؤمنة الجارية في اطراف العلم الاجمالي التي لاثم  

تختص   لا  الذهني،  بوجوده  الانتزاعي  بالجامع  المتعلق  الواصل  بالتكليف  الالتزام 

  فإذا صول المحرزة التنزيلية، بالاصول التعبديّة غير المحرزة، بل لا فرق بينها وبين الا

ءين كانا مسبوقين بالطهارة، فاستصحاب طهارة هذا علمنا اجمالاً بنجاسة احد الانا

 الاناء وذاك الاناء معاً، لا ينافي وجوب الالتزام بنجاسة الجامع وهو عنوان أحدهما، 

دون   الاستصحاب وان قلنا بانه اصل محرز، انما ينفي نجاسة الفرد بحدّه الفرديلأنّ 

ؤدّاه ومصبّه وهو الفرد دون  الجامع بحدّه الجامعي، ولا اطلاق له بالنسبة إلى غير م

 الجامع. 

 نتائج البحث عدة نقاط: 

ان المراد من الالتزام الذي هو فعل النفس وأمره بيدها وجوداً  النقطة الأولى:  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (332)

واس الخاصة  بعناوينها  الشرعية  بالاحكام  الالتزام  هو  المقام،  في  مائها  وعدماً 

النبي برسالة  التصديق  منه  المراد  وليس  فحسب،  والتسليم    المخصوصة  الاكرم’ 

 والانقياد لها بنحو الاجمال، لأنّا من شؤون الايمان بها وداخلة في اصول الدين. 

الثانية:   المولوي  النقطة  بالوجوب  القلبي  الالتزام  وجوب  على  دليل  لا  انه 

الع للتنجّز، واستحقاق  القابل  العقوبة المستقل  استحقاق  قوبة على مخالفته في مقابل 

م الشرعي الأولي لا من العقل ولا من الشرع، ثم ان وجوب الالتزام على مخالفة الحك

 يختلف عن الحكم الشرعي الأولي كوجوب الصلاة مثلا في نقطتين: 

 الأولى: ان متعلق الأول فعل القلب ومتعلق الثاني فعل الجواريح.

ان الحكم   الصلاة والصيام ونحوهما موضوع للأول الثانية:  الأولي كوجوب 

 .دون العكس

انه على تقدير تسليم ان الالتزام القلبي بكل واحد من الاحكام النقطة الثالثة:  

الشرعيّة الأولية واجب في طول تلك الاحكام، فمع ذلك لا يكون مانعاً عن جريان 

يك لم  اذا  الاجمالي  العلم  اطراف  في  المؤمنة  في الاصول  فرق  ولا  آخر،  مانع  هناك  ن 

أو شرعياً، وعلى الأول لا فرق بين ان يكون التنجّز  ذلك بين ان يكون وجوبه عقلياً  

 قيداً لموضوعه أو لا. 

الرابعة:   قبل  النقطة  من  المؤمنة  الاصول  جريان  عن  المانع  من  ذكر  ما  ان 

 وجوب الالتزام، لا أساس له كما مرّ. 



 (333)  ................................................................................ العلم الاجمال 

 العلم الاجمالي  

 الاجمال  مبحث العلم

التفصي العلم  حجية  ان  القطع  بحث  مستهل  في  تقدم  يمكن قد  ولا  ذاتية  لي 

بانتفاء   حجيّته  تنتفّي  فعندئذ  موضوعه،  أو  العلم  متعلق  في  بالتّصرف  إلاّ  عنه  نفيها 

العملية   القطعيّة  المخالفة  لحرمة  الاجمالي  العلم  تنجيز  واما  موضوعه،  أو  متعلقه 

القطعيّ  الموافقة  وجوب  بنحو  وكذلك  أو  التامة  العلة  بنحو  هو  فهل  العملية،  ة 

 ه اقوال وستأتي الاشارة اليها. الاقتضاء، في

وعلى هذا، فيقع الكلام في ان العلم الاجمالي كالعلم التفصيلي في التنجيز لحرمة  

 المخالفة القطعيّة العملية، وكذا لوجوب الموافقة القطعيّة العمليّة أو لا؟ 

 نا يقع في عدة جهات:  والجواب: ان الكلام ه 

الاجماليالأولى:   العلم  حقيقة  تفسير  العلم  في  وبين  بينه  الفارق  هو  وما   

 التفصيلي. 

 في منجزية العلم الاجمالي لحرمة المخالفة القطعية العملية. الثانية: 

 الثالثة: في منجزيته لوجوب الموافقة القطعية العملية. 

 ات وتفسيرات متعدّدة: ففيها اتجاه أما الكلام في الجهة الأولى،

الأول:   الخالاتجاه  المحقق  من  يظهر  التخييري  ما  الواجب  راساني+ في بحث 

من ان الوجوب في الواجب التخييري متعلق بالفرد المردد ولا مانع من ذلك، معللا 

تعلق  من  مانع  لا  بل  المردد،  بالفرد  تعلقه  من  مانع  فلا  اعتباري  امر  الوجوب  بان 

، (1) لاجماليكالعلم، فانه قد يتعلق بالفرد المردد كما في موارد العلم ا  الصفة الحقيقيّة به

 

 .  141-140(كفاية الأصول ص1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (334)

 هذا. 

 وللمناقشة فيه مجال واسع:  

مستحيل، وعاء  كل  في  المردّد  الفرد  إن  للتشخص  لأنّ    أولاً:  مساوق  الفرد 

والتعيّن   التشخص  ان  الواضح  ومن  الخارج،  في  ام  الذهن  في  كان  سواء  والتعيّن، 

  ان ام في الخارج في طرف النقيض مع التردد فيه، بداهة انه لا الوجودي في الذهن ك

كل وجود في الذهن أو  لأنّ    يعقل ان يكون الفرد في الخارج مردداً بين نفسه وغيره،

الخارج مساوق للتعيّن فيه، ويستحيل ان يكون وجود زيد فيه مردداً بين وجود نفسه  

 .(1) ووجود غيره 

الخارج فهو متعين فيه ومتشخص، ولا يعقل ان الوجود ان كانَ في والخلاصة، 

مردداً، و يكون  فيه،ان  موجوداً  لزم خلف فرض كونه  له، لأنّ    إلاّ  المردد لا وجود 

القائمة  الذهنيّة  الصورة  وهو  بالذات  كالمعلوم  فيه  متعيّن  فهو  الذهن  في  كان  وان 

ذ وجود  وهي  بالاعتبار  بينهما  والاختلاف  فيه،  العلم  عين  هي  التي  هني  بالنفس 

والتشخص،   للتعيّن  مساوق  متع  فإذا والوجود  الوجود  أيضاً  كان  ماهيته  كانت  يّناً 

يكون وجودها   ان  لزم  مرددة، وإلاّ  تكون  ان  الوجود، ويستحيل  متعيّنه، لأنّا حد 

 أيضاً كذلك وهو كما ترى. 

إلى هنا قد تبيّن انه يستحيل وجود الفرد المردد في الخارج حتى يتعلق به العلم 

 الي. الاجم

ا الواجب  في  الوجوب  تعلق  يمكن  لا  انه  يظهر  ذلك  بالفرد  ومن  لتخييري 

المردّد أيضاً، لأنه لا واقع للفرد المردد لا في الخارج ولا في الذهن ولا في لوح الواقع 

 

 .140 -141(كفاية الاصول ص 1)



 (335)  ................................................................................ العلم الاجمال 

لأنّ    حتى يتعلق به الوجوب، وتعليله بان الوجوب امر اعتباري لا يجدي في المقام،

اعتبار امراً  كان  وان  الفرد الوجوب  ان  والمفروض  بشيء،  يتعلق  ان  لابد  انه  إلاّ  ياً، 

لمرددّ ليس بشيء حتى يتعلق به الوجوب، نعم لو كان مراده من الفرد المردد، الفرد ا

 المردد المفهومي، لم يرد عليه هذا الاشكال ولكنه خلاف ظاهر كلامه+.

المردد، فلازمه   بالفرد  العلم  تعلق  تعقل  تقدير  انه على  من وثانياً:  بكل  تعلّقه 

كل  لأنّ    وهذا خلاف الوجدان والضرورة،  الفردين أو الافراد بجدّه الفردي مردداً، 

شخص اذا راجع وجدانه يرى ان العلم الاجمالي تعلق بالجامع الانتزاعي وهو عنوان  

احدهما أو احدهما لا كل فرد بحدّه الفردي فانه متعلق الشك، وكيف كان فلا بد من  

وفي هنا  كلامه  الفرحمل  المردد،  الفرد  من  مراده  ان  على  التخييري  الواجب  المردد   د 

 المفهومي وهو عنوان احدهما أو احدها وان كان خلاف الظاهر. 

ما تبني عليه مدرسة المحقق النائيني+ منهم السيد الاستاذ+،  الاتجاه الثاني:  

، ولهذا يكون من ان متعلق العلم الاجمالي الجامع بحدّه الجامعي بين فردين أو افراد

اليه تفصيلياً، و بالنسبة  افراده، واما تسميته العلم الاجمالي  إلى  بالنسبة  انّما هو  الجهل 

احدهما   عنوان  وهو  الانتزاعي  الجامع  متعلقه  ان  باعتبار  هو  فانما  الاجمالي  بالعلم 

مرحلة   في  هو  انما  فالاجمال  ذاك،  أو  هذا  على  الخارج  في  انطباقه  المردد  واحدهما 

التعلّق، فإذاً ما هو متعلق العلم غير  التطب  لأنّ   ما هو متعلق الشك،يق لا في مرحلة 

علم اجمالا بنجاسة احد الاناءين، كان   فإذامتعلق الأول الجامع ومتعلق الثاني الفرد،  

الذي   العلم بنجاسة الجامع وهو عنوان احدهما  موضوعي له إلاّ في     واقعلامتعلق 

مة بالذات، وهذه الصورة معلومة تفصيلا، ولا فرق  الذهن وهو صورة الجامع المعلو

العلم الاجمالي علم تفصيلي لأنّ    ذه الناحية بين العلم الاجمالي والعلم التفصيلي،من ه

 بالنسبة إلى المعلوم بالذات.  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (336)

وانما الفرق بينهما من ناحية أخرى، وهي انّ المعلوم بالذات في العلم التفصيلي  

ا وهو المعلوم بالعرض بتمام خصوصياته التفصيلية، وام  ينطبق على الواقع الخارجي،

المعلوم   مثلًا  الخارج،  في  له  موضوعي  واقع  فلا  الاجمالي،  العلم  في  بالذات  المعلوم 

على  ينطبق  لا  انه  الواضح  ومن  الاناءين،  احد  نجاسة  المتقدّم  المثال  في  بالاجمال 

نجساً   كونه  تقدير  الفردي على  بحدّه  الاناء  هذا  العلم نجاسة  انحل  وإلاّ  الواقع  في 

، وهذا خلف، ولا على نجاسة ذاك الاناء كذلك على فرض  الاجمالي إلى علم تفصيلي

 انه نجس في الواقع بنفس الملاك. 

الاجمالي واقع موضوعي ولا   العلم  بالذات في  للمعلوم  ليس  انه  معنى  وهذا 

المع بينما  الخارج،  في  ما  على  ينطبق  ولا  الذهن  إلاّ  له  العلم موطن  في  بالذات  لوم 

 عليه في الخارج، وقد برهن ذلك بطريقين: التفصيلي له واقع موضوعي ينطبق

ما ذكره السيد الاستاذ+ من ان العلم الاجمالي لو كان متعلقاً  الطريق الأول:  

اجمالا  علمنا  اذا  كما  ثبوتاً،  له  تعيّن  لا  التي  الموارد  في  الواقع  ذلك  هو  فما  بالواقع، 

أحد   وعبنجاسة  به،  نجساً  كلاهما  الواقع  في  وكان  بالدم  فنسبة  الاناءين  هذا  لى 

يمكنّ  فلا  سواء،  حدٍّ  على  منهما  واحد  كل  إلى  المثال  في  بالاجمال  المعلومة  النجاسة 

 تطبيقها على نجاسة هذا الاناء بعينه أو ذاك الاناء كذلك لأمرين:  

تفصيلياً،  الاجمالي  العلم  انقلاب  ذلك  لازم  ان  الاجمالي لأنّ    الأول:  العلم 

الانتزاع بالجامع  بتعلقه  احدهما،  متقوّم  عنوان  وهو  على   فإذاي  الجامع  هذا  انطبق 

الفرد المعين في الخارج، كان لازم ذلك ان حد هذا الفرد مأخوذ في متعلق العلم في 

 افق النفس، وعليه فيكون العلم تفصيلياً لا اجمالياً وهذا خلف. 

الجامع   انطباق  ان  الضرورة الثاني:  خلاف  الخارج  في  المعين  احدهما  على 

ن، لفرض ان نجاسته غير معلومة والا لم يكن هنا علم اجمالي، وكذلك لا والوجدا



 (337)  ................................................................................ العلم الاجمال 

كلا   نجاسة  على  انطباقه  واما  الملاك،  بنفس  الاخر  الاناء  نجاسة  على  انطباقه  يمكن 

ك نجاسة  لا  احدهما  نجاسة  بالاجمال  المعلوم  كون  فرض  خلف  فهو  ليهما الاناءين، 

فإذاً   والا اجمالياً،  لا  تفصيلياً  علما  افق    لكان  في  بالجامع  العلم  تعلق  من  مناص  لا 

الذهن وهو عنوان احدهما أو احدها الذي لا واقع موضوعي له في الخارج حتى في 

علم الله تعالى، ولهذا لا ينطبق في الخارج لا على هذا ولا على ذاك، واما الفرد المردد  

وكان احدهما    علمنا بنجاسة احد الاناءين  فإذاه حتى ينطبق عليه،  فيه، فلا وجود ل

ان   آخر  أو  بسبب  علمنا  ثم  اسود،  والاخر  ابيض  احدهما  أو  غربياً  والآخر  شرقياً 

النجس هو الاناء الشرقي أو الابيض، فلا يمكن القول بان نجاسة الاناء الشرقي أو 

ب ان نجاسته  المعلومة بالاجمال، ضرورة  لم تكن معلومة الابيض هي  الشخصي  حده 

اسة الجامع وهو عنوان احدهما، فالنتيجة ان المعلوم بالاجمال  لنا، والمعلوم لنا هو نج

واقع   له  وليس  بالذات  المعلوم  عن  عبارة  وهو  الذهن،  افق  في  موجود  هو  انما 

 . (1) موضوعي في الخارج حتى ينطبق عليه

الثاني:   االطريق  من  الاصفهاني+  المحقق  ذكرة  الاجمالي لا ما  العلم  متعلق  ن 

 يخلو من احد فروض: 

 ان العلم الاجمالي لا يكون متعلقاً بشي اصلًا. ـ 1

 ـ ان يكون متعلقاً بالفرد بعنوانه التفصيلي.2

 ـ ان يكون متعلقاً بالفرد المردد. 3

 ـ ان يكون متعلقاً بالجامع الانتزاعى وهو عنوان احدهما أو احدها.4

خلف   الأول، فلأنه  الاضافة  اما  ذات  الحقيقية  الصفات  من  العلم  ان  فرض 

 

 . 287ص  3و محاضرات في الاصول الفقه ج  51 –  52ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (338)

 حيل تحققه بدون الاضافة والمتعلق. ويست

الثاني   لا  فلأنّ  واما  تفصيلي  علم  فهو  التفصيلي،  بحده  الفرد  كان  لو  متعلقه 

 اجمالي، وهذا خلف. 

واما الثالث فقد تقدم ان الفرد المردد في الخارج مستحيل، ضرورة ان كل ما في 

متع فهو  ووجودالخارج  نفسه  وجود  بين  مردداً  يكون  ان  يعقل  ولا  فإذاً   ين،  غيره، 

 .  (1)يتعين الفرض الرابع وهو تعلقه بالجامع

من   تام  زاوية وغير  تام من  النائيني+  المحقق  تبنّته مدرسة  ما  ان  وغير خفي 

زاوية اخرى، اما من زاوية تماميته، فلأنه لا شبهة في ان العلم الاجمالي متعلق بالجامع 

وبرها وجداناً  احدها  أو  احدهما  عنوان  وهو  واما  لانتزاعي  فواضح،  الأول  اما  اناً، 

الفرد لأنّ    متعلقه لو كان الفرد، فلا محالة يكون الفرد المعين في الخارج،فلأنّ  الثاني  

 المردد غير معقول، وعليه فيلزم كونه علمًا تفصيلياً لا اجمالياً وهذا خلف.

تماميته،   عدم  زاوية  من  على فلأنّ  واما  موضوعياً،  واقعاً  بالاجمال  للمعلوم 

ساس ان تعلق العلم بالجامع المفهومي انما هو بلحاظ انه مستخدم للاشارة إلى ما في  ا

الذهن،   عالم  في  موجود  انه  بلحاظ  لا  الاناءين،   فإذا الخارج  احد  بنجاسة  علمنا 

لك المفهومي،  الانتزاعي  الجامع  بنجاسة  تعلق  وان  الاجمالي  انه  فالعلم  بلحاظ  لا  ن 

نه مرآة إلى ما في الخارج واشارة اليه وهو النجاسة موجود في افق الذهن بل بلحاظ ا

 المتعلقة بالفرد المردد في الخارج بين فردين فيه.  

مباشرة،   الخارجي  بالفرد  تعلقه  يمكن  لا  انه  بما  العلم  ان  ذلك  في  والنكتة، 

بالنفس، فلا مح القائمة  الصفات  انه من  بما هو باعتبار  الذهني لا  بالمفهوم  يتعلق  الة 

 

 .80 _ 81ص  3ج  ةي(نّاية الدرا1)



 (339)  ................................................................................ العلم الاجمال 

ه، بل بلحاظ انه اشارة إلى الفرد الواقعي، على اساس ان الاثر مترتب عليه موجود في

 في الخارج لا على المفهوم الموجود في الذهن، فانه لا اثر له. 

انه لا شبهة في ان من كان يعلم بحرمة شرب احد الاناءين، ينظر إلى    :وبكلمة

لكن   مشير  الواقع  ذهني  مفهوم  استخدام  بواسطة  بل  مباشرة  هو  لا  وهذا  اليه، 

الذهني موضوعياً، بل هو   المفهوم  المطابق للوجدان والارتكاز، ولا يكون نظره إلى 

وسيلة للعبور إلى الخارج وترتيب الاثر عليه، فإذاً كون النظر اليه بما هو موجود في  

ة وقرينة تدل على ذلك، وإلاّ فالنظر الذهن وبنحو الموضوعية بحاجة إلى عناية زائد

المعلوم  اليه آلي   ان  المفاهيم، وعلى هذا فكما  الطريقية كما هو الحال في سائر  بنحو  أو 

بالذات في العلم التفصيلي مطابقاً في الخارج وهو المعلوم بالعرض، فكذلك للمعلوم 

ان المعلوم بالعرض في    بالذات في العلم الاجمالي، فان له مطابقاً فيه أيضاً، غاية الامر 

في  معين  التفصيلي  هذا    العلم  بين  ومردد  فيه  معين  غير  الاجمالي  العلم  وفي  الخارج 

 الفرد أو ذاك الفرد فاحدهما في الواقع مصداق له.  

ومن هنا، يظهر ان العلم الاجمالي يشترك مع العلم التفصيلي في نقطة، وهي ان  

رة العلمية في النفس، ويختلف عنه في نقطة المعلوم بالذات في كليهما واحد وهو الصو

في    اخرى هو  بينما  الخارج،  في  متعين  التفصيلي  العلم  في  بالعرض  المعلوم  ان  وهي 

 العلم الاجمالي مردد بين فردين أو افراد فيه.

وعلى ضوء ذلك فقد ظهر ان ما تبنّت عليه مدرسة المحقق النائيني+ من انه 

لوم  ل في العلم الاجمالي، مبني على الخلط بين المعلا واقع موضوعي للمعلوم بالاجما

المعلوم، ذات  معلوماً كذلك وبين  هو  نّ  لأ  بالاجمال بوصف كونه  له  الذي لا واقع 

بهذا  انه  ضرورة  الخارج،  في  ما  على  ينطبق  ولا  الذهن  الا  له  موطن  لا  اذ  الأول، 

المعلوم بالذات في    الوصف لا يمكن ان يوجد في الخارج، بل الامر كذلك حتى في 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (340)

م كونه  بوصف  فانه  التفصيلي،  الخارج العلم  في  ما  على  ينطبق  ان  يستحيل  علوماً، 

لاستحالة وجوده فيه بهذا الوصف، واما ذات المعلوم بالذات، فلها واقع في الخارج  

العلم  في  بالذات  المعلوم  بين  ذلك  في  فرق  بلا  عليه،  وتنطبق  بالعرض  المعلوم  وهو 

 ذات في العلم الاجمالي.التفصيلي والمعلوم بال

الم ذات  ان  وهو  فالنتيجة:  الخارج  على  تنطبق  العلمين  كلا  في  بالذات  علوم 

العلم التفصيلي وغير معين   المعلوم بالعرض، غاية الامر انه متعين في فرد خاص في 

بالذات   المعلوم  واما  افراد،  أو  فردين  بين  مردد  انه  بمعنى  الاجمالي،  العلم  كذلك في 

  بلا فرق بينهما. معلوماً، فلا ينطبق على الخارج في كلا العلمين بوصف كونه 

انه ليس لذات المعلوم بالذات في العلم الاجمالي واقع خارجي تنطبق    ودعوى:

علمنا بنجاسة احد الاناءين، فذات النجاسة المتعلقة بالجامع لا تنطبق على   فإذاعليه،  

لزم كون العلم الاجمالي تفصيلياً  نجاسة هذا الاناء ولا على نجاسة ذاك الاناء، و إلاّ 

  ترى، والنجاسة المرددة ليست فرداً ثالثاً حتى تنطبق عليه. وهو كما

في    مدفوعة: الفردين  احد  هو  الاجمالي  العلم  في  بالذات  المعلوم  مصداق  بان 

المعلوم   يكون  فإذاً  عندنا،  وذاك  هذا  بين  ومردد  الله  علم  في  متعين  وهو  الواقع 

ال في  ومبالعرض  الله  وعند  الواقع  في  متعيناً  الاجمالي  افراد  علم  أو  فردين  بين  ردداً 

 عندنا. 

مثلًا النجاسة عندنا في المثال متعلقة بالجامع الانتزاعي وهو عنوان احدهما من  

جهة جهلنا بانّا متعلقة بهذا الفرد أو ذاك الفرد، واما في الواقع وعلم الله فهي متعلقه  

و الفردي،  بحده  بالوبالفرد  جهلنا  جهة  من  عندنا  هو  فانما  التردد  وعلى  اما  اقع، 

علم الانسان بوقوع قطرة من الدم في احد هذين الاناءين، فبطبيعة الحال كان    الجملة

انّا  يدري  ولا  عنده،  مجهول  ولكنه  الله  وعلم  الواقع  في  المعين  احدهما  في  وقوعها 



 (341)  ................................................................................ العلم الاجمال 

 وعند الله. وقعت في هذا الاناء أو ذاك، لا انه مجهول في الواقع

السيد   ذكره  ما  ان  يظهر  هنا،  انه  ومن  على  البرهان  من  واقعالاستاذ+   لا 

واقع   له  كان  لو  انه  بتقريب  الاجمالي،  العلم  في  بالاجمال  للمعلوم  موضوعي 

اذا علم  ثبوتاً، كما  للواقع  فيها  التي لا تعين  الموارد  فما هو في  موضوعي في الخارج، 

ندئذ ما هو  الدم وكان في الواقع كلاهما نجساً بالدم، فعبنجاسة احد الاناءين بملاقاة  

المثال، هذا  مثل  بالاجمال في  المعلوم  نجاسة كل  لأنّ    واقع  إلى  بالاجمال  المعلوم  نسبة 

منهما نسبة واحدة، فلا يمكن القول بان ما هو مصداق المعلوم بالاجمال نجاسة هذا  

أو بالعكس، لأنه ترجيح من   غير مرجح، حيث ان نسبته إلى  الاناء دون ذاك الاناء 

موضوعي للمعلوم بالاجمال في   لا واقعد سواء، وهذا دليل على انه  كل منهما على ح

 العلم الاجمالي. 

الواقع وعلم  المعلومة بالاجمال متعين في  النجاسة  الظهور هو ان واقع  ووجه 

 الله ومردد عندنا بين نجاسة هذا الاناء وذاك الاناء.

فاهيم انما هو  ان نخرج بهذه النتيجة، وهي ان استخدام الم  إلى هنا قد استطعنا

مباشرة،   الخارجي  بالواقع  يتعلق  تعبدياً لا  ام  أكان حقيقياً  العلم سواء  ان  من جهة 

للنفس فلا يتصور تعلقه   العلم صفة  باعتبار ان  الذهن،  افق  بالمفاهيم في  وانما تعلق 

الواقع دون المفاهيم الذهنية، فلا محالة  إلاّ بالمفاهيم فيها، وحيث ان الاثر مترتب على  

أو  ي اجمالياً  العلم  يكون  ان  بين  ذلك  في  فرق  ولا  اليه،  للاشارة  استخدامها  كون 

انه ملحوظ  تفصيلياً، اذ كما ان تعلق العلم التفصيلي بالمفهوم الذهني انما هو بملاك 

الاثر مترتب عليه لا على ان  باعتبار  اليه،  إلى الخارج واشارة  المفهوم، فكذلك   مرآة 

لا  انه اشارة إلى الخارج ومرآة له  امع الانتزاعي انما هو بملاكتعلق العلم الاجمالي بالج

 بملاك انه ملحوظ بنحو الموضوعية. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (342)

الثالث:   الاجمالي الاتجاه  العلم  متعلق  ان  من  العراقي+  المحقق  اليه  ذهب  ما 

صيلي في المعلوم بالعرض، فانه في  الفرد المعين في الواقع، ولا فرق بينه وبين العلم التف

عاً الفرد المعين، وانما الفرق بينهما من ناحية نفس العلم، فان العلم التفصيلي كليهما م

التفصيلي  علم غير مشوب بالاجمال، والعلم الاجمالي علم مشوب بالاجمال، فالعلم 

 كالمرآة الصافية والعلم الاجمالي كالمرآة غير الصافية.  

الانتزاعي، فلا يمكن بان متعلق العلم الاجمالي لو كان الجامع    وقد برهن ذلك

انطباقه على الفرد بحده الفردي، وانما ينطبق على الحيثية الجامعة بين فردين أو افراد  

الحيثية جزءاً   فتكون هذه  الفردية،  بالغاء الخصوصية  الفرد  المنتزعة من  الحيثية  وهي 

إلى ينحل  انه  باعتبار  للفرد،  الفتحليلياً  والخصوصية  المشتركة  الجامعة  الحيثية  ردية،   

فهو   الجامع،  كان  لو  الاجمالي  العلم  متعلق  ان  الواضح  الحيثية  ومن  على  ينطبق  انما 

   .(1) لا على الفرد بحده الفردي هذاالجامعة 

وقد أورد عليه المحقق الاصفهاني+ بتقريب: ان العلم الاجمالي بالجامع ينحل 

 إلى علمين: 

 .علم بالجامع بما هو جامعالأول: ال

انه في ضمن احد الفردين، وهذا العلم هو العلم الاجمالي المتعلق الثاني: العلم ب

بالجامع المقيد بكونه في ضمن احدى الخصوصيّتين أو الخصوصيات، فلذلك ينطبق 

  .(2) على الفرد بحدّه الفردي 

امع المقيد بكونه في  العلم الاجمالي لو كان العلم بالجلأنّ    ويمكن المناقشة فيه،

فن  الفردين،  احد  أو  ضمن  بالفرد  تقييد  هي  هل  التقييد  خصوصية  إلى  الكلام  نقل 

 

 . 47ص  3ة الأفكار ج (نّاي1)

 . 83ص  3(نّاية الدراية ج 2)



 (343)  ................................................................................ العلم الاجمال 

الجامع، فان كان الأول فلازمه تعلق العلم الاجمالي بالفرد من الأول ومباشرة، لا انه 

تعلق بالجامع المقيد لكي ينحل إلى علمين، علم بالجامع وعلم بتقييده في ضمن احد 

 بالجامع لا انه في مقابله، هذا. في الواقع، وان كان الثاني فهو عين العلمالفردين 

 

 ثم ان ما ذكره المحقق العراقي+ يرجع إلى ثلاث نقاط:  

الأولى: ان متعلق العلم الاجمالي الفرد بحده الفردي، ولا فرق بينه وبين العلم 

 التفصيلي من هذه الناحية. 

ول عن العلم الاجمالي في نفس العلم، فان الأالثانية: ان العلم التفصيلي يختلف 

 غير مشوب بالاجمال بينما الثاني مشوب به. 

الثالثة: ان متعلق العلم الاجمالي لا يمكن ان يكون الجامع بحده الجامعي هذا.  

 وللمناقشة في جميع هذه النقاط الثلاث مجال. 

لفرد بحده الفردي  فلأنه ان اريد من تعلق العلم الاجمالي با  أما النقطة الأولى،

العلم صفة قائمة بالنفس، فلا يعقل ان  لأنّ    عليه ان مستحيل،تعلقه به مباشرة، فيرد  

 يتعلق بالواقع الخارجي كذلك.  

الخارج   في  به  تعلقه  المعين  بالفرد  العلم  بتعلق  اراد  ان  انه+  اخرى،  وبكلمة 

هو المعلوم    مباشرة فهو غير معقول، ضرورة ان الواقع الخارجي لا يمكن ان يكون 

 ضلا عن العلم الاجمالي لسببين: بالذات في العلم التفصيلي ف 

مصيب   دائمًا  وانه  اصلا  العلم  في  الخطأ  وقوع  عدم  ذلك  لازم  ان  الأول: 

مقوم   بالذات  المعلوم  ان  والمفروض  بالذات،  المعلوم  هو  الواقع  ان  باعتبار  للواقع، 

العلم عين   ان  فلا علم، حيث  ذاتاً وبدونه  بينهما  للعلم  بالذات والاختلاف  المعلوم 

ه بالذات، انما  المعلوم  هو  الخارجي  الواقع  كان  فلو  والوجود،  كالايجاد  بالاعتبار  و 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (344)

 لكان العلم دائمًا مصيباً للواقع، وهو كما ترى. 

الثاني: ان العلم صفة نفسانية فيستحيل تعلقه بالموجود الخارجي، وإلا لكان 

 خارجيا وهذا خلف. 

المعلومة بالذات والفرد  تعلقه بصورة الفرد المعين في الذهن وهي  وان اريد به  

الخارجي معلوم بالعرض، فيرد عليه: أولاً: انه خلاف الوجدان، لوضوح ان العلم 

الجامع   بصورة  تعلق  وانما  الذهن،  افق  في  المعين  الفرد  بصورة  يتعلق  لم  الاجمالي 

صورة واما  احدها،  أو  احدهما  عنوان  وهو  تكون    الانتزاعي،  فلا  المعين،  الفرد 

 ن. موجودة في الذه

العلم  لكان  المعين،  الفرد  صورة  كان  لو  الاجمالي  العلم  متعلق  ان  وثانياً: 

 الاجمالي علمًا تفصيلياً وهو خلف. 

وان اريد به تعلقه بصورة الفرد المبهم، فيرد عليه ان هذا هو معنى تعلق العلم 

فإذاً   الفردين أو الافراد في الخارج المبهمة،   الاجمالي بالجامع المفهومي وهو صورة احد

بتعلقه بالجامع الانتزاعي، بل  القول  القول الاخر في مقابل  القول إلى  لا يرجع هذا 

 هو هو في الحقيقة والاختلاف انما هو في التعبير. 

الثانية:   النقطة  عن فلأنّ  وأما  يمتاز  بنفسه  الاجمالي  العلم  ان  من  ذكره+  ما 

إلى معنى محصل، بداهة انه حيث انه مشوب بالابهام دونه، لا يرجع    العلم التفصيلي، 

الكشف  العلم  حقيقة  فان  كيف  العلم،  حقيقة  في  والاجمال  الابهام  دخول  يعقل  لا 

والوضوح وهي في طرف النقيض مع الاجمال والابهام، فلا يتصور الابهام في حقيقته  

با متعلقه  في  واما  بالعرض،  متعلقه  في  يتصور  فلا، وانما  العلم  عين  هو  الذي  لذات 

ليس بعلم وهذا خلف، فما ذكره+ من انه لا اجمال ولا ابهام في المتعلق وانما   وإلاّ فهو

 الابهام والاجمال في نفس العلم غريب جداً. 



 (345)  ................................................................................ العلم الاجمال 

ما ذكره+ من ان متعلق العلم الاجمالي لو كان الجامع فلأنّ وأما النقطة الثالثة: 

غير داخل  د بحده الفردي، على اساس ان حد الفرد  الانتزاعي، فلا ينطبق على الفر

في متعلق العلم الاجمالي، وانما ينطبق على الحيثية الجامعة بين فردين أو افراد، انما يتم  

الافراد   بين  المشتركة  الذاتية  الجهة  من  المنتزع  المفهوم  به  ونقصد  الذاتي  الجامع  في 

الخارج في  ينطبق  لا  فانه  ونحوه،  الانسان  الذاتية    كمفهوم  الحيثية  تلك  على  الا 

العرضي المشترك الجامع  في  ذلك  يتم  ولا  الفردي،  بحده  الفرد  دون  افراده  بين  ة 

كمفهوم الفرد ومفهوم الشخص ومفهوم الجزئي ونحوها، فان هذه المفاهيم مفاهيم 

عرضية اخترعها العقل واصطنعها لاستخدامها كإشارة إلى الخارج وليست منتزعة  

فراد اليها عرضية لا ذاتية، وهذا  اتية المشتركة، ومن هنا تكون نسبة الامن الجهة الذ

 بخلاف الجامع الذاتي، فان نسبة افراده اليه ذاتية. 

فهو   افراد،  أو  فردين  احد  مفهوم  وهو  فيه  نحن  فيما  الانتزاعي  الجامع  واما 

على  ينطبق  وهو  الخارجي  الواقع  إلى  للاشارة  استخدامه  بغرض  اختراعي  مفهوم 

مر ان مطابقه فيه مردد بين هذا الفرد أو ذاك  لفرد في الخارج بحده الفردي، غاية الا ا

 عندنا لا في الواقع وعلم الله. 

ينطبق   وانما  الفردي،  بحده  الفرد  على  ينطبق  لا  الذاتي  الجامع  ان  في  والنكتة، 

منتزع    على الجهة الذاتية المشتركة، والجامع العرضي ينطبق عليه هي ان الجامع الذاتي

وله المشتركة،  الذاتية  الجهة  منتزع  من  العرضي  الجامع  بينما  عليها،  الا  ينطبق  لا  ذا 

ومخترع من قبل العقل من الفرد بحده الفردي أو الشخص كذلك، فلهذا ينطبق عليه 

 لا على الجهة الجامعة. 

وان شئت قلت: ان العقل حيث انتزع المفاهيم العرضية واخترعها من الفرد  

انتزاعها    أو الجزئي أو غير ذلك، فبطبيعة الحال  أو الشخص  لا تنطبق الا على منشأ 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (346)

الذاتية،   المفاهيم  بخلاف  وهذا  المشتركة   فإنّاواختراعها،  الذاتية  الجهة  من  منتزعة 

كالحيوانية والناطقية التي جهة مشتركة بين افراد الانسان، فلهذا لا تنطبق الا عليها، 

فحيث ان المعلوم الذاتية والمفاهيم العرضية، وعلى هذا  هذا هو الفارق بين المفاهيم  

الفردين في  الفردي، فهو لا ينطبق الا على احد  الفردين بحده  بالاجمال صورة احد 

 الخارج بحده الفردي.  

وما ذكره+ من ان المعلوم بالاجمال لو كان الجامع المفهومي، فهو لا ينطبق الا  

ذاتي والجامع لافراد، مبني على الخلط بين الجامع العلى الجهة الجامعة بين الفردين أو ا

العرضي، وحيث   العرضي، وما ذكره+ تام بالاضافة إلى الجامع الذاتي دون الجامع 

العقل واخترعه   المقام عرضي وهو عنوان احدهما أو احدها، اصطنعه  ان الجامع في 

 حية.من الفرد المردد عندنا لا واقعاً فلا ينطبق الا عليه، هذا من نا

ان   يمكن  لا  انه  اخرى،  ناحية  تعلق ومن  من  العراقي+  المحقق  مراد  يكون 

العلم الاجمالي بالفرد بحده الفردي الفرد المعين في الخارج، فان تعلقه به كذلك غير 

تعلقه   منه  مراده  يكون  محالة  لا  فإذاً  تفصيلياً،  الاجمالي  العلم  لكان  وإلاّ  معقول، 

الفردي الم الفرد بحده  تزاعي، وعليه بهم، وهذا هو معنى تعلقه بالجامع الانبصورة 

المفهومي وهو  بالجامع  الاجمالي  العلم  بتعلق  القول  إلى  الحقيقة  يرجع في  ذكره+  فما 

 صورة احد الفردين أو الافراد. 

إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه النتيجة، وهي ان جميع الاتجاهات في المسألة  

 الانتزاعي. علق العلم الاجمالي بالجامع العنواني ترجع إلى اتجاه واحد وهو ت

، وهي تنجيز العلم الاجمالي لحرمة المخالفة القطعية  وأما الكلام في الجهة الثانية

لموضوع   رافعاً  ويكون  بيان  الاجمالي  العلم  ان  في  شبهة  فلا  الاجمالي،  للعلم  العملية 

ا يمكن  فلا  ووجداناً،  حقيقة  بيان  بلا  العقاب  قبح  إلى قاعدة  بالنسبة  بها  لتمسك 



 (347)  ................................................................................ العلم الاجمال 

علق التكليف به معلوم بالوجدان ولا موضوع لها بالنسبة اليه، فيكون  تلأنّ    الجامع،

 العلم الاجمالي المتعلق بالجامع وارداً عليها وهذا لا كلام فيه. 

وانما الكلام في تنجيز العلم الاجمالي بالنسبة إلى كل واحد من اطرافه، باعتبار  

تعلق للشك، غاية الامر ان س متعلقاً للعلم الاجمالي وانما هو مان كل واحد منها لي

منشأه العلم بالجامع الانتزاعي، وحينئذ فهل يمكن التمسك بالقاعدة في كل طرف  

 من اطرافه، باعتبار ان موضوعها وهو عدم البيان متحقق به أو لا؟ 

فلا للتنجيز،  تامة  علة  الاجمالي  العلم  بان  القول  على  أما  ان    الجواب:  يتصور 

و  عنه،  مانعة  القاعدة  وكذلك  تكون  للتنجيز،  تامة  علة  كونه  فرض  خلف  لزم  إلاّ 

الحال في الاصول المؤمنة، فإنّا لا يعقل ان تكون مانعة عن تنجيزه، وإلاّ لزم خلف 

 فرض كونه علة تامة له، هذا من ناحية. 

العلم  اطراف  بعض  عن  سقط  اذا  المؤمن  الاصل  ان  اخرى،  ناحية  ومن 

الاالا العلم  بقاء  مع  آخر  أو  بسبب  للطرف  جمالي  منجز  فهو  انحلاله،  وعدم  جمالي 

القول بالعلة التامة،  الاخر ومانع عن جريان الاصل المؤمن فيه على هذا القول وهو  

 لا يتصور على هذا القول مانع وإلاّ لزم الخلف.ضرورة انه 

لي لا يكون علة تامة  العلم التفصيلأنّ   ولكن قد تقدم انه لا اساس لهذا القول،

فضلًا   في  للتنجيز  الشارع  ترخيص  عدم  على  معلق  تنجيزه  فان  الاجمالي،  العلم  عن 

 ترك الطاعة وليس مطلقاً لكي لا يقبل الترخيص وسوف نشير اليه.

وأما على القول بان العلم الاجمالي مقتضٍ للتنجيز لا انه علة تامة له، فهل هو  

بالن العمبنحو الاقتضاء مطلقاً حتى  القطعية  انه بنحو  سبة إلى حرمة المخالفة  أو  لية، 

 الاقتضاء بالنسبة إلى وجوب الموافقة القطعية العملية فحسب؟

الاصوليين   من  المحققين  بين  والمشهور  المعروف  قولين،  فيه  ان  والجواب: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (348)

دون  العملية  القطعية  المخالفة  لحرمة  تامة  علة  الاجمالي  العلم  ان  وهو  الثاني  القول 

وخالف  وجو العملية،  القطعية  الموافقة  واختار ب  الخراساني+  المحقق  ذلك  في 

 القول الأول، مدعياً بان تنجيزه لها يكون بنحو الاقتضاء أيضاً.

 فقد استدل عليه بوجوه:   أما القول الثاني

ما ذكرته مدرسة المحقق النائيني+، بتقريب انه لا يمكن جعل   الوجه الأول:

اطرا تمام  في  ترخيالترخيص  لأنه  ثبوتاً،  الاجمالي  العلم  القطعية  ف  المخالفة  في  ص 

العملية وهو قبيح عقلًا، على اساس ان الترخيص فيها ترخيص في التعدي على المولى 

ان حكم  الواضح  وهتك حرمته والظلم عليه وهو سلب ذي الحق عن حقه، ومن 

لم الاجمالي علة تامة العقل بقبح ذلك من القضايا الأولية الفطرية، وهذا معنى ان الع

ة القطعية العملية، أو فقل: ان العلم الاجمالي علة تامة لتنجيز التكليف لحرمة المخالف

في  الترخيص  إلى  يؤدي  انه  حيث  اطرافه  في  والترخيص  العرضي،  بالجامع  المتعلق 

الجامع، فلذلك يكون قبيحاً عقلًا، فالنتيجة ان جعل الترخيص في تمام اطراف العلم 

 لتفصيلي.الي كجعل الترخيص في مخالفة العلم االاجم

ان   الا  العملية،  القطعية  المخالفة  بقبح  يحكم  كان  وان  العقل  ان  والجواب: 

ذلك ليس بالذات بل من جهة ثبوت حق الطاعة للمولى على العبد في المرتبة السابقة،  

المخالفة تؤدي إلى تفويت هذا الحق فيكون قبيحاً ومصداقاً   للظلم،  وحيث ان هذه 

العقل   العملية ليس حكمًا تنجيزياً  ونتيجة ذلك هي ان حكم  القطعية  المخالفة  بقبح 

ومطلقاً، بل هو معلق على عدم ورود الترخيص فيها من المولى نفسه، واما اذا رخص  

للمولى  مخالفة  حينئذ  المخالفة  هذه  تكون  فلا  فيها،  وأذن  المذكورة  المخالفة  في  المولى 

 موافقة لاذنه وقراره. ومعصية له، بل هي 

إلى  انه    :وبكلمة بالنسبة  للتنجيز  تامة  علة  ليس  الاجمالي  العلم  ان  لا شبهة في 



 (349)  ................................................................................ العلم الاجمال 

حرمة المخالفة القطعية العملية، لوضوح ان حكم العقل بحرمة مخالفة المولى وقبحها  

وانّا ظلم، ليس تنجيزياً ومطلقاً، بل هو منوط ومعلق على ثبوت حق الطاعة للمولى  

المر يج في  ان  فللمولى  هذا  وعلى  السابقة،  العلم تبة  اطراف  تمام  في  الترخيص  عل 

الاجمالي اذا كانت مصلحة الترخيص فيه اقوى وأهم من مصلحة المعلوم بالاجمال في  

في   رخص  انه  عن  يكشف  المولى  من  انه  حيث  الظاهري  الترخيص  وهذا  الواقع، 

مخالف ليست  فمخالفته  وعندئذ  طاعته،  يرد  ولم  وقراره،  مخالفته  لجعله  موافقة  بل  ة 

في الطاعة،وعليه  بانتفاء موضوعه وهو حق  بالقبح  العقل  ترخيصه  لأنّ    نتفي حكم 

العلم  يختلف  وبذلك  تركه،  في  يرخص  لم  وإلاّ  الحق  هذا  ارادته  عدم  عن  يكشف 

الاجمالي عن العلم التفصيلي، فان موضوع الحكم الظاهري في اطراف العلم الاجمالي 

مان فلا  اهم  محفوظ،  مصلحة  فيه  كانت  اذا  من جعله  الواقع،  ع  واقوى من مصلحة 

 بينما لا يكون موضوعه محفوظاً في موارد العلم التفصيلي، هذا من ناحية. 

المخالفة   حرمة  لتنجيز  تامة  علة  التفصيلي  العلم  هل  اخرى،  ناحية  ومن 

 القطعية العملية أو لا؟ 

ان حكم العقل بقبح مخالفة    والجواب: انه لا يكون علة تامة له أيضاً، لوضوح 

حكم لأنّ    لا يمكن ان يكون حكمًا تنجيزياً ومطلقاً بل لا محالة يكون معلقاً،المولى  

العقل بشيء لا يمكن ان يكون جزافاً ولغواً وبلا نكتة تبرره، والنكتة التي تبرره في 

حكم العقل   المقام انما هي ثبوت الحق للمولى في المرتبة السابقة وهو حق الطاعة، فإذاً 

المخالفة وكونّا   حق  بقبح  وهو  المولى  لحق  تفويت  انّا  بملاك  هو  انما  وظلمًا  معصية 

العلم  اطراف  في  الظاهري  الترخيص  جعل  للمولى  ان  فكما  هذا  وعلى  الطاعة، 

له جعل  فكذلك  الواقع،  من مصلحة  اقوى وأهم  هناك مصلحة  كانت  اذا  الاجمالي 

ك اذا  مخالفته  في  الواقعي  مصلحالترخيص  من  وأهم  اقوى  مصلحة  هناك  ة  انت 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (350)

 الواقع. 

الاجمالي   العلم  موارد  في  المولى  من  الترخيص  جعل  امكان  ان  والخلاصة، 

والعلم التفصيلي ثبوتاً، دليل قطعي على ان العلم لا يكون علة تامة للتنجيز وان كان  

تأثير عن  المانع  وجود  فرض  لاستحالة  جعله،  يمكن  فلا  والا  تفصيلياً،  العلة علمًا   

 التامة، وإلاّ لزم الخلف.

الترخيص   جعل  ان  ظنت  قد  النائيني+  المحقق  مدرسة  ان  يظهر  هنا،  ومن 

المولى وعصيانه وهتك حرمته  العلم الاجمالي ترخيص في مخالفة  اطراف  الشرعي في 

وتفويت حقه، فلهذا يحكم العقل بقبحه على اساس حكمه بقبح الظلم، ولكن هذا  

الغف العلم  الظن مبني على  اطراف  الترخيص في  إذا كان من  لة عن ان  الاجمالي كافة 

ان  هذا  ومعنى  مخالفته،  في  رخص  قد  المولى  ان  عن  كاشفاً  كان  خاصة،  المولى  نفس 

وهذا  فيها،  وترخيصه  لاذنه  موافقة  هي  بل  له  مخالفة  ليست  الواقع  في  هذه  مخالفته 

لمص الطاعة  حق  وهو  حقه  عن  اليد  رفع  المولى  ان  عن  ترك  يكشف  فإذاً  أهم،  لحة 

اليد عن  الطاعة انما ه الطاعة حقه، فله ان يرفع  المولى وترخيصه، وحيث ان  و باذن 

 حقه ويرخص في تركه. 

هنا   النتيجةإلى  بهذه  ان نخرج  استطعنا  يكون    :قد  الاجمالي لا  العلم  ان  وهي 

فانه لا    عله تامة لتنجيز حرمة المخالفة القطعية العملية، بل وكذلك العلم التفصيلي،

حكم العقل بالتنجيز وقبح المخالفة، لا يمكن ان يكون حكمًا  لأنّ    يكون علة تامة له،

 تنجيزياً بل هو تعليقي كما مر، هذا بحسب مقام الثبوت.  

وأما في مقام الاثبات، فلا يمكن اثباته باطلاق ادلة الاصول العملية الشرعية،  

 ك في محله.بل هو بحاجة إلى نص خاص، وتمام الكلام في ذل 

ان قيل:  كما  يقال،  لا    قد  كان  وان  الاجمالي  العلم  اطراف  في  الترخيص  جعل 



 (351)  ................................................................................ العلم الاجمال 

مانع منه من ناحية حكم العقل بحرمة المخالفة القطعية العملية وقبحها، الا ان هناك 

مانع اخر عن هذا الجعل، وهو وجود المضادة بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي،  

شي  في  اجتماعهما  يمكن  احتمالاً،  فلا  ولو  واحد  احد   علمنا  فإذاء  بنجاسة  اجمالا 

الاناءين، فحيث ان المعلوم بالاجمال هو عنوان احدهما، فموضوع الحكم الظاهري  

غير محفوظ فيه، واما موضوعه في كل واحد من الاناءين بحده فهو وان كان محفوظاً 

ج يمكن  لا  انه  إلا  الشخصي،  بحده  منهما  واحد  كل  نجاسة  في  الحكم  للشك  عل 

الطهارة الظاهرية من جهة وجود المضادة بينه وبين الحكم الترخيصي الظاهري فيه ك

من   كل  في  الضدين  اجتماع  احتمال  فإذاً  منهما،  كل  في  وجوده  المحتمل  الواقعي 

به، كالقطع  مستحيل  وهو  موجود  محال،  لأنّ    الاناءين  انه  حيث  الضدين  اجتماع 

لا فلذلك  محال،  به  كالقطع  في  فاحتماله  الظاهري  الترخيص  جعل  يمكن  اطراف   

 العلم الاجمالي، لمكان المضادة بينه وبين الحكم الواقعي المعلوم بالاجمال هذا. 

وللمناقشة فيه مجال، وذلك لما ذكرناه موسعاً في مستهل بحث الظن في الجمع 

ن الله تعالى م  إن شاءبين الحكم الظاهري والحكم الواقعي، وسوف يأتي الكلام فيه  

 ان الحكم الظاهري على نوعين: 

 :الحكم الظاهري الطريقيالنوع الأول 

 الحكم الظاهري الترخيصيالنوع الثاني: 

النوع الأول، الواقعية بما لها من    أما  فهو مجعول بغرض الحفاظ على الاحكام 

تنجيزها   غير  الالزامية  الواقعية  الاحكام  مقابل  في  له  شأن  ولا  والملاكات،  المبادئ 

الخطعند   عند  عنها  والتعذير  بتفويتها  لأنّ    أ،الاصابة  الرضا  وعدم  بها  المولى  اهتمام 

حتى في ظرف الشك والجهل يتطلب منه جعل الحكم الظاهري الطريقي في طولها، 

له  وليس  تنجيزاً  ومبادئها  الاحكام  تلك  على  الحفاظ  الجعل  هذا  وراء  من  والهدف 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (352)

وراء له  مستقل  مبدأ  ولا  ذلك،  غير  آخر  الالز  مبادئ   شأن  الواقعية  امية،  الاحكام 

حكمًا  ليس  انه  باعتبار  ثواب،  موافقته  على  ولا  عقاب  مخالفته  على  يترتب  لا  ولهذا 

 شرعياً في مقابل الحكم الواقعي، وليس له مبادئ في مقابل مبادئه. 

المولى  اهتمام  هو  الطريقي  الظاهري  الحكم  هذا  جعل  منشأ  ان  والخلاصة، 

مبادئ على  الالزامية،    بالحفاظ  الواقعية  في الاحكام  إلى جعله  يدعوه  الاهتمام  وهذا 

للأحكام  المثبت  والاستصحاب  الاحتياط  كوجوب  عليها  الحفاظ  بغرض  طولها 

الحكم  هذا  بين  تنافي  لا  انه  الواضح  ومن  لها،  المثبتة  الامارات  وكذلك  الالزامية 

ة الامتثال ولا في مرحلة ولا في مرحل  المبادئالظاهري والحكم الواقعي لا في مرحلة  

 :الجعل

أما في الأولى، فلما عرفت من انه لا مبدأ له في مقابل مبادئ الاحكام الواقعية  

على   بالحفاظ  المولى  اهتمام  هو  مبدؤه  بل  في   مبادئالالزامية،  ويكون  الاحكام  تلك 

 ها.مبادئطول 

اق مقابل  في  الامتثال  يقتضي  لا  انه  من  مر  فلما  الثانية،  في  الاحكام وأما  تضاء 

ية، بل بامتثالها انما هو بامتثاله، كما ان مخالفته انما هي بمخالفتها، فلا الواقعية الالزام

 استقلال له في مقابلها، وإلاّ لزم خلف فرض كونه طريقياً.

وأما في الثالثة، فمضافاً إلى انه لا تنافي ولا تضاد بين الاحكام الشرعية بما هي  

ع النظر  بقطع  الواقعاعتبارات  في  وملاكاتها  مبادئها  هذا    ن  ان  امتثالها،  ومرحلة 

الحكم الظاهري حكم طريقي في طول الحكم الواقعي، فلا يجتمع معه في شيء واحد  

 حتى يلزم اجتماع الضدين.  

الشرعية   البراءة  كاصالة  الترخيصي  الظاهري  الحكم  وهو  الثاني،  النوع  وأما 

والاما الحرمة  أو  الوجوب  عدم  الترخيصيواستصحاب  للاحكام  المتكفلة  ة، رات 



 (353)  ................................................................................ العلم الاجمال 

التسهيلية   المصلحة  ان  وحيث  المكلف،  على  النوعي  التسهيل  بملاك  مجعول  فهو 

تنافي بين  فلذلك لا  الشخصية،  المصالح والملاكات  تتقدم على  نوعية، فهي  مصلحة 

ولا    المبادئالاحكام الظاهرية الترخيصية والاحكام الواقعية الالزامية، لا في مرحلة  

 مرحلة الامتثال.  في

الأولى في  الظاهرية  فلأنّ    أما  الاحكام  على  مترتبة  النوعية  التسهيلية  المصلحة 

الترخيصية لا على متعلقاتها، بينما المصالح والمفاسد الشخصية المحتملة، مترتبة على 

والملاكات   المبادئمتعلقات الاحكام الواقعية الالزامية، فإذاً لا تنافي بينهما في مرحلة  

 عدم اجتماعهما في شيء واحد. ل

الحكم   بين  الجمع  مشكلة  لعلاج  آخر  طريقاً  المحققين+  لبعض  ان  ثم 

باب في  داخلة  المسألة  أن  وهو  الواقعي،  والحكم  بان   الظاهري  الحفظي،  التزاحم 

وملاكات  الواقعية  الترخيصية  الاحكام  ملاكات  بين  الحفظ  في  مزاحمة  هناك  تكون 

اه، فان الأولى تتطلب حفظها ية في مرحلة الالتباس والاشتبالاحكام الواقعية الالزام

تتطلب  الثانية  بينما  ترخيصي على طبقها،  المرحلة بجعل حكم ظاهري  حتى في هذه 

 حفظها في مقابل الأولى في هذه المرحلة بجعل حكم ظاهري الزامي على طبقها. 

الاح ملاكات  بين  الحفظي  التزاحم  بوقوع  القول  ان  واضحة  كام وبكلمة، 

وملاك الواقعية  خصوص الترخيصية  في  هو  انما  الواقعية،  الالزامية  الاحكام  ات 

و الملاكات  من  الناشئة  الترخيصية  الاحكام   المبادئالاحكام  وأما  الواقعية، 

الترخيصية التي هي ناشئة عن عدم المقتضي للاحكام الالزامية فهي خارجة عن محل  

ا  التزاحذ  الكلام،  يقع  حتى  لها  ملاك  والا  الاشتباه  مقام  في  الحفظي  بينه  م  لالتباس 

 وبين ملاك الحكم الواقعي. 

اللزومية   بالاغراض  المولى  اهتمام  عن  الكاشف  أن  المطاف  نّاية  في  فالنتيجة: 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (354)

عن   والكاشف  ونحوه  الاحتياط  كإيجاب  اللزومية  الظاهرية  الأحكام  هو  الواقعية 

الأ  هو  الواقعية  الترخيصية  بالاغراض  المولى  الترخيصية اهتمام  الظاهرية  حكام 

اللزومية  كأصا بالأغراض  المولى  اهتمام  للأولى  المرجح  أن  كما  ونحوها،  البراءة  لة 

 . هذا  ،والمرجح للثانية اهتمام المولى بالأغراض الترخيصية

في   مجعولة  الاشياء  إباحة  أن  على  أولاً  مبني  الحفظي  التزاحم  أن  خفي  وغير 

التكليف كالأحكام  المقدسة  وج  ، يةالشريعة  عن  ناشئة  أنّا  عن  وثانياً  لا  المقتضي  ود 

وكلا الأمرين غير تام كما سيأتي تفصيله في بحث الجمع بين الحكم الظاهري   ،عدمه

ومن هنا حيث إنه لا طريق لنا إلى ملاكات الاحكام الواقعية بقطع   ، والحكم الواقعي

هذا   وعلى  الشارع،  قبل  من  وجعلها  ثبوتها  عن  الا  فإذاالنظر  احكاماً كانت  حكام 

كشف عن وجود مصالح أو مفاسد ملزمة في متعلقاتها، واما اذا كانت الزامية، فهي ت

احكاماً ترخيصية فهي لا تكشف عن وجود مصالح في متعلقاتها، اذ كما يحتمل ذلك  

 يحتمل ان تكون ناشئة عن عدم ثبوت المقتضي للاحكام الالزامية، هذا.  

كانت اذا  المصلحة  ان  إلى  للو  اضافة  منشأ  كانت  الالزام  وإذا  بدرجة  جوب، 

كانت دون هذه الدرجة، فان كانت محبوبة تكون منشأ للاستحباب وإلا فهي منشأ  

للاباحة، وعليه فمنشأ الاباحة في الحقيقة عدم ثبوت المقتضي للوجوب لا المصلحة  

علة التامة  عدم كونّا بدرجة الالزام بمثابة الجزء الاخير من اللأنّ    الواقعية في نفسها،

 ناحية. للاباحة، هذا من 

ومن ناحية اخرى، قد أشرنا إلى ان اباحة الاشياء اصلية وذاتية اي غير مجعولة  

المقدسة، الشريعة  التامة  لأنّ    في  الالزامية  الشرعية  الاحكام  هو  انما  فيها  المجعول 

دون  شاكلهما  وما  والكراهة  والناقصة كالاستحباب  والحرمة ونحوهما،  كالوجوب 

 لا يتوقف على الجعل.   لاباحة، فان ثبوتها للأشياءا



 (355)  ................................................................................ العلم الاجمال 

مجعولة   واقعية  ترخيصية  احكام  المقدسة  الشريعة  في  ليس  انه  تبين  قد  هنا  إلى 

الواقعية لكي يقع التزاحم الحفظي بينها وبين ملاكات   المبادئ ناشئة من الملاكات و

موارد الاشتباه والالتباس الواقعية الالزامية في  أدلة الاحكام  لأنّ    وذلك  ،الاحكام 

الترخيصية لا تدل على وجود ملاكات ترخيصية اقتضائية في الواقع تقتضي   الظاهرية

جعل الاحكام الظاهرية الترخيصية في موارد الاشتباه والالتباس على طبقها حفاظاً  

  ، عليها واهتماما بها حتى في هذه الموارد، حتى تكون مزاحمة للاغراض اللزومية فيها

بيان الوظائف العملية للمكلفين في تلك الموارد  لظاهر منها أنّا في مقام  ا لأنّ    وذلك

بالواقع والجهل  والشك  والالتباس  الاشتباه  موارد  هذه    ،أي  جعل  ان  وحيث 

يكون  محالة  لا  بل  ولغواً،  جزافاً  يكون  ان  يمكن  لا  الترخيصية  الظاهرية  الاحكام 

ان   الظاهر  ومن  الجعل،  هذا  تبرر  نكتة  على  المبنياً  المصلحة  هي  النكتة  نوعية  تلك 

التسهيلية لا ترجيح   المصلحة  الترخيصية، وهي  الظاهرية  المترتبة على هذه الاحكام 

الاشتباه  موارد  في  الواقعية  الالزامية  الملاكات  على  الواقعية  الترخيصية  الملاكات 

 والالتباس.  

الملاك   :والخلاصة ترجيح  على  يدل  لا  الظاهري  الترخيصي  الدليل   ان 

الم على  الواقعي  تكون الترخيصي  حتى  والاشتباه  الالتباس  مقام  في  الالزامي  لاك 

المسألة من باب التزاحم الحفظي، بل الظاهر منه ان المبرر لجعل الترخيص الظاهري  

المكلفين،   نوع  إلى  بالنسبة  التسهيل  مصلحة  وهي  عليه  النوعية  المصلحة  ترتب  هو 

الاحكام جعل  إلى  المولى  تدعو  ا  فانّا  في  الترخيصية  الحكمية  الظاهرية  لشبهات 

ولا تدل على اهتمام المولى بالاغراض الترخيصية للأحكام الترخيصية   ،والموضوعية

الدلالة  ،الواقعية الترخيص    ، بل لا اشعار لها بذلك فضلًا عن  لأنّا تدل على جعل 

إباحة الأشياء وقد تقدم أن هذه الدلالة مبنية على أن    ،الظاهري تسهيلًا على المكلفين 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (356)

   .أن الأمر ليس كذلك كما تقدم مع  ،مجعولة

و الثانية  في  بينهما  وأما  والمضادة  للمزاحمة  موضوع  فلا  الامتثال،  مرحلة  هي 

عذر   هو  الذي  الظاهري  الحكم  إما  احدهما،  المرحلة  هذه  في  الواصل  فان  اصلًا، 

الظاهري   الترخيص  مفاد  يكون  ولهذا  الواقع،  ترك  صادف  اذا  التعذير،  للمكلف 

ارد الاصول العملية الشرعية المرخصة، ام كان في موارد الامارات  سواء أكان في مو 

 الشرعية المؤمنة.  

فالنتيجة: ان عدم التزاحم والتضاد بينهما في مرحلة الامتثال، انما هو من جهة 

واحد،  موضوع  إلى  بالنسبة  معا  كليهما  وصول  يعقل  ولا  فقط  احدهما  الواصل  ان 

الوعلى هذا   العلم الاجمالي، فلا مانع من جعل الحكم  ظاهري الترخيصي في اطراف 

ولا    المبادئلفرض عدم التنافي بينه وبين ا لحكم الواقعي المعلوم اجمالاً لا في مرحلة  

 الامتثال: 

أما في الأولى فلما عرفت من ان الشارع جعل الحكم الظاهري على طبق الاهم  

 من الملاكات. 

الثانية   في  الحكفلأنّ  وأما  جعل  اذا  اطراف المولى  في  الترخيصي  الظاهري  م 

التنجيز بسقوط موضوعه،  العلم الاجمالي عن  أدّى ذلك إلى سقوط    العلم الاجمالي، 

امتثاله لأنّ   المولى  اراد  اذا  المعلوم بالاجمال  التكليف  امتثال  انما يقتضي  العلم الاجمالي 

جميعاً، فهو    اطراف العلم الاجماليولا يرضى بتركه، واما اذا جعل المولى الترخيص في 

يجوز  وعندئذ  تركه،  في  ورخص  الطاعة  وهو  حقه  عن  اليد  رفع  انه  عن  يكشف 

 للمكلف ان يعمل على طبق ترخيصه ويترك طاعته ولا يحكم العقل حينئذ بالقبح، 

حكمه بالقبح مبني على ثبوت حق الطاعة له في المرتبة السابقة، واما مع اذنه في  لأنّ  

 في حكم العقل بانتفاء موضوعه.عته وترخيصه فيه، فينتترك طا



 (357)  ................................................................................ لعلم الاجمال ا

أو   ودعوى: الملزمة  المصلحة  من  اجمالاً  المعلوم  الواقعي  الحكم  ملاك  ان 

جعل  عن  مانع  تنجزه  ان  الواضح  ومن  الاجمالي،  بالعلم  تنجز  قد  كذلك  المفسدة 

وقوع في  الترخيص الظاهري في تمام اطرافه، لاستلزامه تفويت المصلحة الملزمة أو ال

وكلاهما قبيح بحكم العقل، ونتيجة ذلك هي ان العلم الاجمالي علة    المفسدة كذلك، 

 تامة للتنجيز بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية العملية. 

انّا    فوعة:مد انما هو من جهة  المولى  بقبح مخالفة  العقل  ان حكم  بما تقدم من 

ورخص فيها، ولى نفسه في مخالفته  معصية وتفويت لحقه وهو الطاعة، وأما اذا اذن الم

بانتفاء   حينئذ  العقل  حكم  وينتفي  لحقه،  وتفويتاً  معصية  حينئذ  مخالفته  تكون  فلا 

بقبح   العقل  وحكم  السابقة،  المرتبة  في  للمولى  الطاعة  حق  ثبوت  وهو  موضوعه 

ة مخالفة التكليف المنجز انما هو بلحاظ تنجز ملاكه، وإلا فالحكم بما هو اعتبار لا قيم

لل القيمة  وتمام  العقل له،  حكم  ان  تقدم  وقد  وحقيقته،  الحكم  روح  لأنه  ملاك، 

ثبوت   على  معلق  حكم  هو  بل  مطلقاً،  حكمًا  ليس  الاجمالي  العلم  وتنجيز  بالقبح 

 موضوعه وهو ثبوت حق الطاعة للمولى. 

الثاني:   الاجمالي الوجه  العلم  بين  فرق  لا  انه  من  العراقي+  المحقق  ذكره  ما 

فكما ان العلم التفصيلي ينجز التكليف المعلوم تفصيلًا   التفصيلي في التنجيز،   والعلم

وهو  به  المعلوم  التكليف  ينجز  فانه  الاجمالي،  العلم  فكذلك  لتنجيزه،  تامة  وعلة 

اليه كذلك، واما خصوصية   المتعلق بالجامع، لأنه معلوم للمكلف تفصيلًا وواصل 

ة اليه ولا تكون منجزة  فهي مجهولة وغير واصل  كونه متعلقاً بهذا الفرد أو ذاك الفرد

بحده لأنّ    بالعلم، بالفرد  المتعلق  دون  بالجامع  المتعلق  التكليف  هو  انما  به  المنجز 

المتعلق   التكليف  مخالفة  بقبح  العقل  يحكم  فلا  هذا  وعلى  مشكوك،  لأنه  الفردي 

ا بقبح  العقل  حكم  وموضوع  المكلف،  إلى  واصل  غير  انه  باعتبار  لمخالفة بالفرد، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (358)

التكليف والمعصية وبح المنجز، واما  الواصل  التكليف  انما هو  الطاعة والانقياد  سن 

المشكوك غير الواصل فلا يكون موضوعاً لحكم العقل، وعلى هذا الاساس فحيث 

ان العلم الاجمالي كالعلم التفصيلي بالنسبة إلى التكليف المتعلق بالجامع، فيكون علة 

 ، هذا. (1)تفصيليتامة لتنجيزه كالعلم ال

الاجمالي والج العلم  بتنجيز  العقل  حكم  ان  من  تقدم  مما  ظهر  قد  عنه  واب: 

اذن  وقبح مخالفته ليس حكمًا تنجيزياً ومطلقاً، بل هو حكم تعليقي معلق على عدم 

موضوعه، بانتفاء  العقل  حكم  فيتنفي  وإلا  المخالفة  في  حكمه لأنّ    المولى  موضوع 

للمو الطاعة  حق  ثبوت  هذابالقبح  وعلى  مسبقاً،  الترخيص    فإذا  لى  المولى  جعل 

الظاهري في اطراف العلم الاجمالي، فمعناه انه رخص في مخالفته واذن فيها وهي مع 

لقراره، ولا   موافقة  الطاعة بل هي  تفويتاً لحقه وهو حق  ليست بمعصية ولا  الاذن 

الا غاية  التفصيلي،  والعلم  الاجمالي  العلم  بين  الناحية  هذه  من  يمكن فرق  لا  انه  مر 

لا   جعل انه  وهي  اخرى  ناحية  من  التفصيلي  العلم  موارد  في  الظاهري  الترخيص 

 موضوع له، وإلاّ فتنجيزه يكون بنحو الاقتضاء لا العلة التامة كالعلم الاجمالي.

انه لا مانع ثبوتاً من جعل الحكم الظاهري الترخيصي في تمام  إلى هنا قد تبين 

العلم الاجمالي،   تنجيز  اطراف  القطعية  ومعنى هذا ان  المخالفة  العلم الاجمالي لحرمة 

التفصيلي  العلم  تنجيز  ان  كما  التامة،  العلة  بنحو  لا  الاقتضاء  بنحو  يكون  العملية 

لتفصيلي ويرخص فيها بسبب أو  يكون كذلك، فان للمولى ان ياذن في مخالفة العلم ا

العقل  آخر   حكم  يرتفع  وبه  ثبوتاً،  ذلك  من  مانع  هذاولا  موضوعه،  كله   بارتفاع 

 بحسب مقام الثبوت.  

 

 . 46ص  3(نّاية الأفكار ج 1)



 (359)  ................................................................................ العلم الاجمال 

ادلة الاحكام الظاهرية الترخيصية   وأما في مقام الاثبات، فهل يمكن شمول 

 لاطراف العلم الاجمالي جميعاً أو لا؟ 

 والجواب: ان الكلام يقع في مقامين: 

في شمول ادلة حجية الامارات المتكفلة للأحكام الترخيصية الظاهرية    الأول:

 الي.م اطراف العلم الاجملتما 

 : في شمول ادلة حجية الاصول العملية المؤمنة لتمام اطرافه. الثاني

فلا شبهة في انّا لا تشمل اطراف العلم الاجمالي لا    اما الكلام في المقام الأول،

علم    فإذادليل الحجية لا يشمل الامارتين المتعارضتين،  فلأنّ  كلًا ولا بعضاً، أما كلًا  

اجم  الاالمكلف  احد  بنجاسة  قامت  الاً  اذا  ذلك  مثل  ففي  الابيض،  أو  الاسود  ناءين 

بالمطابقة وعلى نجاسة الاناء  البينة على طهارة الاناء الاسود، فانّا تدل على طهارته 

وحينئذ   بالالتزام،  فانّا    فإذاالابيض  أيضاً،  الابيض  الاناء  طهارة  على  البينة  قامت 

نج بالمطابقة وعلى  على طهارته  الاسود  تدل  الاناء  المعارضة اسة  تقع  فإذاً  بالالتزام، 

اطلاقه  يسقط  محالة  فلا  معاً،  لكلتيهما  الحجية  دليل  شمول  يمكن  فلا  البينتين  بين 

 بالنسبة إلى الامارات القائمة على اطراف العلم الاجمالي. 

شمول دليل الحجية لاحدهما المعين دون الآخر ترجيح من فلأنّ  وأما بعضاً،  

مرحج، ا لأنّ    غير  إلى  في نسبته  له  فلا وجود  المردد  الفرد  وأما  سواء،  حد  على  لكل 

 الخارج حتى يكون مشمولاً لاطلاق دليل الحجية.  

بشرط  منهما  لكل  شموله  أو  الآخر  حجية  عدم  بشرط  لاحدهما  شموله  واما 

في   الكلام  يأتي  فسوف  بالآخر،  الالتزام  عدم  بشرط  أو  للواقع  الآخر  مطابقة  عدم 

 ث التعادل والترجيح. الفرضيات في مبح تحقيق هذه 

الثاني، المقام  الكلام في  فالمعروف والمشهور بين الاصوليين منهم مدرسة    وأما 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (360)

المحقق النائني+ هو ان المانع عن شمول اطلاق ادلة حجية الاصول المؤمنة ثبوتي،  

العلم الاجمالي، الظاهري الترخيصي في تمام اطراف  انه لا يمكن جعل الحكم   حيث 

العلم الاجمالي أو لا، فان فإذاً لامجال لل بحث عن انّا باطلاقها تشمل جميع اطراف 

الظاهري الترخيصي في تمام اطرافه ثبوتاً، وأما  هذا البحث فرع امكان جعل الحكم 

 مع عدم امكانه فلا موضوع لهذا البحث.  

تمام  وأما بناء على ما حققناه من انه لا مانع من جعل الترخيص الظاهري في  

الاجمالي ثبوتاً، فهل هناك مانع عن شمول اطلاق ادلة حجية الاصول    اطراف العلم

 المؤمنة لجميع اطراف العلم الاجمالي في مقام الاثبات؟  

فيه قولان: فذهب السيد الاستاذ+ إلى القول الثاني، وانه لا مانع من الشمول  

ال العملية  الاصول  حجية  ادلة  ان  بتقريب  المقام،  هذا  وباطفي  مطلقة  لاقها  شرعية 

عن  فالمانع  الناحية،  هذه  من  اطلاقها  في  قصور  ولا  الاجمالي  العلم  اطراف  تشمل 

 الشمول ثبوتي لا اثباتي هذا. 

بتقريب: ان اطلاق المط الثاني،  القول  انما يثبت  لوذهب بعض المحققين إلى  ق 

الا يفهم  العام  العرف  ان  بمعنى  عرفياً،  كان  اذا  الحكمة  مقدمات  من ببركة  طلاق 

ينعقد   المطلق فلا  وعقلائياً  عرفياً  يكن  لم  اذا  واما  الخلاف،  على  قرينة  ينصب  لم  اذا 

العملية   ادلة الاصول  القبيل، فان اطلاق  المقدمات، والمقام من هذا  الاطلاق ببركة 

وذلك بعرفي،  ليس  جميعاً  الاجمالي  العلم  اطراف  إلى  اذهان لأنّ    بالنسبة  في  المرتكز 

ليد عن الاغراض الالزامية لمجرد ترددها بين اطراف  ء هو عدم رفع االعرف والعقلا

محصورة، وهذا الارتكاز العرفي والعقلائي بمثابة قرينة لبية متصلة مانعة عن انعقاد 

ظهور ادلة حجية الاصول العملية الشرعية في الاطلاق، وعليه فلا تجري مقدمات 

 الحكمة. 



 (361)  ................................................................................ العلم الاجمال 

الترخي الظاهري  الحكم  جعل  ان  اطروبكلمة،  تمام  في  الاجمالي صي  العلم  اف 

العرفي  الارتكاز  ان  الا  عقلي،  محذور  منه  يلزم  لا  حيث  عقلا،  ممكناً  كان  وان 

المعلومة   الالزامية  الاحكام  عن  اليد  رفع  عدم  على  العامة  اذهان  في  والعقلائي 

بالاجمال بمجرد ترددها بين اطراف محصورة، يمنع عن ظهور ادلة الاصول العملية  

لمقرونة بالعلم الاجمالي فيختص بالشبهات البدوية، فالنتيجة  طلاق للشبهات افي الا

 ان القصور في مقام الاثبات لا في مقام الثبوت على عكس ما افاده السيد الاستاذ+.

ولنا تعليق على ذلك، فان ما ذكره+ من الارتكاز العرفي والعقلائي على عدم  

تر بمجرد  الالزامية  الاغراض  عن  اليد  اطرافرفع  بين  يمكن    ددها  لا  محصورة، 

 المساعدة عليه. 

معلوم  أولاً: غير  والعقلاء  العرف  لدى  الارتكاز  هذا  ثبوت  اصل  لأنّ   ،إن 

فإن ما يمكن أن يكون منشأً له   ،الارتكاز بحاجة إلى منشأ وسبب ولا يوجد منشأ له

متحقق غير  وهو  الترخيصية  الاغراض  على  اللزومية  الأغراض  تقديم  لأنه   ،هو 

باختلاف اهم   يختلف  تكون  قد  الترخيص  مصلحة  فان  العقلاء،  عند  حتى  الموارد 

عندهم من مصلحة الالزام وقد يكون الامر بالعكس، وأما عند الشارع فقد تقدم انه 

لأنّ   لا مانع ثبوتاً من جعل الحكم الظاهري الترخيصي في تمام اطراف العلم الاجمالي،

حة الواقع، وعلى هذا فلا ص اهم من مصلهذا الجعل يكشف عن ان مصلحة الترخي

منشأ لهذا الارتكاز العرفي والعقلائي، اذ رفع اليد عن الغرض اللزومي اذا كان من  

جهة اهمية مصلحة الترخيص فلا مانع منه، واما اذا لم تكن هناك مصلحة أو كانت 

ع اليد  ولكن مصلحة الحكم اللزومي اهم منها، فلا يجوز رفع اليد عنه، فإذاً عدم رف

ال امراً  عن  ليس  فيها  الترخيص  اطراف محصورة لمصلحة  المردد بين  اللزومي  غرض 

مرتكزاً في اذهان العرف والعقلاء، بل ان ذلك يختلف باختلاف الموارد، وعليه فلا  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (362)

العملية   الاصول  ادلة  ظهور  لاثبات  الحكمة  مقدمات  جريان  من  المقام  في  مانع 

 الشرعية في الاطلاق. 

العرف  الاغماض عن ذمع    وثانياً:  الارتكاز موجود عند  ان هذا  لك وتسليم 

الانسان  نفوس  اعماق  ثابتاً في  يكون  بدرجة  ليس  انه  الواضح  من  ان  الا  والعقلاء، 

مانعة عن جريان مقدمات الحكمة،   لبية متصلة  قرينة  ان يكون  فطرة بحيث يصلح 

البدوية، الشبهات  وهو  الخاص  في  الا  الظهور  لها  ينعقد  لا  هذ   بان  ان  ا ضرورة 

عن   الاصوليين  من  المحققين  غفلة  يمكن  فكيف  والا  الدرجة  بهذه  ليس  الارتكاز 

الاطلاق  المطلق في  انعقاد ظهور  يمنع عن  الارتكاز ولا  هذا  لمثل  اثر  فإذاً لا  ذلك، 

 ببركة مقدمات الحكمة. 

الاجمالي لانصرافها   العلم  الاطلاق لها لأطراف  فالاظهر عدم  هذا  مع  ولكن 

الذي  لأنّ    ،عرفاً عنها   الالزامي  بالحكم  الوجداني  العلم  هو  الانصراف  هذا  منشأ 

العقل العلم   ،تكون مخالفته قبيحة عند  وهذا الانصراف مانع عن اطلاقها لأطراف 

 .الإجمالي

الحكمة ومقدمات  بالاطلاق  هو  انما  لها  شمولها  إن  هذا   ،وبكلمة،  ومع 

الظاهري اهم من    لحة الترخيصالانصراف لا إطلاق حتى يكون كاشفاً عن ان مص

الالزامية الواقع  مخالفة   ،مصلحة  وهي  مخالفته  في  اذن  قد  المولى  ان  عن  ويكشف 

تدل لا  العملية  الاصول  ادلة  اطلاق  ان  والخلاصة،  فيها،  ورخص  ان   الواقع  على 

المولى قد اذن في مخالفته حتى لا تكون معصية وتفويتاً لحقه وهو حق الطاعة، فلذلك  

باعتبار ان اطلاقها اذا لم يدل على ترخيص المولى في تفويت حقه  لها اطلاق،  لا يكون  

وهو حق الطاعة، فلا محالة يكون مفاده الترخيص في معصية المولى وهو قبيح بحكم 

العقل ومصداق للظلم، وهذا يصلح ان يكون مانعاً عن اطلاقها بمقدمات الحكمة  



 (363)  ................................................................................ العلم الاجمال 

الي، والخلاصة، ان اطلاق  بالعلم الاجم وموجباً لاختصاصها بغير الشبهات المقرونة  

حق  وهو  حقه  عن  اليد  رفع  قد  المولى  ان  عن  كاشفاً  كان  لو  العملية  الاصول  ادلة 

الطاعة ورخص في تركه بسبب أو آخر، فلا بد حينئذٍ من الاخذ به، ولكن حيث انه 

لا يكون كاشفا عن ذلك فلا اطلاق لها، ومن هنا لو كان دليل حجية الاصل العملي 

رد العلم الاجمالي، فلا مناص من الالتزام بانه كاشف عن ان المولى قد اذن  مختصاً بموا

موافقة  هي  بل  ومعصية،  مخالفة  مخالفته  حينئذ  تكون  فلا  فيها،  ورخص  مخالفته  في 

لقراره وترخيصه وإلاّ لزم كونه لغواً وبلا مورد، وهذه النكتة حيث إنّا لا تتوفر في  

 ذلك فبالنتيجة لا اطلاق. كاشفاً عن  جانب الاطلاق، فلا يكون

 إلى هنا قد تبين امور:  

حكم الأول:   لتنجيز  تامة  علة  يكون  لا  الالزامي  بالحكم  الاجمالي  العلم  ان 

العقل بقبح المخالفة القطعية العملية، لما تقدم من ان حكم العقل بقبح المعصية ليس  

ترخيص   عدم  على  معلق  هو  بل  ومطلقاً،  تنجيزياً  مخحكمًا  في  فلا المولى  وإلاّ  الفته، 

بانتفاء  حينئذ  وينتفي  الطاعة،  حق  وهو  لحقه  وتفويت  معصية  بانّا  العقل  يحكم 

 موضوعه والمعلق عليه.

تامة الثاني:   علة  الاجمالي  العلم  ان  الاصوليين  من  المحققين  بين  المشهور  ان 

يم  فلا  وعليه  العملية،  القطعية  المخالفة  حرمة  إلى  بالنسبة  الحكللتنجيز  جعل  م  كن 

الظاهري الترخيصي في جميع اطرافه، ولكن قد تقدم ان ذلك منهم مبني على ان جعل 

المبنى   هذا  ان  عرفت  وقد  مباشرة،  العقل  لحكم  مناف  الترخيصي  الظاهري  الحكم 

ثبوت   الطاعة معلق على  المعصية وحسن  بقبح  العقل  فان حكم  منهم غير صحيح، 

الس المرتبة  الطاعة للمولى في  فهو  ابقة وعدم جحق  منه في تركها وإلاّ  الترخيص  عل 

 ينتفي بانتفاء موضوعه. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (364)

في الثالث:   المولى  ترخيص  على  باطلاقها  تدل  لا  العملية  الاصول  ادلة  ان 

 مخالفته واذنه فيها، فلذلك لا اطلاق لها من هذه الناحية كما مر. 

العملية  الرابع:   الاصول  ادلة  ان  من  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  الشرعية  ان 

لزوم مطل وهو  الثبوتي  المانع  لولا  جميعاً  الاجمالي  العلم  اطراف  تشمل  وباطلاقها  قة 

، لا يمكن المساعدة عليه لما تقدم من عدم المانع الثبوتي عن  (1) المخالفة القطعية العملية

 شمولها والمانع اثباني. 

يكون علة    بقي الكلام فيما ذكره المحقق الخراساني+ من ان العلم الاجمالي لا

له، وقد   امة للتنجيز حتى بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية العملية بل هو مقتضت

 افاد في وجه ذلك امرين:  

الاجمالي، الأول العلم  اطراف  جميع  في  محفوظ  الظاهري  الحكم  موضوع  ان   :

 فلذلك لا مانع من جعله فيها.

مالثاني غير  انه  حيث  بالاجمال  المعلوم  التكليف  ان  الا:  تمام  نكشاف، نكشف 

بينه وبين الحكم   فإذافلا يكون فعلياً من جميع الجهات،   لم يكن فعلياً كذلك لم تكن 

المضادة انما تكون بين شيئين متسانخين في القوة والفعل، واما لأنّ    الظاهري مضادة،

 اذا كان احدهما فعلياً من تمام الجهات والآخر غير فعلي كذلك فلا مضادة بينهما.  

ث ان كلا الامرين متوفر في موارد العلم الاجمالي، فلا مانع من  لى هذا، فحيوع

جعل الحكم الظاهري الترخيصي فيها، بل هو واقع في الخارج، لا مجرد انه ممكن كما  

في الشبهات غير المحصورة، فان الحكم الظاهري الترخيصي مجعول فيها، فلو كانت 

حالة اجتماع الضدين فضلًا عن  ن جعله لاستمضادة بينه وبين الحكم الواقعي لم يمك

 

 . 70ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 (365)  ................................................................................ العلم الاجمال 

احتمال اجتماع  لأنّ    وقوعه في الخارج، بل لا يمكن جعله في الشبهات البدوية أيضاً،

الضدين كالقطع به مستحيل، للقطع باستحالة اجتماعهما، ومع القطع بالاستحالة لا  

بهات غير يمكن احتمال اجتماعهما في شيء واحد، فإذاً جعل الحكم الظاهري في الش

ان  ا بملاك  بينهما،  مضادة  لا  انه  على  قطعي  دليل  البدوية،  الشبهات  وفي  لمحصورة 

بفعلي  ليس  الواقعي  والحكم  الجهات  جميع  من  فعلي  الترخيصي  الظاهري  الحكم 

 ، هذا.  (1)كذلك، والمضادة انما هي بين الحكمين الفعليين من جميع الجهات

سواء أكان مشكوكاً ام  يف الواقعيوذكر+ في مورد آخر ما حاصله: ان التكل

الظاهري  الحكم  جعل  يستحيل  الجهات  جميع  من  فعلياً  كان  فان  بالاجمال،  معلوماً 

الترخيصي على خلافه للتضاد بينهما، ولا فرق في محذوره بين القطع باجتماع الضدين  

الجهات تمام  من  فعلياً  يكن  لم  به محال، وان  كالقطع  اجتماعهما، لأنه  احتمال  فلا أو   ،

الضدين  مانع اجتماع  محذور  يلزم  ولا  خلافه  على  جعله  فيه (2)من  للمناقشة  ولكن   ،

 مجالاً واسعاً من وجوه: 

ان ما ذكره+ من ان التكليف المعلوم بالاجمال حيث انه غير منكشف  الأول:  

التفصيلي   العلم  ان  به  اراد  فان  الجهات،  جميع  من  بفعلي  يكون  فلا  الانكشاف،  تمام 

الجبالحكم في مرحلة  مرحلة   المجعول وهي  مرحلة  نفسه في  مأخوذ في موضوع  عل 

فعلية الحكم بفعلية موضوعه في الخارج، فقد تقدم ان ذلك وان كان ممكناً ثبوتاً، الا 

بالاحكام  التفصيلي  العلم  ان  على  دليل  ولا  دليل،  إلى  بحاجة  الاثبات  مقام  في  انه 

تبة المجعول، هذا اضافة إلى فسها في مرالشرعية في مرحلة الجعل مأخوذ في موضوع ن

انه لو كان مأخوذاً في مرتبة الجعل في موضوع نفسها في مرتبة المجعول، كان لازمه 

 

 . 272(كفاية الاصول ص 1)

 . 273(نفس المصدر ص 2)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (366)

 ان لا يكون بفعلي أصلًا لا انه فعلي من بعض الجهات لا من تمام الجهات. 

وأيضاً ان ذلك ينافي ما ذكره+ في مورد آخر من ان الحكم الواقعي قد يكون 

موارفعلي في  التفصيلي،  اً  والعلم  الاجمالي  والعلم  الشك  فلا   فإذاد  فيها،  فعلياً  كان 

يمكن جعل الحكم الظاهري الترخيصي على خلافه للتضاد بينهما، معللًا بأن احتمال 

اجتماع الضدين كالقطع به مستحيل، وقد لا يكون بفعلي في تمام هذه الموارد حتى في  

التفصيلي، وعندئذٍ  العلم  مانعموارد  فيها     فلا  الترخيصي  الظاهري  من جعل الحكم 

لعدم المضادة بين الحكم الظاهري الفعلي من تمام الجهات والحكم الواقعي الذي لا 

 يكون فعلياً. 

العلم  موارد  في  الجهات  تمام  من  الواقعي  الحكم  فعلية  عدم  ان  به  اراد  ان  و 

 ن جهة اخرى. وضوعه بل مالاجمالي ليس من جهة ان العلم التفصيلي به مأخوذ في م

لو لم يكن ماخوذاً في الموضوع في مقام الجعل،   التفصيلي  العلم  ان  فيرد عليه: 

تحقق موضوعه فيه صار حكمه   فإذاكانت فعليته منوطة بفعلية موضوعه في الخارج،  

فعلياً من تمام الجهات سواء اكان المكلف عالماً به تفصيلا أو اجمالا ام جاهلا به، وعلى  

موهذا   كان  الحكم  فان  كان  الجمالي،  العلم  موارد  في  متحققاً  الواقعي  الحكم  ضوع 

 فعلياً من جميع الجهات لا من بعض الجهات. 

وأما الجهة الاخرى، فان كانت دخلية في الموضوع بان تكون قيداً له، فمعناه  

اصلا،   فعلياً  الحكم  يكون  فلا  وحينئذ  قيوده،  بتمام  يوجد  لم  الموضوع  د  وج  فإذاان 

بتمام قيوده صار الحكم فعلياً من كل الجهات، واما اذا وجد ببعض قيوده الموضوع  

 دون بعضها الاخر فلا اثر له.

فعلي    ودعوى: فالحكم  الجميع،  دون  قيوده  ببعض  وجد  اذا  الموضوع  ان 

 بالنسبة إلى ذلك القيد دون جميع القيود.  



 (367)  ................................................................................ العلم الاجمال 

بفعلية    مدفوعة: منوطة  الجهات  كل  من  الحكم  فعلية  بكلبان    موضوعه 

قيوده، واما وجوده ببعض قيوده دون الجميع، فلا اثر له ولا يوجب فعلية الحكم من  

بعض الجهات، ضرورة ان الحكم اما فعلي أو غير فعلي ولا ثالث لهما، والقيد الاخير 

 للموضوع بمثابة العلة التامة لفعلية الحكم.

في موضوعه  لفعلية  معلولة  الحكم  فعلية  ان  قلت:  شئت  الخارج،  وأن  ولا   

ان  ضرورة  الجهات،  تمام  دون  الجهات  بعض  من  فعلي  المعلول  بان  للقول  معنى 

المعلول يوجد بوجود علته في الخارج، والمفروض ان علته موجودة بوجود واحد في  

الجهات، جميع  دون  الجهات  بعض  من  لوجودها  ولامعنى  المعلول لأنّ    الخارج 

وإلاّ لزم خلف فرض كونه جزء   أو قيدها،مترتب على وجودها لا على وجود جزئها  

مشوب   انه  حيث  بالاجمال  المعلوم  التكليف  ان  من  ذكره+  فما  تمامها،  لا  العلة 

 بالجهل، فلا يكون فعلياً من جميع الجهات، لا يرجع إلى معنى محصل. 

ان ما ذكره+ من ان الحكم الواقعي اذا كان فعلياً من تمام الجهات، فهو  الثاني:  

للحكم يمكن   الظاهري،  مضاد  فلا  بينهما،  مضادة  فلا  كذلك  فعلياً  يكن  لم  وان 

 المساعدة عليه.  

الواقعي والحكم  انه لا تضاد ولا تنافي بين الحكم  الشق الأول فقد ذكرنا  أما 

 الظاهري بكلا نوعيه، هما الحكم الظاهري الطريقي والحكم الظاهري الترخيصي.

الط  الواقعية بما لها من    ريقية إلىاما الأول فقد تقدم انه مجعول بنحو  الاحكام 

الاحكام   ملاكات  غير  له  ملاك  في طولها، ولا  الواقع ويكون  في  والمبادئ  الملاكات 

لدى   والتعذير  الاصابة  عند  الواقع  تنجيز  عدا  ما  له  شأن  ولا  الواقعية،  الشرعية 

 مًا مجعولاالخطأ، ولهذا لا تتصور المضادة بينه وبين الاحكام الواقعية، لأنه ليس حك

في مقابلها وعرضها وناشئاً عن ملاك غير ملاكاتها، بل هو طريق إلى الحفاظ عليها 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (368)

بما لها من ملاكاتها الواقعية ومبادئها، فلا يعقل ان يكون في عرضها ومنافياً ومضاداً 

 لها، ولهذا لا يتصور التنافي بينهما.

فهو وان ك ـ  الترخيصي  الظاهري  الثاني، وهو الحكم  ناشئاً وأما  من ملاك    ان 

بينهما، تنافي ولا تضاد  لا  ذلك  مع  انه  إلا  الواقعي،  الحكم  ملاك  الاحكام  لأنّ    غير 

عن   ناشئة  الترخيصية  المصلحة    المبادئالظاهرية  وهي  عليها  المترتبة  والملاكات 

والملاكات للاحكام الواقعية    المبادئالتسهيلية النوعية لا انّا قائمة في متعلقاتها، بينما  

 والملاكات.  المبادئ علقاتها، ولهذا لا تنافي بينهما في مرحلة ائمة بمتق

الامتثال،   مرحلة  في  من  فلأنّ  وأما  الناشئة  الترخيصية  الظاهرية  الاحكام 

من   لها  بما  الواقعية  الاحكام  على  تتقدم  عليها  المترتبة  النوعية  والمبادئ  الملاكات 

الشخصية ومانعة عن وصولها وتنجيزها، الامتثال حتى  فلهذا    الملاكات  تتطلب  لا 

 تنافي الاحكام الظاهرية الترخيصية، باعتبار انّا تتطلب عدم وجوب امتثالها. 

وأما في مرحلة الجعل والاعتبار، فلا تنافي بين جعل الترخيص الظاهري )بما  

الترخيص   بين  مضادة  ولا  تنافي  لا  مثلًا  كذلك،  الواقعي  الحكم  وجعل  اعتبار(  هو 

الم لشر الظاهري  هي جعول  بما  الواقع  في  حرمته  وبين  اعتبار  هو  بما  مثلا  التتن  ب 

وأما لأنّ    اعتبار، الخارج،  في  الواقعية  التكوينية  الموجودات  بين  هي  انما  المضادة 

 الامور الاعتبارية التي لا واقع موضوعي لها في الخارج، فلا تتصور المضادة بينها.

الحك ان  من كلامه+ وهو  الثاني  الشق  الواوأما  ليس م  بالاجمال  المعلوم  قعي 

بلوغه   جهة  من  المكلف  على  فعلي  الصلاة  وجوب  مثلا  الجهات،  جميع  من  بفعلي 

 وعقله وقدرته، وليس بفعلي من جهة عدم دخول وقتها.

بفعلية   مرتبطة  ومحركيته  فاعليته  فعلية  بمعنى  الحكم  فعلية  ان  عليه:  فيرد 

قام الجعل، ولا قيمة لفعلية بعض  ه في مموضوعه في الخارج بكافة قيوده الماخوذة في



 (369)  ................................................................................ العلم الاجمال 

فعلية   في  دخل  لها  يكون  انما  قيده  أو  الموضوع  جزء  كل  وفعلية  تمامها،  دون  قيوده 

انه قيد   لزم خلف فرض  الحكم في ضمن فعلية سائر اجزائه وقيوده لا مطلقاً، وإلاّ 

أثير  ضمن ت الموضوع أو جزؤه، اذ معنى انه قيد الموضوع أو جزؤه ان تأثيره انما هو في

الاستقلال   ففرض  مستقلًا،  لا  ضمنياً  تأثيره  فيكون  واجزائه،  قيوده  بتمام  الموضوع 

 خلف.  

وعلى هذا، فتأثير كل من البلوغ أو العقل أو القدرة أو دخول الوقت في فعلية 

خلف  لزم  وإلاّ  مستقلًا،  لا  فيها  المجموع  تأثير  ضمن  في  هو  انما  الصلاة،  وجوب 

لخلاصة، ان تأثير كل منها انما هو مرتبط بتأثير الاخر،  وع، وافرض كونه جزء الموض

 فلا يمكن ان يكون مستقلًا.

وأن اراد به الحكم الاقتضائي اي الحكم في مرتبة الاقتضاء وهي مرتبة المبادئ  

والملاكات، بدعوى ان الحكم موجود في هذه المرتبة بالوجود الاقتضائي، فيرد عليه: 

في   حكم  لا  انه  المأولاً:  والارادة  هذه  والمفسدة  المصلحة  فيها  الموجود  فان  رتبة، 

والكراهة والحب والبغض، ومبادئ الاحكام وان كانت حقيقة الحكم وروحه، الا 

 انّا ليست حكما بالمعنى المجعول في الشريعة المقدسة. 

انه موجود بالوجود الاقتضائي في مرتبة المبادئ والملاكات كالمعلول   ودعوى:

 موجود بالوجود الاقتضائي في مرتبة وجود المقتضي. ، فانهالتكويني

الا    مدفوعة: له  وجود  ولا  مباشرة  المولى  من  صادر  اعتباري  امر  الحكم  بان 

والملاكات في عالم الاعتبار والجعل،   مبادئالوجود الاعتباري، فلا يكون معلولا لل

فعلا   كونه  فرض  خلف  لزم  وإلاّ  لها،  معلولا  يكون  ان  يعقل  للمولى  اختيارولا  ياً 

ان   باعتبار  اعتبارياً من جهة اخرى،  امراً  من الامور    المبادئمباشرة من جهة وكونه 

كانت  اذا  العلة  ان  والمعلول  العلة  بين  السنخية  مبدأ  قانون  ومقتضى  التكوينية، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (370)

ان   نعم  ترى،  كما  وهو  تكويني  أيضاً  فالمعلول  مبررة    المبادئ تكوينية،  والملاكات 

ان يكون جزافاً وبلا   اليه،  للجعل وداعية المولى لا يمكن  ان الجعل من  اساس  على 

 مبرر. 

بالمعلول  وملاكاته  المبادئ  إلى  بالنسبة  الشرعي  الحكم  قياس  ان  فالنتيجة: 

 التكويني بالنسبة إلى علته التكوينية، قياس مع الفارق. 

الحكم   مقابل  في  الجهات  بعض  من  الفعلي  الحكم  جعل  قد  انه+  وثانياً: 

بعض الاقتض من  الفعلي  الحكم  جعل  أن  ذكرناه  مما  فتحصل  مورد،  غير  في  ائي 

 الجهات دون الجميع لا يرجع إلى معنى محصل. 

اذا لم يكن فعلياً من جميع الثالث:   العلم الاجمالي  الواقعي في موارد  ان الحكم 

الانشائي في مرتبة الانشاء والجعل منه الحكم  المراد  ومن    ،الجهات، فلا محالة يكون 

انه لا  ا التفصيلي، لوضوح  للعلم  متعلقاً  اذا كان  للتنجيز حتى  قابل  أنه غير  لواضح 

أثر للعلم التفصيلي بالحكم الانشائي، كما اذا علم بوجوب الحج في الشريعة المقدسة 

 على المستطيع وهو غير مستطيع، فانه لا اثر لهذا العلم بالنسبة اليه. 

م للحكم  العلم  تنجيز  ان  باوبكلمة،  ان نوط  الأول  بوصفين:  الحكم  تصاف 

الخارج،   في  موضوعه  بفعلية  فعلياً  يكون  ان  والثاني  مولوياً،  الحكم    فإذايكون  كان 

متصفاً بهذين الوصفين تنجز بالعلم، واما اذا لم يكن متصفاً بهما، سواء أكان متصفاً 

الاجمالي العلم  بان  قلنا  وان  للتنجيز،  قابلا  يكون  فلا  لا،  ام  علة  بأحدهما  تامة   

 للتنجيز، بل هو غير قابل للتنجيز بالعلم التفصيلي فضلا عن الاجمالي. 

للتكليف   الاجمالي  العلم  تنجيز  ان  من  الخراساني  المحقق  ذكره  فما  هذا،  وعلى 

  المعلوم بالاجمال انما يكون بنحو الاقتضاء لا العلة التامة لا يرجع إلى معنى معقول، 

المعلوم بالاجملأنّ   اذالتكليف  التنجز،  ال  يقبل  فعلياً من جميع الجهات، فلا  ا لم يكن 



 (371)  ................................................................................ العلم الاجمال 

وعليه فلا يكون العلم الاجمالي منجزاً له اصلا حتى يقال ان تنجيزه هل يكون بنحو 

الاقتضاء أو العلة التامة، اذ لا بد أولاً من افتراض ان التكليف قابل للتنجيز، وبعد 

العلم الاجمالي هل يكون   التامة،  بنحو  ذلك نبحث عن ان تنجيز  العلة  أو  الاقتضاء 

 واما اذا لم يكن التكليف قابلا للتنجيز فلا موضوع لهذا البحث. 

اذا كان  الرابع:   المعلوم بالاجمال  التكليف  ان  المستفاد من مجموع كلماته+  ان 

التامة، على اساس  فعلياً من جميع الجهات، كان العلم الاجمالي منجزاً له بنحو العلة 

الظاهري الترخيصي في اطرافه، للزوم التضاد بينه وبين الحكم   الحكماستحالة جعل  

 الواقعي. 

جميع   من  فعلياً  يكن  لم  ان  بالاجمال  المعلوم  التكليف  ان  قلت:  شئت  وأن 

الجهات، فلا يقبل التنجز وان كان متعلقاً للعلم التفصيلي فضلا عن العلم الاجمالي، 

العلم فعلياً من جميع الجهات كان  العلة  الاجم  وان كان  بنحو  فان كان  له،  منجزاً  الي 

وبعضاً،  كلا  اي  مطلقاً  اطرافه  في  الترخيصي  الظاهري  الحكم  جعل  استحال  التامة 

اطرافه،   تمام  في  الترخيصي  الظاهري  الحكم  جعل  أمكن  الاقتضاء  بنحو  كان  وان 

وحيث انه يرى استحالة الجمع بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي في شيء واحد 

المضادة بينهما، فلابد له من القول بان العلم الاجمالي علة تامة للتنجيز، فإذاً لا  كان  لم

القائلين   من  هو  بل  الاقتضاء،  بنحو  الاجمالي  العلم  بتنجيز  القائلين  من  يكون+ 

 بتنجيزه بنحو العلة التامة كما هو المشهور بين الاصوليين.

كلمات مجموع  من  المستفاد  ان  تبين  قد  هنا  من المح  إلى  انه  الخراساني+  قق 

اذا تعلق بتكليف فعلي من جميع الجهات يكون علة تامة   العلم الاجمالي  بان  القائلين 

 للتنجيز. 

القطعية    المخالفة  حرمة  إلى  بالنسبة  الاجمالي  العلم  تنجيز  في  الكلام  تمام  هذا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (372)

 العملية.  

 مقامين: ه في في وجوب الموافقة القطعية العملية، ونتكلم فيالجهة الثالثة: 

للتكليف   العملية  القطعية  الموافقة  لوجوب  الاجمالي  العلم  تنجيز  في  الأول: 

 المعلوم بالاجمال. 

 الثاني: في ان تنجيزه له هل يكون بنحو الاقتضاء أو العلة التامة؟ 

 فيوجد هنا مسلكان.   اما الكلام في المقام الأول،

ا في  كان  اذا  الاجمالي  العلم  ان  الأول:  يقتضي لشبها المسلك  فلا  الحكمية  ت 

فيقتضي  الموضوعية  الشبهات  في  كان  اذا  واما  العملية،  القطعية  الموافقة  وجوب 

 وجوبها. 

العملية   القطعية  الموافقة  وجوب  يقتضي  لا  الاجمالي  العلم  ان  الثاني:  المسلك 

من  وسقوطها  اطرافه  في  المؤمنة  الاصول  تعارض  على  تنجيزه  يتوقف  بل  مباشرة، 

 رضة.جهة المعا

العلم الاجمالي اذا كان في الشبهات الحكمية، لا ينجز  فلأنّ    اما المسلك الأول،

الا التكليف المتعلق بالجامع بحده الجامعي، باعتبار انه معلوم للمكلف وواصل اليه 

وخارج عن موضوع قاعدة قبح العقاب بلا بيان، باعتبار ان البيان تام بالنسبة اليه،  

م كل  على  انطباقه  الواما  معلوم،  ن  وغير  فيه  مشكوك  انه  حيث  الافراد،  أو  فردين 

 فيكون مورداً للقاعدة لعدم تمامية البيان بالنسبة اليه. 

مثلًا اذا علم المكلف اجمالا في يوم الجمعة بوجوب احدى الصلاتين عليه اما 

الجامع  وجوب  للمكلف  المعلوم  يكون  ذلك  مثل  ففي  الجمعة،  أو  الظهر  صلاة 

وه عنالانتزاعي  وجداناً، و  القاعدة  موضوع  عن  خارج  وانه  الصلاتين  احدى  وان 

وصلاة  المخصوص  وعنوانّا  الخاص  باسمها  الجمعة  صلاة  من  كل  وجوب  واما 



 (373)  ................................................................................ العلم الاجمال 

 الظهر كذلك، فهو مشكوك فيكون مورداً للقاعدة. 

فالنتيجة: ان اضافة الوجوب إلى الجامع معلومة للمكلف، فلا تكون مشمولة  

ا وأما  التامين،  واسمها ضافتلقاعدة  الخاص  بحدها  الصلاتين  من  كل  إلى  ه 

المخصوص فهي مجهولة وتكون مورداً للقاعدة، ومن الواضح ان وجوب الجامع لا 

احد  بايجاد  فيه  يوجد  انه  والمفروض  الخارج،  في  عقلا وايجاده  به  الاتيان  إلاّ  يقتضي 

يقت فلا  وعليه  الجميع،  ايجاد  على  وجوده  يتوقف  ولا  افراده  أو  افرديه  لعلم ضي 

العملية وانما يقتضي وجوب  القطعية  الموافقة  الشبهات الحكمية وجوب  الاجمالي في 

الموافقة الاحتمالية فحسب، واما اذا كان العلم الاجمالي في الشبهات الموضوعية، كما  

ذلك   مثل  ففي  وعمرو،  زيد  بين  العالم  وتردد  العالم  اكرام  بوجوب  المكلف  اذا علم 

د يكون عالماً وان ذمته قد اشتغلت بوجوب اكرامه المقيد  م فرفقد علم بوجوب اكرا 

والمتصف بالعلم، وحينئذ فيجب عليه تحصيل اليقين بفراغ الذمة، ومن الطبيعي انه  

له   يحصل  لم  الاخر  دون  احدهما  اكرم  لو  اذ  معا،  الفردين  كلا  باكرام  إلا  يحصل  لا 

الاش بان  يحكم  العقل  ان  الواضح  ومن  بالفراغ،  الفراغ    تغالاليقين  يقتضي  اليقيني 

 اليقيني، هذا هو الفرق بين الشبهات الحكمية والشبهات الموضوعية، هذا. 

 و للمناقشة في هذا المسلك مجال واسع:

:ً إن ذلك انما يتم في الشبهات الحكمية اذا كان الواجب فيها الجامع بحده أولا

الواجب فان  مثلا،  كالصلاة  خاص  بقيد  تقييده  بدون  الصلاة  هو    الجامعي  طبيعي 

الجامع بين افراده ولا يسّي الامر منه اليها، وفي مثل ذلك يكتفي بالاتيان بفرد منه 

في الخارج لأنه يوجد بايجاده فيه، واما اذا كان الواجب الجامع المقيّد بقيد خاص وهو 

  وجوبقيد احدهما المردد بين قيدين متباينين في الخارج، فلا يتم، كما اذا علم المسافر ب

الصلاة المرددة بين القصر والتمام، بمعنى انه لا يدري ان الواجب عليه في هذه الحالة  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (374)

واراد  بلده  إلى  اليوم  نفس  يرجع في  ولم  فراسخ  اربعة  سافر  اذا  كما  التمام،  أو  القصر 

بين الفقهاء، فذهب بعضهم في هذه الحالة    عقوخلافاً  البقاء إلى ما دون العشرة، فان  

ال وظيفته  ان  له  إلى  تحصل  لم  فإذاً  التمام،  وظيفته  ان  إلى  آخر  بعض  وذهب  قصر، 

القناعة لا بالقول الأول ولا بالقول الثاني، فبطبيعة الحال يعلم اجمالا بوجوب احدى 

الصلاتين عليه اما القصر أو التمام، وفي مثل ذلك لا يحصل له اليقين بفراغ الذمة من  

دين متباينين الاّ بالاتيان بكلتا الصلاتين معاً،  الصلاة الواجبة المقيدة بقيد مردد بين قي

واما اذا اتى بالصلاة قصراً، فلا يحصل له اليقين بالفراغ، لاحتمال ان الواجب عليه  

اذا علم  الحال  حكمية، وكذلك  شبهة  الشبهة  هذه  ان  مع  بالتمام  المقيدة  الصلاة  هو 

 اجمالا بوجوب احد الصلاتين في يوم الجمعة. 

لا فرق من هذه الناحية بين ان يكون العلم الاجمالي في الشبهات    فالنتيجة: انه

الفراغ اليقيني لا يحصل الا بالاحتياط والاتيان بجميع  لأنّ    الحكمية أو الموضوعية،

 اطرافه في كلتا الشبهتين أو ترك الجميع كذلك. 

في    وثانياً: بالاجمال  المعلوم  التكليف  متعلق  ان  على  مبني  التفصيل  هذا  ان 

الجامعي،  شال بحده  الذاتي  الجامع  الحكمية  المكلف   فإذا بهات  فذمة  كذلك  كان 

ايجاد   ضمن  في  الخارج  في  وايجاده  به  الاتيان  الا  تتطلب  لا  وهي  بالجامع  مشغولة 

 فرده، والمفروض ان الجامع يوجد بايجاد فرد منه.

الجام هو  الاجمالي  العلم  موارد  في  للتكليف  المتعلق  الجامع  ان  تقدم   عولكن 

افراد،   أو  فردين  بين  المردد  الواقع  إلى  مرددة  باشارة  به  المشار  الاختراعي  الانتزاعي 

 فخصوصية الفرد داخلة في الجامع المتعلق للتكليف في المقام بشكل المبهم والمجمل.  

المقيد بخصوصية   العلم الاجمالي الجامع  التكليف في باب  وعلى هذا، فمتعلق 

بدو الافراد  أو  الفردين  أو   ناحد  تفصيلياً،  علمًا  الاجمالي  العلم  لكان  والا  التعيين، 



 (375)  ................................................................................ الاجمال  العلم

فقل ان المعلوم بالاجمال هو صورة الفرد بحده الفردي بنحو الابهام والاجمال، وهي  

صورة احدهما بما له من الخصوصية المبهمة والمرددة عندنا في الخارج، وبذلك يختلف 

ا بحده  الفرد  صورة  متعلقه  فان  التفصيلي،  العلم  الابهام ل عن  بدون  المعين  فردي 

وان   الذهن  في  بالاجمال  المعلوم  صورة  واما  الخارج،  في  ولا  الذهن  في  لا  والاجمال 

من  هو  انما  وابهامها  اجمالها  ان  الا  فيها،  اجمال  ابهام ولا  متعينة ولا  نفسها  في  كانت 

 جهة انطباقها على المعلوم بالعرض المردد في الخارج بين فردين أو افراد. 

باعتبار   وى:دع و للحكم لا الخارجي،  العلمي  الوجود  التنجز من شؤون  ان 

ان التنجز انما هو بحكم العقل باستحقاق العقوبة على المخالفة والمثوبة على الموافقة،  

وتمام الموضوع لحكم العقل بذلك هو الوجود العلمي للحكم الالزامي، وعلى هذا  

الذهنية   الصورة  من  يسّي  لا  العلم  ان  لا  إفكما  فانه  التنجز،  فكذلك  الواقع،  لى 

المتعلق  الحكم  هو  فالمنجز  وعليه  الواقع،  إلى  العلمي  بوجوده  الحكم  من  يسّي 

بالجامع دون الفرد بحده الفردي وان كان الجامع مقيداً بخصوصية الذهنية بالحمل 

بها   دالأولي لا بالحمل الشايع، والمفروض ان المنجز هو التكليف المتعلق بالجامع المقي

الخارجيتين،   الخصوصيتين  بين  جامعة  وهي  الذهن  عالم  العلم   فإذافي  متعلق  كان 

 جامع الخصوصية وهو عنوان احدهما، فانطباقه على كل طرف من اطرافه قهري. 

بان متعلق العلم وان كان الخصوصية الجامعة بين الخصوصيّتين في   مدفوعة:

انتزعها واخترعها في ع  الذهن  النفس للاشارة بها إلى الخصوصية  االخارج، الا ان  لم 

 بالحمل الشايع التي هي متعلق التكليف في الواقع المرددة بين هذه وتلك. 

الخارج  في  ما  إلى  الذهنية  الصورة  من  يسّي  لا  حيث  العلم  ان  والخلاصة، 

الذهن باختراع مفهوم وهو صورة هذه الخصوصية بالحمل  فيقوم  التنجز،  وكذلك 

بها للاشارة  الخارج   الأولي  في  المرددة  تصديقياً  الشايع  بالحمل  الخصوصية  واقع  إلى 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (376)

بين فردين أو افراد، وانطباق الخصوصية الجامعة على كل من الخصوصيتين وان كان  

متعلقاً  التكليف  كان  اذا  يجدي  انما  لأنه  بالفراغ،  اليقين  في  يجدي  لا  انه  الا  قهرياً، 

كذلك،  ليس  الامر  ولكن  هو  بما  بالحمل ا   لأنّ   بالجامع  بالخصوصية  تعلق  لتكليف 

بين  الخارج  في  مرددة  وهي  بها  مشغولة  والذمة  الأولي  بالحمل  لا  روحا  الشايع 

في  احداهما  بايجاد  بالفراغ  اليقين  يحصل  لا  ولهذا  المعينتين،  المحددتين  الخصوصيتين 

ه اتى م انلم يعل  بإحداهما  المكلف اذا اتى  لأنّ    الخارج، فيتوقف على ايجاد كلتيهما معاً،

 بالواجب، لاحتمال ان يكون الواجب حصة اخرى.  

ومن هنا، قد ذكرنا في ضمن البحوث السالفة في تفسير العلم الاجمالي ان مرد 

جميع الاقوال في تفسيره إلى القول بان العلم الاجمالي تعلق بالتكليف المتعلق بالجامع  

ن أو افراد، والنكتة في ذلك  فرديالاختراعي المشار به إلى الواقع الخارجي المردد بين  

وهو   الفردي  بحده  الفردين  بأحد  متعلق  التكليف  ان  وجداناً  يعلم  المكلف  ان  هي 

المعلوم اجمالا لا بالجامع بحده الجامعي الانتزاعي، واما اخذه فمن اجل ان العلم لا  

ضح ان  الوايتعلق بالواقع مباشرة وانما يتعلق بالمفهوم المشار به إلى الواقع، وإلا فمن  

علم المكلف اجمالا   فإذاروح التكليف متعلق بالفرد المردد عندنا بين فردين أو افراد،  

متعلق  ان  في  شبهة  فلا  فيه،  الجمعة  صلاة  أو  الجمعة  يوم  في  الظهر  صلاة  بوجوب 

دون   المخصوص  واسمها  الخاصة  بخوصيتها  الصلاتين  من  واحدة  كل  الوجوب 

 جمالي الجامع الانتزاعي بينهما وهو عنوان احداهما. الا الجامع بينهما، نعم متعلق العلم

اما تعلق بخصوص صلاة  الواقع في يوم الجمعة  الوجوب في  ان  والخلاصة، 

ولا   مباشرة  بالواقع  يتعلق  لا  العلم  ان  وحيث  بينهما،  بالجامع  لا  الجمعة  أو  الظهر 

فهوم الذي  ي الميتجاوز عن افق الذهن إلى الخارج، فلا محالة يتعلق بصورة الفرد وه

المعلوم  وهي  المرددة  الواقع  في  صورته  إلى  مرددة  باشارة  به  للاشارة  العقل  انتزعه 



 (377)  ................................................................................ العلم الاجمال 

هذا   وعلى  يوم    فإذابالعرض،  في  الجمعة  أو  الظهر  صلاة  بوجوب  المكلف  علم 

فق ذمته  ــــالجمعة،  باشتغال  علم  واسمها   بإحدىد  الخاص  بحدها  الصلاتين 

ح يمكن  لا  ذلك  مثل  وفي  بكلتا صول  المخصوص،  بالاتيان  الا  ذمته  بفراغ  اليقين 

اتى   اذا  واما  معاً،  بالفراغ،    بإحداهما  الصلاتين  اليقين  له  الاخرى، فلا يحصل  دون 

 لاحتمال ان الواجب عليه في الواقع هو الصلاة الاخرى. 

الشبهات  في  الاجمالي  العلم  بين  فرق  لا  انه  المطاف  نّاية  في  فالنتيجة: 

الا والعلم  الموضوعية  جماليالموضوعية  الشبهات  في  انه  فكما  الحكمية،  الشبهات  في   

الفراغ   اليقيني يقتضي  العملية، بملاك ان الاشتغال  القطعية  الموافقة  يقتضي وجوب 

 اليقيني، فكذلك في الشبهات الحكمية بنفس الملاك. 

الثاني، المسلك  الموافقة   وأما  وجوب  تنجيز  يقتضي  لا  الاجمالي  العلم  ان  وهو 

الالقطع المؤمنة في اطرافه  ية  عملية مباشرة، بل يتوقف تنجيزه على تعارض الاصول 

العلم  ان  ذلك:  وجه  في  وافاد  الاستاذ+  السيد  اختاره  فقد  بالمعارضة،  وتساقطها 

عن  وخارج  للمكلف  معلوم  فانه  بالجامع،  المتعلق  التكليف  ينجز  انما  الاجمالي 

فانه مجهول وغير معلوم، ومن   لفرد،موضوع قاعدة التأمين دون التكليف المتعلق با

الواضح ان العلم الاجمالي لا يقتضي إلا تنجيز التكليف بالمقدار المعلوم دون الاكثر،  

به، ويكفي  الاتيان  الا  يقتضي  بالجامع وهو لا  المتعلق  التكليف  هو  المعلوم  والمقدار 

 فيه الاتيان بأحد فرديه أو افراده في الخارج. 

التكلي  :والخلاصة المان  الاجمالي وخرج عن ف  بالعلم  تنجز  قد  بالجامع  تعلق 

موضوع القاعدة، واما خصوصية كونه متعلقاً بهذا الفرد بعينه أو ذاك الفرد كذلك، 

فهي مجهولة وتكون مورداً للقاعدة، والمفروض ان التكليف المتعلق بالجامع المنجز لا  

منه، فلذلك لا يقتضي   فرديجاد  يقتضي الا ايجاده في الخارج، ومن المعلوم انه يوجد با



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (378)

العلم الاجمالي وجوب الموافقة القطعية العملية مباشرة، وانما يقتضي وجوب الموافقة 

تعارض  على  يتوقف  فهو  العملية  القطعية  الموافقة  وجوب  واما  كذلك،  الاحتمالية 

بعض   عن  بعضها  سقوط  وأما  بالمعارضة،  وتساقطها  اطرافه  في  المؤمنة  الاصول 

 جيح بغير مرجح. هو للتراطرافه ف

 ثم ان منشأ هذا التعارض امران: 

لا    الأول: ولهذا  العملية،  القطعية  المخالفة  لحرمة  تامة  علة  الاجمالي  العلم  ان 

 تجري الاصول المؤمنة في جميع اطرافه لاستلزام ذلك مخالفة قطعية عملية. 

  للزوم   : عدم جريان الاصل المؤمن في بعض اطرافه دون بعضها الاخرالثاني

جميعاً  اطرافه  في  المؤمنة  الاصول  بين  المعارضة  تقع  فلهذا  مرجح،  بغير  الترجيح 

التكليف في كل طرف   احتمال  يكون  المعارضة، وبعد سقوطها بها  من جهة  فتسقط 

ومنجزاً،  الاشتغال  لقاعدة  مورداً  اطرافه  للتنجيز لأنّ    من  مساوق  التكليف  احتمال 

ان سقوط الاصول المؤمنة في اطراف العلم ، وحيث  اذا لم يكن مورداً للأصل المؤمن

الاجمالي كلا وبعضاً مستند في نّاية المطاف إلى العلم الاجمالي، فيكون العلم الاجمالي  

 منجزاً لوجوب الموافقة القطعية العملية بالواسطة لا بالمباشرة. 

 فالنتيجة: ان ما افاده+ ينحل إلى دعويين: 

جوب الموافقة القطعية العملية مباشرة، وانما  و  يقتضيالعلم الاجمالي لا  الأولى:  

 يقتضي وجوب الموافقة الاحتمالية كذلك. 

ان تنجيز العلم الاجمالي لوجوب الموافقة القطعية العملية يتوقف على  الثانية:  

تساقط الاصول المؤمنة في اطرافه بالمعارضة وفي بعضها دون بعضها الاخر للترجيح  

 من غير مرجح.



 (379)  ................................................................................ العلم الاجمال 

 إلى كلتا الدعويين:  بالنظر ولنأخذ 

فلا يمكن المساعدة عليها، لأنّا مبنية على ان يكون متعلق   أما الدعوى الأولى

بالعلم الاجمالي  المعلوم بالاجمال الجامع بحده الجامعي، وعندئذ فلا يتنجز  التكليف 

وام المعلوم،  بالمقدار  متعلقه  الا  ينجز  لا  العلم  ان  حيث  به،  المتعلق  التكليف  ا  الا 

الفرد كذلك، فهي مجهولة وخارجة خصوصي أو ذاك  ة كونه متعلقاً بهذا الفرد بعينه 

 عن حدود متعلقه، فلا يعقل ان يكون منجزاً لها.  

في   الانتزاعي  الجامع  بالاجمال  المعلوم  التكليف  متعلق  ان  انفاً  تقدم  ولكن 

فردي بين  المردد  الخارجي  الواقع  إلى  ترددية  باشارة  به  المشار  افالذهن  أو  على ن  راد، 

بالفرد بحده الفردي، غاية الامر ان    اساس ان التكليف في مورد العلم الاجمالي تعلق

المكلف لا يعلم انه تعلق بهذا الفرد بالخصوص أو ذاك الفرد كذلك، ولكن في الواقع  

وعلم الله معلوم، وفي مثل ذلك يقوم العقل باختراع مفهوم في عالم الذهن للاشارة  

لق التكليف واقعاً باشارة ترددية، اذ من الواضح ان متعلق التكليف  هو متع  به إلى ما

ليس هو الجامع الانتزاعي الاختراعي، كيف فان انتزاع هذا الجامع واختراعه انما هو 

بعد العلم بتعلق التكليف بالواقع، غاية الامر ان كان المكلف جاهلا بحده الخاص 

به فالعلم تفصيلي، وحيث ان العلم لايسّي  عالماً  في الخارج فالعلم اجمالي، وان كان  

العلم   متعلق  الذهن وهو  بد من اختراع مفهوم في  الواقع الخارجي مباشرة، فلا  إلى 

العلم  كان  اذا  والمعين  اجمالياً  العلم  كان  اذا  المردد  الخارجي  الواقع  إلى  به  للاشارة 

 تفصيلياً. 

ب  :وان شئت قلت الشايع تعلق  بالحمل  ب ان الحكم  الفردي، سواء  الفرد  حده 

بالحمل  متعلق بصورة الحكم  فهو  العلم  ام غير معين، واما  معيناً عند المكلف  أكان 

لمفهوم   قيمة  انه لا  المعلوم  إلى واقعه، ومن  به  للاشارة  الذهن  مفهومه في  اي  الأولي 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (380)

 الحكم في الذهن ولا اثر له. 

ا  ينجز  انما  الاجمالي  العلم  ان  من  افاده+  فما  بالجامع  لتكليف  وعليه  المتعلق 

التكليف المتعلق لأنّ    بحده الجامعي بدون أية خصوصية لا يرجع إلى معنى صحيح،

بالجامع صورة التكليف ومفهومه في الذهن لا واقعه ولا قيمة لصورته، لأنّا انما هي  

تعلق  روحا  واقعه  ان  والمفروض  الاثر،  موضوع  هو  الذي  واقعه  إلى  بها  للاشارة 

م باشتغال ذمته به ولا يحصل له اليقين بالفراغ الا بالاتيان بكلا كلف يعل بالفرد، والم

بالفراغ،  اليقين  له  يحصل  لا  الاخر  دون  بأحدهما  اتى  ان  لأنه  الافراد،  أو  الفردين 

 لاحتمال ان الواجب هو الفرد الاخر. 

الوجود    ودعوى: شؤون  من  فانه  الواقع  إلى  يسّي  لا  كالعلم  التنجز  ان 

للحك الخالعلمي  لا  على  م  العقوبة  باستحقاق  العقل  حكم  عن  عبارة  لأنه  ارجي، 

المخالفة والمثوبة على الموافقة، وتمام الموضوع له الوجود العلمي للحكم وان لم يكن  

في الواقع حكم، ولهذا يحكم العقل بقبح التجري واستحقاق فاعله الادانة والعقوبة  

وا المثوبة،  فاعله  واستحقاق  الانقياد  اوبحسن  متعلق لمفروض  المنجز  الحكم  ن 

لا   فإذاً  الذهن،  في  مفهومها  اي  الأولي  بالحمل  المقام  في  الخصوصية  وهو  بالجامع 

 يكون التكليف المتعلق بالفرد في الواقع منجزاً. 

عن    مدفوعة: الضرر  دفع  من  الخارج  في  الانسان  حركات  كافة  في  المؤثر  بان 

جل أو  دنيوياً  ام  دينياً  أكان  سواء  المنفعنفسه،  هو  ب  نحوهما،  أو  كذلك  لنفسه  ة 

إلى   اشارة  هي  بما  بل  النفس،  بما هي موجودة في  للأشياء، ولكن لا  العملي  الوجود 

الواقع الخارجي ومرآة له، باعتبار انه يرى ان ما هو مشتمل على الضرر أو النفع هو  

 واقع هذه الاشياء في الخارج لا وجودها العلمي. 

بوجود فالحكم  هذا،  العلميوعلى  هو    ه  بما  لا  لكن  ومحركاً،  مؤثراً  كان  وان 



 (381)  ................................................................................ العلم الاجمال 

موجود في النفس، بل بما هو اشارة إلى واقع الحكم وهو الحكم بالحمل الشايع، فانه  

المؤثر في الحقيقة والمحرك نحو امتثاله لا وجوده العلمي، ضرورة ان ترتب العقاب 

الع واما  وموافقته،  الحكم  واقع  مخالفة  على  هو  انما  علىوالثواب  فهي    قوبة  التجري 

به  المتجرى  الفعل  ان  جهة  من  بل  العلمي،  بوجوده  الحكم  مخالفة  جهة  من  ليست 

مصداق للتعدي على المولى وتفويت حقه وهو الطاعة، ومصداق للظلم وهو سلب 

الحكم  موافقة  جهة  من  ليس  الانقياد  على  الثواب  وكذلك  حقه،  عن  الحق  ذي 

الفع ان  جهة  من  بل  العلمي،  المنقابوجوده  لحقه ل  واداء  المولى  لطاعة  مصداق  به  د 

 وهو حق الطاعة. 

ان التكليف المعلوم بالذات منجز بالذات، والتكليف المعلوم    : إلى هنا قد تبين 

بالعرض منجز بالعرض، والاثر غير مترتب على المنجز بالذات وانما هو مترتب على 

 المنجز بالعرض. 

ا على  بيان  الاجمالي  فالعلم  هذا،  الم وعلى  تعلق لواقع  العلم  ان  باعتبار  ردد، 

الواقع،   في  خاصة  خصوصية  إلى  مرددة  باشارة  مشاربه  اختراعي  تمّ    فإذابمفهوم 

اليقين  تحصيل  من  حينئذ  بد  فلا  به،  الذمة  واشتغلت  الخصوصية  تلك  على  البيان 

لو   اذ  معاً،  أو الخصوصيات  بكلتا الخصوصيتين  بالاتيان  الا  يحصل  بالفراغ وهو لا 

الاخرى لم يحصل اليقين بالفراغ، لاحتمال ان الواجب في الواقع   دونبإحداهما    اتى

 هو الخصوصية الاخرى. 

الثانية، الدعوى  تعارض    وأما  على  يتوقف  الاجمالي  العلم  تنجيز  ان  وهي 

الاصول المؤمنة وتساقطها بالمعارضة، فان اراد+ بذلك تساقط جميع الاصول المؤمنة  

 عية. ية والشر لبالمعارضة اعم من العق

معقول، غير  العقلية  الاصول  بين  التعارض  ان  عليه  العقل لأنّ    فيرد  حكم 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (382)

الواقع،  في  وملاكه  موضوعه  لثبوت  تابع  واقعي  ثبوتي  حكم  التأمين  بقاعدة 

وموضوعه وملاكه في المقام عدم البيان، وحينئذ فان لم يتم البيان على كل واحد من 

الخاص،   بحده  الاجمالي  العلم  العقل  كطرفي  الطرفين  ان  من  كل  في  بالتأمين  حاكمًا 

من   كل  على  البيان  تم  وان  البين،  في  وتعارض  تزاحم  اي  بدون  الخاص  بعنوانه 

 حكمه بانتفاء موضوعه وملاكه.   انتفىالفردين بحده الفردي 

هي   التي  القطعية  العقلية  الاحكام  بين  يتصور  لا  التعارض  ان  والخلاصة، 

وموضوعاتها في مقام الثبوت والواقع وكذلك في ملاكاتها    احكام ثبوتية واقعية تتبع

الاحكام الشرعية القطعية، فإنّا احكام ثبوتية في الواقع تتبع ملاكاتها وموضوعاتها  

الادلة   بين  يتصور  وانما  القطعية  الاحكام  يتصور في  فالتعارض لا  الثبوت،  مقام  في 

 الظنية في مقام الاثبات. 

لية المؤمنة غير متصور، وعندئذ فبناء  صول العقلاوعلى هذا، فالتعارض بين ا 

واما   فقط،  الجامع  على  بيان  الاجمالي  العلم  ان  من  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  على 

كانت مجهولة فهي مورد   فإذاخصوصية كل من الفردين بحده الفردي فهي مجهولة،  

للقاعدة، مورداً  ليس  الجامع  ان  فقل  أو  التأمين،  الأنّ    لقاعدة  به  لاالعلم  بيان  جمالي 

ووارد على القاعدة ورافع لموضوعها وجداناً، واما خصوصية كل من الفردين بعينه،  

حيث انّا مجهولة والعلم الاجمالي ليس بياناً عليها، فهي مورد للقاعدة، ونتيجة ذلك  

بحده   فرد  ترك  هو  بما  الخارج  في  الفردين  من  كل  ترك  على  يعاقب  لا  المكلف  ان 

 ان يعاقب عليه بما هو ترك جامع فيه.لا ينافي  ا الفردي فيه، وهذ

متعلق   في  داخلة  الخارج  في  الفرد  خصوصية  ان  من  ذكرناه  ما  على  بناء  وأما 

بياناً   يكون  الاجمالي  فالعلم  التطبيق،  مرحلة  في  والتردد  الابهام  بنحو  الاجمالي  العلم 

تر باشارة  به  المشار  الانتزاعي  الجامع  متعلقه  ان  بتقريب  خصدعليها،  إلى  وصية  دية 



 (383)  ................................................................................ العلم الاجمال 

أو ذاك،   المرددة بين خصوصية هذا  الواقع  باشتغال ذمته   فإذا الفرد في  المكلف  علم 

بالاتيان   بإحدى الا  بالفراغ  اليقين  تحصيل  بامكانه  فليس  المتباينتين،  الخصوصيتين 

اتى   لو  اذ  معاً،  الخصوصيتين  اليقين   بإحداهما  بكلتا  له  يحصل  فلا  الاخرى  دون 

 عليه هو خصوصية اخرى دون ما اتى به. ل ان الواجببالفراغ، لاحتما

اتى  اذا  المكلف  ان  الاستاذ+  السيد  قول  فعلى  القولين،  بين  الثمرة  وتظهر 

بأحد فردين في الخارج، فقد اتى بالواجب وهو الجامع، ضرورة ان التكليف المتعلق  

اكثر من الاتيان به في الخارج وايجاده فيه، والمفروض ان   الجامع يوجد  به لا يقتضي 

قاعدة   إلى  الاخر  الفرد  في  الرجوع  من  مانع  لا  ولهذا  افراده،  أو  فرديه  احد  بايجاد 

 التامين. 

العلم  متعلق  في  داخلة  الفرد  خصوصية  ان  من  اخترناه  ما  على  بناء  وأما 

الاجمالي، فيجب على المكلف الاتيان بكلا الفردين معاً حتى يحصل له اليقين بالفراغ،  

 انت الشبهة تحريمية. معاً اذا ك أو ترك كليهما

بلا  العقاب  قبح  قاعدة  ان  النتيجة، وهي  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  قد  هنا  إلى 

الاجمالي، العلم  اطراف  في  تجري  ورافع   بيان  عليها  وارد  لأنه  الجامع  في  تجري  ولا 

 لموضوعها. 

 وان اراد+ به تساقط الاصول العملية الشرعية المؤمنة في جميع اطراف العلم 

 لمعارضة، فيرد عليه:الاجمالي با

الاصول المقام  في  يكفي  انه  ان    أولاً:  من  تقدم  لما  المؤمنة،  العقلية  العملية 

موضوع تلك الاصول على مسلكه+ متحقق في كل طرف من اطراف العلم الاجمالي 

الجامعي،  الجامع بحده  بياناً على  وانما يكون  بياناً عليه  بحده الخاص، لأنه لا يكون 

التعافوال ان  فسقوط رض  وعليه  متصور،  غير  العقلية  العملية  الاصول  بين  رض 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (384)

قاعدة  ان  فرض  بعد  يضر  لا  الاجمالي  العلم  اطراف  في  الشرعية  العملية  الاصول 

القبح تجري في كل طرف من اطراف العلم الاجمالي بحده الخاص بدون أي تعارض 

 في البين. 

   :وثانياً: ان ذلك يتوقف على تمامية مقدمتين 

ن التكليف المتعلق بالجامع بحده الجامعي هو متعلق العلم الاجمالي،  الأولى: ا

 . فهو مجهول ومورد للقاعدة ،واما تعلقه بهذا الفرد بعينه أو ذاك الفرد كذلك

يكون   ان  الشرعية    لأدلةالثانية:  العملية  باطلاقها   إطلاقالاصول  فتشمل 

 اطراف العلم الاجمالي. 

فا من ان العلم الاجمالي تعلق بالجامع الاختراعي  فلما مر آن   أما المقدمة الأولى،

المشار به إلى الواقع المردد عند المكلف بين هذا الفرد بخصوصه وذاك الفرد كذلك،  

 وعليه فلا موضوعية للجامع بل هو مرآة لما هو متعلق التكليف واقعاً كما مر.

الثانية، فلما تقدم من ان ادلة الاصول ال  وأما المقدمة  شرعية في نفسها العملية 

مناسبة الحكم والموضوع الارتكازية لأنّ    قاصرة عن شمول اطراف العلم الاجمالي،

اقل من الاجمال،  بالعلم الاجمالي أو لا  المقرونة  الشبهات  تقتضي انصرافها عرفاً عن 

أو فقل ان المرتكز في اذهان العرف والعقلاء هو عدم جواز رفع اليد عن الاعراض  

 مة ولو بالاجمال بالاغراض الترخيصية.  ومية المعلوزالل

انعقاد    ودعوى: عن  المانعة  المتصلة  اللبية  القرينة  بمثابة  الارتكاز  هذا  ان 

ان يكون سبباً للانصراف  انه يصلح  ظهورها في الاطلاق، غير بعيدة أو على الأقل 

 العرفي. 

تشم لا  الشرعية  العملية  الاصول  ادلة  ان  تبين  قد  الآن  العل  للحد  م  اطراف 

منجز   الاجمالي  العلم  ان  تبين  قد  انه  كما  افرادها،  بين  المعارضة  تقع  حتى  الاجمالي 



 (385)  ................................................................................ العلم الاجمال 

الفراغ   اليقيني يقتضي  العملية مباشرة بملاك ان الاشتغال  القطعية  الموافقة  لوجوب 

 اليقيني. 

الثاني، المقام  في  الكلام  الموافقة   وأما  لوجوب  الاجمالي  العلم  تنجيز  ان  فهو 

العملية،  يالقطع جعل ة  يستحيل  حتى  التامة  العلة  أو  الاقتضاء  بنحو  يكون  هل 

 الترخيص في اطرافه؟ 

ثم ان هذا البحث انما يكون له مجال في المقام بناءً على المشهور بين الاصوليين  

من ان العلم الاجمالي علة تامة لحرمة المخالفة القطعية العملية، فحينئذ يقع الكلام في  

تامة   علة  إلى  بانه  بنحو  النسبة  يكون  أو  أيضاً  العملية  القطعية  الموافقة  وجوب 

 الاقتضاء، ولا مجال لهذا البحث على المسلكين الاخرين في المسألة:  

الأول: ان العلم الاجمالي لا يكون علة تامة للتنجيز بالنسبة إلى حرمة المخالفة  

علة   انه  عن  للبحث  معنى  لا  هذا  على  فانه  العملية،  اتالقطعية  لوجوب  لموافقة  امة 

القطعية العملية، ضرورة انه اذا لم يكن علة تامة لحرمة المخالفة القطعية العملية، بان 

يكون تنجيزه لها معلقاً على عدم ترخيص الشارع فيها، فلا يعقل ان يكون علة تامة 

لا    لوجوب الموافقة القطعية العملية، بان يكون تنجيزه له مطلقاً غير معلق، بداهة انه

لأنّ    يكون حكمه في الأول منجزاً وغير معلق وفي الثاني معلقاً وغير منجز،   يحتمل ان

هذا غير معقول، كيف فان العلم الاجمالي لو كان علة تامة لوجوب الموافقة القطعية  

القطعية، عن  فضلًا  الاحتمالية  المخالفة  لحرمة  تامة  علة  لكان  وجوب لأنّ    العملية، 

ال القطعية  معالموافقة  لو كان  المانع ملية  يمكن فرض وجود  بحيث لا  نجزاً ومطلقاً 

الموافقة   وجوب  يكن  لم  والا  كذلك،  أيضاً  الاحتمالية  المخالفة  حرمة  لكانت  عنه، 

ان   اذ يمكن  منجزاً ومطلقاً وهذا خلف، نعم في صورة العكس ليس الامر كذلك، 

الع  القطعية  المخالفة  تامة لحرمة  العلم الاجمالي علة  الموافقة لية دون وجوب  ميكون 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (386)

يستلزم   العملية  القطعية  المخالفة  في  الترخيص  يكون  هنا  ومن  العملية،  القطعية 

 الترخيص في ترك الموافقة القطعية العملية دون العكس.

يقتضي   لا  الاجمالي  العلم  ان  من  الاستاذ+  السيد  مسلك  على  بناء  انه  الثاني: 

مب العملية  القطعية  الموافقة  وجوب  يتوقفاتنجيز  بل  الاصول   شرة،  جريان  على 

البحث، لهذا  مجال  لا  الداخلية  بالمعارضة  وتساقطها  اطرافه  في  العلم لأنّ    المؤمنة 

الاجمالي لا يقتضي تنجيز وجوب الموافقة القطعية العملية مباشرة حتى نبحث عن ان  

افقة  وتنجيزه له يكون بنحو الاقتضاء أو العلة التامة، ضرورة ان تنجيزه لوجوب الم

ة التامة غير متصور على ضوء هذا المسلك، اذ انه لو كان علة تامة لتنجيزه  بنحو العل

له،  تامة  لزم خلف فرض كونه عله  ثبوتاً، وإلا  اطرافه  الترخيص في  استحال جعل 

المؤمنة في   مقام الاثبات عن جريان الاصول  البحث في  إلى  النوبة  وحينئذ فلا تصل 

  . اطرافه وسقوطها بالمعارضة

 ان هناك لازمين لهذا المسلك:   وان شئت قلت:

الأول: ان العلم الاجمالي لا يكون مانعاً عن جريان الاصول المؤمنة في بعض  

اطرافه، وانما يمنع عن جريانّا في جميع اطرافه من جهة المعارضة لا بالمباشرة، ومن  

تعار على  يتوقف  العملية  القطعية  الموافقة  لوجوب  تنجيزه  يكون  الاصول    ضهنا 

في  المؤمن جريانّا  عن  مانعاً  يكون  ان  فيستحيل  بالمعارضة،  وتساقطها  اطرافه  في  ة 

 بعض اطرافه اذا لم يكن لها معارض.  

الثاني: ان يكون المنجز للتكليف المحتمل في كل طرف من اطرافه مباشرة هو  

 احتماله لاالعلم الاجمالي. 

ال طرف  في  اللازمين  هذين  كلا  ان  الواضح،  افتراض  نومن  مع  كون  قيض 

الافتراض لا   هذا  مع  اذ  العملية،  القطعية  الموافقة  لوجوب  تامة  علة  الاجمالي  العلم 



 (387)  ................................................................................ العلم الاجمال 

لا اطرافه  في  المؤمنة  الاصول  جريان  لاستحالة    يمكن  البعض،  في  ولا  الجميع  في 

جعل الترخيص الظاهري ولو في بعض اطرافه ثبوتاً وإلا لزم خلف فرض كونه علة  

   .(1) تامة له

ان    إلى تبين  قد  القطعية  هنا  الموافقة  لوجوب  الاجمالي  العلم  تنجيز  في  النزاع 

هو   ما  على  يتصور  انما  التامة،  العلة  أو  الاقتضاء  بنحو  يكون  هل  وانه  العملية، 

المعروف بين الاصوليين من انه علة تامة للتنجيز بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية  

 العملية. 

العلم الاجمالي مقتضٍ للتنجيز بالنسبة  القول الأول ان    ثم ان في المسألة قولين:

 إلى وجوب الموافقة القطعية العملية، الثاني انه علة تامة له.

فقد اختاره المحقق النائيني+، ولهذا فرق بين وجوب الموافقة    أما القول الأول

لي مقتضٍ  االقطعية العملية وحرمة المخالفة القطعية العملية، وبنى على ان العلم الاجم

فللمحقق للتنجي هذا  وعلى  الثاني،  إلى  بالنسبة  له  تامة  وعلة  الأول،  إلى  بالنسبة  ز 

المخالفة   حرمة  إلى  بالنسبة  تامة  علة  الاجمالي  العلم  ان  الأولى  دعويان:  النائيني+ 

 .  (2) القطعية العملية، الثانية انه مقتضٍ بالنسبة إلى وجوب الموافقة القطعية العملية

الدع ا و وأما  فقد  الأولى،  قبيحة  ى  العملية  القطعية  المخالفة  بان  عليها  ستدل 

بحكم العقل، على اساس انّا معصية للمولى وتفويت لحقه وهو حق الطاعة، ومن 

الواضح انه لا يمكن جعل الترخيص الظاهري في تمام اطراف العلم الاجمالي، لأنه  

جمالي علة نى ان العلم الاعترخيص في المعصية وتفويت حق المولى وهو قبيح، وهذا م

 تامة للتنجيز بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية العملية. 

 

 . 74ص  2(مصباح الاصول ج 1)

 . 48ص  2(أجود التقريرات ج 2)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (388)

الموافقة   لوجوب  الاجمالي  العلم  تنجيز  ان  ذكر+  فقد  الثانية،  الدعوى  وأما 

القطعية العملية انما هو بنحو الاقتضاء دون العلة التامة، وقد افاد في وجه ذلك انه لا  

في الترخيص  جعل  من  لأن  مانع  اطرافه،  القطعية  بعض  المخالفة  في  ترخيصاً  ليس  ه 

العملية حتى يكون قبيحاً، بل في المخالفة الاحتمالية، ولا مانع من الترخيص فيها كما 

فلا  والا  التامة،  بالعلة  لا  بالاقتضاء  له  تنجيزه  يكون  فلذلك  البدوية،  الشبهات  في 

 يمكن جعل الترخيص فيها مطلقاً هذا.

فيه وذلك   وللمناقشة  اطراف  لأنّ    مجال،  بعض  في  الترخيص  جعل  امكان 

هذا  التامة، وعلى  العلة  دون  الاقتضاء  بنحو  تنجيزه  متفرع على كون  الاجمالي  العلم 

جعل  بامكان  الاقتضاء  بنحو  الاجمالي  العلم  تنجيز  كون  اثبات  بذلك  اراد+  فان 

جعل الحكم    نامكالأنّ    الترخيص الظاهري في بعض اطرافه، فيرد عليه انه دوري،

تنجيز الظاهر  يكون  ان  على  يتوقف  الاجمالي،  العلم  اطراف  بعض  في  الترخيصي  ي 

العلم الاجمالي لوجوب الموافقة القطعية العملية بنحو الاقتضاء في المرتبة السابقة، اذ  

بعض   في  الترخيصي  الظاهري  الحكم  جعل  يمكن  فلا  التامة  العلة  بنحو  كان  لو 

ت كان  فلو  أيضاً،  الاقتضاناطرافه  بنحو  الترخيص جيزه  جعل  امكان  على  متوقفاً  ء 

بنحو  تنجيزه  يكون  ان  يمكن  لا  انه  فالنتيجة  لدار،  اطرافه  بعض  في  الظاهري 

الاقتضاء متوقفاً على امكان جعل الحكم الظاهري الترخيصي في بعض اطرافه، لأنه  

 من اثار كون تنجيزه له بنحو الاقتضاء ومتوقف عليه.

بذلك اراد+  الدليل كاش  وان  الاجمالي يكون ان هذا  العلم  تنجيز  ان  ف عن 

بنحو الاقتضاء في المرتبة السابقة، فيرد عليه ان هذا الدليل لا يكون كاشفاً عن ذلك، 

بل امكان جعل الترخيص في بعض اطرافه يتوقف على اثبات كون تنجيزه له بنحو  

 انه كاشف  فانه متوقف عليه لا  الاقتضاء في المرتبة السابقة بدليل آخر لا بهذا الدليل،



 (389)  ................................................................................ العلم الاجمال 

 عنه. 

وان اراد بذلك ان كون تنجيز العلم الاجمالي لوجوب الموافقة القطعية العملية  

اقامة برهان، ويتفرع   اثباته على  يتوقف  امر وجداني وارتكازي، فلا  بنحو الاقتضاء 

على ذلك امكان جعل الترخيص الظاهري في بعض اطرافه، فيرد عليه انه ليس بامر  

ت في اعماق النفوس، والا لم يقع خلاف فيه بين الاصوليين، بل  جداني ارتكازي ثابو

 هو امر نظري واثباته بحاجة إلى اقامة برهان. 

النائيني+، لأنه من اقامة   والخلاصة، ان هذا البرهان غريب من مثل المحقق 

د والبرهان على وجود شيء، بدعوى ثبوت لازمه مع ان ثبوت لازمه متفرع على وج

 ذلك الشي.  

القطعية  وأيض المخالفة  لحرمة  تامة  علة  الاجمالي  العلم  ان  من  ذكره+  ما  اً 

في   ترخيص  لأنه  اطرافه،  تمام  في  الترخيص  جعل  يمكن  لا  بانه  معللًا  العملية، 

المعصية وهو قبيح، بينما عدم امكان جعل الترخيص في تمام اطرافه فرع كون العلم 

 على كون العلم الاجمالي علة تامة؟! مكن الاستدلال به ي الاجمالي علة تامة له، فكيف 

فإذاً ان اراد+ بذلك اثبات كون العلم الاجمالي علة تامة بهذه الصياغة، فيرد  

دائر، بنحو  الا  انه لا يمكن  اطراف  لأنّ    عليه  الترخيص في جميع  امكان جعل  عدم 

ع يتوقف  العملية،  القطعية  للمخالفة  المستلزم  الاجمالي  الاجمالىالعلم  العلم  كون  لي  

جعل   امكان  عدم  على  كذلك  كونه  توقف  فلو  السابقة،  المرتبة  في  للتنجيز  تامة  علة 

 الترخيص في جميع اطرافه لزم الدور. 

وان اراد+ به ان تمامية علية العلم الاجمالي امر وجداني، فلا يتوقف اثباتها على  

لجملة،  لعمل الوجداني في ااشيء، فيرد عليه ان ما هو امر وجداني هو اصل منجزية  

العلم  ان  قلنا  هنا  دليل، ومن  إلى  بحاجة  فهو  التامة  العلة  أو  الاقتضاء  بنحو  انه  اما 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (390)

مانع  أيضاً، ولا  العملية  القطعية  المخالفة  إلى حرمة  بالنسبة  للتنجيز  مقتضي  الاجمالي 

 من جعل الترخيص في جميع اطرافه اذا كان ملاك الترخيص اقوى من ملاك الحكم 

 ا الترخيص يرتفع حكم العقل بارتفاع موضوعه.الالزامي، وبجعل هذ

اطرافه   جميع  في  الترخيص  جعل  امكان  عدم  بان   ناشئوتخيل  الاشتباه،  من 

العقل  بينما هو رافع لحكم  المعصية مباشرة،  العقل بقبح  هذا الترخيص منافٍ لحكم 

مًا  قبح المعصية ليس حكببارتفاع موضوعه فلا تنافي بينهما، وقد تقدم ان حكم العقل  

منجزاً ومطلقاً، بل هو معلق على عدم الاذن والترخيص من المولى في المخالفة، ومعه  

  ينتفي حكم العقل بانتفاء موضوعه وهو ثبوت حق الطاعة للمولى في المرتبة السابقة، 

  ، المولى اذا اجاز في المخالفة وترك الطاعة جاز تركها بمقتضى اذنه وترخيصه فيهلأنّ  

 فويت لحقه كما تقدم. وليس فيه مخالفة وت

والصحيح في المقام ان يقال ان معنى تنجيز الحكم المولوي بالعلم التفصيلي أو  

انّا  باب  من  المنجز  الحكم  مخالفة  على  العقوبة  باستحقاق  العقل  حكم  هو  الاجمالي 

حكم  العقلي  الحكم  هذا  ان  وحيث  الطاعة،  حق  وهو  المولى  لحق  وتفويت  معصية 

لأت تنجيزي،  لا  والا عليقي  مخالفته  في  نفسه  المولى  من  الترخيص  عدم  على  معلق  نه 

اذا رخص في مخالفته لم تكن   انتفى حكم العقل بانتفاء موضوعه، لوضوح ان المولى 

مخالفته حينئذ مخالفة ولا معصية ولا تفويتاً لحقه وهو الطاعة، اذ معنى هذا الترخيص 

عن اليد  رفع  قد  المولى  ان  العبد    هو  يكون  ولا  به،حقه  الترخيص  لأنّ    مطالباً  هذا 

 يكشف عن ان مصلحته اقوى من مصلحة الحكم الالزامي.

ومن هنا، يظهر ان تنجيز العلم الاجمالي لا يمكن ان يكون بنحو العلة التامة،  

اذ معنى تنجيزه بنحو العلة التامة هو ان حكم العقل باستحقاق العقوبة على المخالفة  

تنج عريحكم  قد  ولكن  ومطلق،  تنجيزياً  زي  حكمًا  يكون  ان  يمكن  لا  انه  فت 



 (391)  ................................................................................ العلم الاجمال 

انه لا فرق في ذلك بين حرمة   ومطلقاً، بل هو حكم تعليقي لا غيره، ومن الواضح 

يكون  كما  حكمه  فان  العملية،  القطعية  الموافقة  ووجوب  العملية  القطعية  المخالفة 

فرق بين المسألتين المسألة الأولى، بلا    تعليقياً في المسألة الثانية كذلك يكون تعليقياً في

من هذه الناحية، بل لا يمكن ان يكون تنجيز العلم التفصيلي بنحو العلة التامة فضلًا 

 عن العلم الاجمالي.

ثم ان للمحقق العراقي+ في المقام كلاما وحاصله: ان الجميع متفقون على ان  

ولا  منجز له ع بحده الجامعي، فهو  ماالعلم الاجمالي منجز لمتعلقه، فان كان متعلقه الج

يمكن جعل الترخيص في مخالفته، وان كان متعلقه الواقع المردد بين فردين أو افراد  

مسلكه+   على  متعلقه  ان  وحيث  اطرافه،  من  شيء  في  الترخيص  جعل  يمكن  فلا 

الاجمالي  العلم  فيكون  ذاك،  أو  الفرد  هذا  بين  المردد  الفردي  بحده  الواقعي  الفرد 

بال  منجزاً  المتعلق  فلا  للتكليف  وعندئذ  ذاك،  أو  الفرد  بهذا  متعلقاً  اكان  سواء  فرد، 

فهو  الأول  اما  بعضاً،  كلًا ولا  اطرافه لا  الترخيصي في  الظاهري  الحكم  يجوز جعل 

الثاني   انه  فلأنّ  واضح، واما  الافراد حيث  أو  الفردين  المحتمل في كل من  التكليف 

 . (1)منجز، فلا يجوز الترخيص فيه

الا  :الخلاصةو العلم  كان ان  ان  الامر  غاية  متعلقه،  لتنجيز  تامة  علة  جمالي 

فيه  الترخيص  يجوز  ولا  به،  المتعلق  التكليف  ينجز  الجامعي،  بحده  الجامع  متعلقه 

الفردي   بحده  الواقعي  بالفرد  متعلقاً  التكليف  كان  وان  افراده،  تمام  في  بالترخيص 

افراد، أو  فردين  بين  الخارج  التكليف ولا    المردد في  ذلك  الترخيص في ينجز  يمكن 

 شيء من اطرافه لا كلًا ولا بعضاً.

 

 . 48ص  3(نّاية الأفكار ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (392)

 و قد استدل على ذلك بامرين: 

الأول ان الامر  بتقريب  التفصيلي،  العلم  موارد  في  الامتثال  في  الشك   :

في   البراءة  باصالة  التمسك  لامكن  ممكناً،  كان  لو  الاحتمالية  المخالفة  في  الترخيص 

م تفصيلًا مع انه غير جائز، ومن الواضح ان  متثال للتكليف المعلولاموارد الشك في ا

هذا ليس إلا من جهة ان اصالة البراءة لا تجري في موارد الشك في التكليف المقرون 

بالعلم في عرض واحد كما في موارد العلم الاجمالي، أو طولاً كما في الشك في الامتثال  

 في موارد العلم التفصيلي، هذا. 

 ليه: عويرد 

مأولاً  لا  انه  اطراف :  تمام  في  الترخيصي  الظاهري  الحكم  جعل  من  ثبوتاً  انع 

العلم الاجمالي اذا رأى الشارع ان مصلحة الترخيص اقوى وأهم من مصلحة الحكم 

الالزامي، فعندئذ لا مانع من الترخيص في المخالفة القطعية العملية، لما تقدم من ان 

مع وقبحها  بحرمتها  العقل  فيهلحكم  الترخيص  عدم  على  والا  ق  المولى  من   انتفى ا 

جاز الترخيص في المخالفة القطعية العملية، جاز   فإذاحكم العقل بانتفاء موضوعه،  

 في المخالفة الاحتمالية العملية بطريق أولى. 

في   الترخيص  جعل  يمكن  لا  انه  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  وثانياً: 

عله في المخالفة الاحتمالية، لأنه  نه لا شبهة في امكان جاالمخالفة القطعية العملية، الا  

 لا يكون ترخيصاً في المعصية كما في الشبهات البدوية حتى يكون قبيحاً.

فالنتيجة: انه لا مانع ثبوتاً من جعل الترخيص في المخالفة الاحتمالية حتى فيما  

 فراغ والتجاوز.لاذا كان الشك في الامتثال، بل هو واقع كما في موارد قاعدتي ا

لا المعلوم  نعم،  التكليف  امتثال  في  الشك  موارد  البراءة  اصالة  ادلة  تشمل   

 تفصيلًا لأمور:  



 (393)  ................................................................................ جمال العلم الا

براءة  يوجب  بما  الاتيان  عدم  باستصحاب  محكومة  البراءة  اصالة  ان  الأول: 

 الذمة عن التكليف المتيقن. 

ل واختصاصها  االثاني: انه لا اطلاق لا دلتها بالنسبة إلى موارد الشك في الامتث

 شك في حدوث التكليف ولا أقل من الانصراف.بموارد ال

المعلوم   الالزامي  الحكم  بقاء  في  الشك  على  البراءة  اصالة  تطبيق  ان  الثالث: 

المؤمن هو اليقين بالبراءة ولو ظاهراً لأنّ    حدوثه في الشريعة المقدسة لا يكون مؤمناً،

 كما في موارد قاعدتي التجاوز والفراغ. 

تطبيق  لوبك يمكن  لا  انه  الامتثال  مة،  في  الشك  موارد  على  البراءة  اصالة 

التكليف في هذه المرحلة معلوم ولا موضوع لها في هذه لأنّ    بلحاظ مرحلة الحدوث،

المكلف عالم بالتكليف فيها واشتغال ذمته به، و لكن هل يمكن تطبيقها  لأنّ    المرحلة،

 لمشكوكة أو لا؟ اعليها بلحاظ مرحلة البقاء اي على الحصة 

يمكن،والجواب:   لا  المشكوكة  لأنّ    انه  الحصة  نفس  بلحاظ  كان  ان  تطبيقها 

لها، اثر  اشتغال  لأنّ    فلا  اثار  من  هو  انما  بالفراغ  اليقين  بتحصيل  الاحتياط  وجوب 

الحصة   على  البراءة  اصالة  تطبيق  ان  والمفروض  المعلومة،  الحصة  بلحاظ  الذمة 

الاثر  هذا  ينفي  لا  ا  المشكوكة  اشتغال  عن  مؤمنة  تكون  المعلومة،  ولا  بالحصة  لذمة 

 وان كان بلحاظ الحصة المعلومة، فلا موضوع لها حتى يمكن تطبيقها عليها. 

فالنتيجة: انه لا يمكن تطبيق اصالة البراءة على الشك في بقاء الحكم في موارد  

 الامتثال لا على الحصة المشكوكة فقط ولا على الحصة المعلومة. 

  تمامية مقدمتين:  امية الوجه الأول مبنية علىتمثم ان 

 الأولى: حجية الاستصحاب حتى في المقام.

 الثانية: اطلاق ادلة البراءة لموارد الشك في الامتثال. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (394)

الأولى المقدمة  الموارد    أما  في  الاستصحاب  جريان  من  مانع  ولا  تامة  فهي 

جر عدم  من  الانصاري+  شيخنا  ذكره  لما  في  يالمذكورة، ولا وجه  الاستصحاب  ان 

الموار الحكم هذه  بقاء  في  الشك  نفس  على  مترتب  المقام  مثل  في  الاثر  ان  بدعوى  د، 

موضوعه الشك في بقاء الحكم من جهة الشك  لأنّ    المعلوم وهو وجوب الاحتياط،

لاحراز  بالاستصحاب  للتمسك  معنى  فلا  بالوجدان، وحينئذ  محرز  امتثاله وهو  في 

ما هو محرز بالوجدان،    اصل بل من اردأ انحائه، فانلحموضوعه، لأنه من تحصيل ا 

هذه الدعوى مبنية على نقطة خاطئة  لأنّ    فاحرازه ثانياً بالتعبد من اردأ انحائه، وذلك

وهي تخيل ان موضوع وجوب الاتيان بالمشكوك الشك فحسب، ولكن الامر ليس  

الواقع، وعللأنّ    كذلك، به في  الاتيان  منه ومن عدم  اعم  من  يموضوعه  مانع  فلا  ه 

 الاثر عليه ولا يكون لغواً على تفصيل ذكرناه في محله.  استصحابه وترتيب

الثانية المقدمة  تامة،  وأما  غير  موارد  لأنّ    فهي  تشمل  لا  البراءة  اصالة  ادلة 

 الشك في الامتثال كما مرت الاشارة اليه آنفاً. 

الثاني لوجوالامر  تامة  علة  يكن  لم  لو  الاجمالي  العلم  ان  القطعية    ب:  الموافقة 

يمنع عن جريان الاصل المؤمن في بعض اطرافه المستلزم للترخيص في   العملية، فلا

ادلة  اطلاق  ان  هو  المقالات  في  افاده+  ما  على  ذلك  توضيح  الاحتمالية،  المخالفة 

الاصول المؤمنة وان كان لا يمكن شموله لجميع اطراف العلم الاجمالي، لاستلزامه  

ض المعين دون بعضها الاخر كذلك الفة القطعية العملية، ولا للبعخالترخيص في الم

للترجيح من غير مرجح، ولا للبعض غير المعين لأنه ليس فرداً آخر بل هو في نفسه 

غير معقول، ولكن لا مانع من شموله لكل منهما مشروطاً بترك الاخر، ونتيجة ذلك  

 ب عن الاخر. اهي ان الترخيص في ارتكاب كل منهما مشروط بالاجتن

لاق دليل الاصل يشمل كل من الطرفين، سواء أكان  وأن شئت قلت: ان اط



 (395)  ................................................................................ العلم الاجمال 

الاخر،   بترك  منهما  لكل  ثابت  الاحوالي  الاطلاق  ام لا، وهذا  للآخر  تاركاً  المكلف 

التقيد هو جعل الترخيصين المشروطين لهما، وكلا الترخيصين فعلي عند ما  واثر هذا 

 المشروطين لا من  ين يكون هذا من الجمع بين الترخيصوكان المكلف تاركاً لهما معاً،  

هذا   ان  والخلاصة،  الأول،  دون  الثاني  هو  يمكن  لا  وما  الجمع،  في  الترخيص 

 الترخيص مانع من تنجيز العلم الاجمالي. 

أولاً: لا   والجواب،  اطلاق  لا  انه  من  سابقاً  ذكرناه  المؤمنة  ما  الاصول  دلة 

يمكن   لكي  الاجمالي  العلم  االاطراف  شمول  من  مانع  لا  انه  يقال  دليل  طن  لاق 

تكون   حتى  الاخر  الطرف  بترك  مشروطاً  الاجمالي  العلم  طرفي  من  لكل  الاصل 

سلمنا  لو  نعم  ثابت،  غير  الاطلاق  ولكن  احدهما،  ارتكاب  في  الترخيص  النتيجة 

 ثبوت الاطلاق له، فلا مانع من ذلك، هذا. 

انه لا السيد الاستاذ+  منهم  لكل   ولكن ذكر جماعة  ان يشمل اطلاقه  يمكن 

 فيه مشروطاً بترك الطرف الاخر، وقد استدل على ذلك بوجوه: رمن ط

منها: ما ذكره السيد الاستاذ+)وهو العمدة( من ان جعل الترخيص لكل من  

المخالفة  في  الترخيص  إلى  يؤد  لم  وان  الاخر،  بترك  مشروطاً  الاجمالي  العلم  طرفي 

انه يؤدي الا  العملية،  القطعي في مخالفة  القطعية  الترخيص  قبيح  إلى  ، (1) الواقع وهو 

 هذا.  

 ولكن يرد عليه: 

انه   باعتبار  العملية  القطعية  المخالفة  العقل بقبح الترخيص في  أولاً: ان حكم 

العقل  يحكم  فلا  وإلا  الطاعة  حق  وهو  المولى  لحق  وتفويت  المعصية  في  ترخيص 

 

 . 76ص  2الاصول ج  حا (مصب1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (396)

  ص فاً وبلا ملاك، وحيث ان الترخياحكمه بالقبح لا يمكن ان يكون جزلأنّ    بقبحه،

في  الترخيص  إلى  يؤدي  لا  الاخر  بترك  مشروطاً  الاجمالي  العلم  طرفي  من  كل  في 

المخالفة القطعية العملية حتى يكون ترخيصاً في المعصية، فلا يحكم العقل بقبحه، أو  

إلى   يؤد  لم  اذا  الواقع  مخالفة  في  القطعي  الترخيص  بقبح  يحكم  لا  العقل  ان  فقل: 

الا القطعية  المخالفة  في  ان علترخيص  والمفروض  المفروض،  هو  كما  الخارج  في  ملية 

القطعي لا   الترخيص  إلى  العلم الاجمالي يؤدي  اطراف  الترخيص المشروط في  جعل 

الثاني دون  انما هو  العقل  العملية، والقبيح بحكم  إلى الترخيص في المخالفة القطعية 

المشر  الترخيص  جعل  ان  بنكتة  لاالأول،  الاجمالي  العلم  اطراف  في  إلى    وط  يؤدي 

الترخيص في المخالفة القطعية العملية، وانما يؤدي إلى الترخيص القطعي في المخالفة 

الترخيص عن الاخر   انتفىعند ما كان المكلف تاركاً لها معاً، واما اذا ارتكب احدهما  

الترخيص المشروط    بانتفاء شرطه، فلا يجوز له ارتكابه، ومن هنا تكون نتيجة جعل

بين  الجمع  أو    إلى  الطرفين  بين  الجمع  في  الترخيص  إلى  لا  المشروطين  الترخيصين 

 الاطراف.  

العلم  اطراف  في  المشروط  الظاهري  الحكم  جعل  من  مانع  لا  انه  وثانياً: 

الالزامي  الحكم  ينافي  لا  لأنه  ذلك،  تتطلب  مصلحة  هناك  كانت  اذا  ثبوتاً  الاجمالي 

لعدم التنافي بين الاحكام الشرعية بما    لا في مرحلة الجعل والاعتبار،  ل المعلوم بالاجما

ملاك الترخيص الظاهري مترتب عليه لا لأنّ    المبادئهي اعتبارات، ولا في مرحلة  

العمل  مرحلة  في  ولا  متعلقه،  على  مترتب  الالزامي  الحكم  ملاك  بينما  متعلقه،  على 

رافع المشروط  الظاهري  الترخيص  ان  العملية   باعتبار  القطعية  الموافقة   لوجوب 

 فحسب.

وأما الكلام في سائر الوجوه التي استدل بها على عدم امكان جعل الترخيص 



 (397)  ................................................................................ العلم الاجمال 

المشروط في اطراف العلم الاجمالي، فيأتي في مباحث الاصول العملية مع ما فيها من 

 المناقشة، هذا من ناحية. 

ان من  العراقي+  المحقق  ذكره  ما  ان  اخرى،  ناحية  من  الاصحاب    و  جميع 

إلى ان تنجي التامة غير مطابق    ز ذهبوا  العلة  بنحو  به  المتعلق  للتكليف  العلم الاجمالي 

وذلك للتنجيز  لأنّ    للواقع،  تامة  علة  الاجمالي  العلم  ان  الاصحاب  بين  المشهور 

القطعية  الموافقة  وجوب  دون  فحسب  العملية  القطعية  المخالفة  حرمة  إلى  بالنسبة 

 العملية.  

ا اضهذا  عدم  القول  هذا  لازم  ان  إلى  المخالفة مافة  في  الترخيص  جعل  كان 

في   واقع  هو  بل  الترخيص،  هذا  جعل  امكان  في  شبهة  لا  انه  مع  ثبوتاً،  الاحتمالية 

الخارج في موارد العلم التفصيلي بالحكم فضلًا عن العلم الاجمالي كما في مورد قاعدتي 

فيه اكتفي  قد  الشارع  فان  الط ماالفراغ والتجاوز،  بالموافقة الاحتمالية، ومن  ان  ب  يعي 

تامة   علة  التفصيلي  العلم  كان  فلو  التفصيلي،  العلم  من  اقوى  ليس  الاجمالي  العلم 

الاحتمالية،   المخالفة  في  الترخيص  جعل  استحال  العملية،  القطعية  الموافقة  لوجوب 

يكون   نضرورة ان معنى ذلك انه ليس بعلة تامة وهذا خلف، ولا فرق في ذلك بين ا

لم يكن العلم التفصيلي علة تامة لوجوب    فإذابقائه،    الشك في حدوث التكليف أو في

الموافقة القطعية العملية، فالعلم الاجمالي بطريق أولى، هذا اضافة إلى ما ذكرناه سابقاً 

المخالفة   حرمة  إلى  بالنسبة  حتى  للتنجيز  تامة  علة  يكون  لا  التفصيلي  العلم  ان  من 

 ة العملية، فكيف بالعلم الاجمالي. يية فضلًا عن وجوب الموافقة القطعلالقطعية العم

تامة   علة  الاجمالي  العلم  ان  من  العراقي+  المحقق  ذكره  ما  لازم  وأيضاً 

إلى بحوث اخرى في الاصول   الدور  ان لا يصل  العملية،  القطعية  الموافقة  لوجوب 

علم الاجمالي اذا كان  لالعملية كالبحث عن جريان الاصل العملي في بعض اطراف ا



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (398)

فيه ساقط    ربعضها الاخ المؤمن  ان الاصل  أو  له،  اثر  أولاً  الابتلاء  خارجاً عن محل 

لا   انه  مع  وهكذا،  معارض  بلا  الأول  الاصل  فيبقى  الاخر،  الاصل  مع  بالمعارضة 

فلا   العملية،  القطعية  الموافقة  لوجوب  تامة  علة  كان  لو  الاجمالي  العلم  ان  في  شبهة 

الظاهري في اطرافه ثبوتاً   يمكن جعل البعض، وعليه   الترخيص  الكل ولا في  لا في 

 فتكون البحوث المذكورة لغواً، هذا. 

ما   ضوء  على  البحوث  لتلك  موضوع  لا  بانه  يقول  ان  العراقي+  وللمحقق 

 ذكرناه من ان العلم الاجمالي علة تامة لوجوب الموافقة القطعية العملية.  

حكم العقل    والنكتة في ذلك انا لو سلّمنا ان  ولكن اصل المبنى غير صحيح،

بقبح المخالفة القطعية العملية بملاك انّا معصية وتفويت لحق المولى حكم تنجيزي، 

ولا يمكن جعل الترخيص الظاهري على خلافه، الا انه لا شبهة في ان حكم العقل 

ترخيص على  لبقبح المخالفة الاحتمالية العملية حكم تعليقي ومعلق على عدم ورود ا 

حكم    انتفىورد،    فإذاخلافه،   يكون  ان  يحتمل  ولا  موضوعه،  بانتفاء  العقل  حكم 

العقل بقبح المخالفة الاحتمالية تنجيزياً لوقوع الترخيص فيها في الشريعة المقدسة في  

امكان   فرق في  امكانه، ولا  دليل على  ادل  الشي  ان وقوع  الواضح  مورد، ومن  غير 

العلم الاجمالي أو في  اة الاحتمالية بين ان يكون في اطرفجعل الترخيص في المخال ف 

البدوي،  الشك  موارد  أو في  بالثبوت  التفصيلي  العلم  بعد  الامتثال  الشك في    موارد 

مصلحة  لأنّ   اذا كانت  فيها  الترخيص  مانعة عن جعل  تكون  الاحتمالية لا  المخالفة 

 الترخيص اهم من مصلحة التكليف المحتمل.

تب العراقي+ من  ين إلى هنا قد  العلم الاجمالي علة تامة ا ان ما ذكره المحقق  ن 

 لوجوب الموافقة القطعية العملية، لا يرجع إلى معنى صحيح.



 (399)  ................................................................................ العلم الاجمال 

 نتائج البحث عدة نقاط

ان متعلق العلم الاجمالي ليس هو الفرد المردد في الخارج، اذ مضافاً إلى  الأولى:  

الخ بالفرد  العلم  تعلق  يمكن  معقول لا  غير  مباشرة،اانه  الصورة  لأنّ    رجي  متعلقه 

واقعهنية  ذال فلا    لا  الذهنية  الموجودات  من  العلم  ان  باعتبار  الفردي،  بحده  الفرد 

يمكن تعلقه بالفرد الخارجي مباشرة، بل متعلقه الجامع الانتزاعي الاختراعي في افق  

 فراد. ا الذهن للاشارة باشارة مرددة إلى الفرد بحده الفردي المردد بين فردين أو 

االثانية:   المحقق  مدرسة  الجامع لذكرت  الاجمالي  العلم  متعلق  ان  نائيني+ 

وبين   بينه  فرق  ولا  تفصيلًا،  معلوم  وهو  احدها  أو  احدهما  عنوان  وهو  الانتزاعي 

العلم التفصيلي من هذه الناحية، وانما الفرق بينهما من ناحية اخرى وهي ان المعلوم  

ينطب التفصيلي  العلم  في  با  ق بالذات  المعلوم  وهو  الخارجي  الواقع  بتمام  لعلى  عرض 

العلم الاجمالي فلا واقع موضوعي له في  المعلوم بالذات في  التفصيلية، واما  حدوده 

 الخارج حتى في علم الله تعالى هذا. 

وغير خفي ان هذا مبني على الخلط بين المعلوم بالاجمال بوصف كونه معلوماً  

ول، واما  لأعن هذا الوصف، وما ليس له واقع هو ا  بالاجمال وبين ذاته بقطع النظر

وهذا   افراد،  أو  فردين  بين  المردد  الفردي  بحده  الفرد  خارجي وهو  واقع  فله  الثاني 

 الفرد هو المعلوم بالعرض.

يمتاز عن الثالثة:   بنفسه  الاجمالي  العلم  ان  العراقي+ من  المحقق  ذكره  ما  ان 

نى  عدون العلم التفصيلي، لا يرجع إلى م  مالعمل التفصيلي، فانه علم مشوب بالابها

 الابهام لا يعقل ان يكون داخلًا في مفهوم العلم.  لأنّ  محصل،

لا  الرابعة:   الاجمالي  العلم  متعلق  ان  من  أيضاً  العراقي+  المحقق  ذكره  ما  ان 

لأنّ    يمكن ان يكون الجامع بحده الجامعي، فانه لا ينطبق على الفرد بحده الفردي،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (400)

الاجمالي وانما ينطبق على الحيثية     داخل في الجامع الذي هو متعلق العلميرحد الفرد غ

الذاتية   الجهة  من  المنتزع  الذاتي  المفهوم  بين  الخلط  على  مبني  الأفراد،  بين  المشتركة 

في   والشخص  الفرد  من  المنتزع  العرضي  والمفهوم  والناطقية،  كالحيوانية  المشتركة 

مفاهي المفاهيم  هذه  فان  الف  مالخارج،  إلى  للاشارة  العقل  اخترعها  في رعرضية  د 

على   تنطبق  وانما  المشتركة،  الجامعة  الجهة  على  تنطبق  لا  وهي  الفردي  بحده  الخارج 

إلى   انتزعه للاشارة  العقل  فان  أو احدها،  الافرادي كمفهوم احدهما  الافراد بحدها 

 واقع الفرد بحده الفردي في الخارج باشارة ترددية. 

اهالمشالخامسة:   المحقق  مدرسة  منهم  الاصوليين  بين  العلم ل ور  ان  نائيني+ 

الاجمالي علة تامة للتنجيز بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية العملية، بتقريب: انه لا 

لأنه  الاجمالي،  العلم  اطراف  تمام  في  ثبوتاً  الترخيصي  الظاهري  الحكم  جعل  يمكن 

العملية وهو قبيح   القطعية  العقل، من جهة انّا معصية  بترخيص في المخالفة  حكم 

في  وللمولى   الترخيص  هذا  جعل  يمكن  لا  فلهذا  الطاعة،  حق  وهو  لحقه  تفويت 

المخالفة   حرمة  إلى  بالنسبة  للتنجيز  تامة  علة  الاجمالي  العلم  ان  معنى  وهذا  اطرافه، 

 القطعية العملية.  

انّ  جهة  من  العملية  القطعية  المخالفة  بقبح  العقل  حكم  ان  تقدم  ا  ولكن 

مط تنجيزياً  حكمًا  ليس  للمولى  عدم لمعصية  على  معلق  تعليقي  حكم  هو  بل  قاً، 

حينئذ  مخالفته  تكون  فلا  ورخص  فيها  اذن  اذا  واما  المولى،  قبل  من  فيها  الترخيص 

 مخالفة ولا معصية، بل الامر كذلك حتى في العلم التفصيلي على تفصيل تقدم.

قيالسادسة:   الظاهري الترخيصي في    لل من انه لا يمكن جعـــان ما  الحكم 

الع للتنجيز، بل من جهة  لاطراف  العلم الاجمالي علة تامة  ان  م الاجمالي لا من جهة 

تام، غير  الواقعي  والحكم  الظاهري  الحكم  بين  بكلا لأنّ    المضادة  الظاهري  الحكم 



 (401)  ................................................................................ العلم الاجمال 

الواقعي لا في مرحلة   الطريقي والترخيصي لا ينافي الحكم  ولا في    المبادئنوعيه من 

 رحلة الامتثال ولا في مرحلة الجعل. م

ان ما ذكره المحقق العراقي+ من ان العلم الاجمالي كالعلم التفصيلي  بعة:  االس

اليه،  وواصل  تفصيلًا  معلوم  لأنه  متعلقه،  خصوص  إلى  بالنسبة  للتنجيز  تامة  علة 

العقل  الفرد فهي مجهولة، ولا يحكم  ذاك  أو  الفرد  متعلقاً بهذا    واما خصوصية كونه 

تقدم من ان العلم الاجمالي لا يكون علة تامة   بقبح مخالفة هذه الخصوصية غير تام، لما

 للتنجيز وكذلك العلم التفصيلي.

انه لا مانع ثبوتاً من جعل الحكم الظاهري الترخيصي في تمام اطراف  الثامنة:  

الاجمالي، لالأنّ    العلم  العملية  القطعية  المخالفة  وقبح  بالتنجيز  العقل  يكون    حكم 

العقل  رحكمًا منجزاً بل هو معلق على عدم و ود الترخيص فيها، ومعه ينتفي حكم 

 بانتفاء موضوعه. 

العلم الاجمالي لا الجميع التاسعة:   اطراف  الامارات لا تشمل  ادلة حجية  ان 

الامارات   تشمل  لا  الحجية  وادلة  بينها،  المعارضة  فلوقوع  الأول  اما  البعض،  ولا 

لى اطراف العلم دون عشمولها لبعض الامارات القائمة  فلأنّ  اني  ثالمتعارضة، واما ال

 بعضها الاخر ترجيح من غير مرجح.

الاصول  العاشرة:   حجية  ادلة  شمول  عن  المانع  ان  الاصوليين  بين  المعروف 

العملية المؤمنة لتمام اطراف العلم الاجمالي ثبوتي لا اثباتي، بمعنى انه لا يمكن جعل 

التر الظاهري  العلم الاجمالي، لأنهالحكم  ترخيص في المخالفة   خيصي في تمام اطراف 

 القطعية العملية وهو قبيح، ولكن تقدم انه لا مانع من ذلك ثبوتاً.

عشرة:   جعل الحادية  من  الثبوتي  المانع  عدم  من  الصحيح  هو  ما  على  بناء 

 الترخيص في تمام اطراف العلم الاجمالي، فهل هناك مانع اثباتي؟



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (402)

السيد  الاصو  ذكر  ادلة  شمول  من  مانع  لا  انه  اطراف    لالاستاذ+  لجميع 

لا وجود المانع ثبوتاً، وذهب بعض العلم الاجمالي باطلاقها اثباتاً، اذ لا قصور فيها لو

المحققين+ إلى انه لا اطلاق لها، معللًا بان الارتكاز الموجود لدى العرف والعقلاء 

  الاطلاق.فيقرينة لبية متصلة مانعة عن انعقاد ظهورها 

 تكاز وفيما ذكره السيد الاستاذ+. رولكن تقدم الكلام في هذا الا

عشرة:   باطلاقها  الثانية  تشمل  لا  المؤمنة  العملية  الاصول  ادلة  ان  الاظهر 

أطراف العلم الاجمالي، لانصرافها عرفاً عنها بمناسبة الحكم والموضوع الارتكازية، 

 طلاق. هذا اضافة إلى المناقشة في اصل ثبوت الا

عشرة:   الخراساالثالثة  المحقق  للتنجيز  نيذكر  مقتضٍ  الاجمالي  العلم  ان   +

بان   ذلك  علل  وقد  له،  تامة  علة  لا  العملية  القطعية  المخالفة  حرمة  إلى  بالنسبة 

التكليف المعلوم بالاجمال حيث انه غير منكشف تمام الانكشاف، فلا يكون فعلياً من  

و تنافي  فلا  وعليه  الجهات،  الترخيصي لاجميع  الظاهري  الحكم  وبين  بينه  تضاد     

المجعول في اطراف العلم الاجمالي، لأنه لا مضادة بين الحكم الظاهري الفعلي من تمام  

تقدمت   وقد  الجهات،  جميع  من  بفعلي  يكون  لا  الذي  الواقعي  والحكم  الجهات 

مورد إلى  مورد  من  كلماته  بين  التهافت  إلى  مضافاً  وجوه،  من  فيه  آخر،   المناقشة 

 فلاحظ.

القطعية    انه لا فرق في الرابعة عشرة:   الموافقة  العلم الاجمالي لوجوب  اقتضاء 

منجز   فانه  الموضوعية،  الشبهات  أو  الحكمية  الشبهات  في  يكون  ان  بين  العملية 

 لوجوبها في كلتا الشبهتين بنحو الاقتضاء.

عشر:   الاجماليالخامسة  العلم  ان  من  الاستاذ+  السيد  ذكره  ما  يقتضي   ان  لا 

العملية القطعية  الموافقة  الاصول   وجوب  تعارض  على  ذلك  يتوقف  بل  مباشرة، 



 (403)  ................................................................................ العلم الاجمال 

المؤمنة في اطرافه وتساقطها من جهة المعارضة، فعندئذ يكون المنجز للتكليف في كل 

طرف من اطرافه مباشرة هو احتماله، ولكنه في نّاية المطاف مستند إلى العلم الاجمالي 

تام، ذكره لأنّ    غير  الاجمالي    +ما  العلم  متعلق  يكون  ان  على  بحده امبني  لجامع 

للتكليف  منجزاً  الاجمالي  العلم  يكون  لا  فحينئذٍ  الفردي،  بحده  الفرد  لا  الجامعي 

 الفرد لا يكون متعلقاً له.  لأنّ  المتعلق بالفرد،

ولكن تقدم ان الجامع الذي يكون متعلق العلم الاجمالي هو الجامع الانتزاعي  

لفرد بحده الفردي واشارة اليه لفانه متعلق العلم الاجمالي بما هو عنوان    ،الاختراعي

للتكليف  فالمنجز  هذا  وعلى  الموضوعية،  بعنوان  لا  وذاك  هذا  بين  ترددية  باشارة 

المكلف حيث كان يعلم باشتغال ذمته لأنّ    المتعلق بالفرد هو العلم الاجمالي مباشرة،

يقت فهو  الفردي،  بحده  الفردين  الا  ضيبأحد  يمكن  لا  وهو  منه،  اليقيني  الفراغ   

 تيان بكلا الفردين معاً.بالا

عشرة:   بنحو  السادسة  هو  هل  الاجمالي  العلم  تنجيز  ان  عن  البحث  ان 

الاقتضاء أو العلة التامة، انما يكون له مجال اذا قلنا بانه علة تامة للتنجيز بالنسبة إلى  

لمشهور بين الاصوليين، ولامجال له على  االمخالفة القطعية العملية كما هو المعروف و

المخالفة  لالمس إلى  بالنسبة  للتنجيز  تامة  علة  يكون  لا  الاجمالي  العلم  بان  القائل  ك 

العلم الاجمالي لا يقتضي   بان  القائل  المسلك  له على  انه لا مجال  العملية، كما  القطعية 

 وجوب الموافقة القطعية العملية مباشرة. 

عشرة:   ماالسابعة  ا  ان  العلم  تنجيز  ان  من  النائيني+  المحقق  جمالي لاذكره 

لوجوب الموافقة القطعية العملية يكون بنحو الاقتضاء، معللًا بانه لا مانع من جعل  

امكان جعل الترخيص  لأنّ    الحكم الظاهري الترخيصي في بعض اطرافه غريب جداً،

جيز، وعليه فلا بد أولاً من  ن في المخالفة الاحتمالية فرع كون العلم الاجمالي مقتضياً للت



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (404)

لوجوب الموافقة يكون بنحو الاقتضاء في المرتبة السابقة بدليل، ثم   اثبات ان تنجيزه 

 يتفرع عليه امكان جعل الترخيص الظاهري في المخالفة الاحتمالية.  

عشرة:   تامة الثامنة  علة  الاجمالي  العلم  ان  إلى  ذهب  العراقي+  المحقق  ان 

الترخيص على   ان متعلقه الجامع فهو منجز له، ولا يمكن جعلك لتنجيز متعلقه، فان  

فلا   له،  منجز  فانه  افراد  أو  فردين  بين  المردد  الفردي  بحده  الفرد  كان  وان  خلافه، 

 يمكن حينئذ جعل الترخيص في شيء من اطرافه.

بالنسبة   للتنجيز مطلقاً حتى  تامة  العلم الاجمالي لا يكون علة  ان  تقدم  ولكن 

ال لمإلى حرمة ا انه  ترخالفة القطعية العملية، ولا مانع من جعل  خيص فيها ثبوتاً، كما 

التفصيلي  العلم  بعد  الامتثال  في  الشك  موارد  في  الترخيص  جعل  من  مانع  لا 

مقام  الامتثال في  الشك في  لموارد  البراءة  اصالة  ادلة  نعم لا تشمل  ثبوتاً،  بالتكليف 

 الاثبات.

لكل من طرفي العلم الاجمالي مشروطاً    صيمكن جعل الترخيالتاسعة عشرة:  

الترخيصين عند ترك كليهما معاً    نتيجة ذلك هي الجمع بين لأنّ    طرف الاخر، لبترك ا

إلى   الثاني دون الأول، لأنه لا يؤدي  قبيح ومعصية  الترخيص في الجمع، وما هو  لا 

 المخالفة القطعية العملية. 

االعشرون:   جعل  ان  ذكر  قد  الاستاذ+  السيد  طرفي  لان  من  لكل  ترخيص 

بتر  مشروطاً  الاجمالي  يمكن،العلم  لا  الاخر  الترخيصين لأنّ    ك  بين  الجمع  نتيجته 

وهو قبيح بحكم العقل وان لم يستلزم الجمع بين الفردين في الخارج، ولكن تقدمت 

 المناقشة فيه. 

 . هذا تمام كلامنا في العلم الاجمالي



 (405)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

 الامتثال الإجمالي

 الامتثال الإجمال

 الكلام فيه في مقامين:  عيق

 ثال الاجمالي عن الامتثال التفصيلي في باب التوصليات. ت في كفاية الامالأول: 

 في كفاية الامتثال الاجمالي عن الامتثال التفصيلي في باب العبادات. الثاني: 

فقد يستشكل في كفاية الامتثال الاجمالي مع التمكن    أما الكلام في المقام الأول،

الامتث كماامن  التوصلية  الواجبات  اقسام  بعض  في  التفصيلي  العقود   ل  في 

الانشاء،  في  الترديد  يستلزم  فيها  الاجمالي  الامتثال  ان  بتقريب:  والايقاعات، 

يمكن  فلا  هذا  وعلى  باطل،  فالانشاء  وبدونه  الجزم  فيه  المعتبر  ان  والمفروض 

 الاحتياط والامتثال الاجمالي في باب العقود والايقاعات. 

صوري للفظ وعبارة  ت الانشاء مدلول  لأنّ    كن هذا الاشكال غريب، وذلكلو

الترديد  فيه  يعقل  لا  انه  الواضح  ومن  التصوري،  بالايجاد  باللفظ  المعنى  ايجاد  عن 

الفارسي،    فإذاوالشك،   بالعقد  أو  بالمعاطاة  اما  يتحقق  البيع  ان  اجمالاً  المكلف  علم 

  لاأنشأه بهما معاً، فقد تحقق الانشاء بكل منهما ووجمع البائع في مقام البيع بينهما    فإذا

شك فيه، وانما الشك في امضاء الشارع وانه امضى البيع بالمعاطاة أو بالعقد الفارسي، 

 صل الامضاء معلوم والشك انما هو في خصوص متعلقه. أف

والخلاصة، انه لا شك في انشاء الملكية بالانشاء التصوري بكل منهما، والشك  

ال  انما هو الفعلية، ومنشأ هذا  المنشأ في مرحلة  انما هو الشك في امضاء ش في تحقق  ك 

فلا   للفظ،  تصوري  وضعي  مدلول  فالانشاء  الفارسي،  العقد  أو  المعاطاة  الشارع 

يعقل الشك والتردد في هذه المرحلة، وانما يعقل ذلك في مرحلة التصديق كالشك في 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (406)

علية، فإذاً لا مانع من الاحتياط في باب فامضاء الشارع وفي تحقق المنشأ في مرحلة ال

 والايقاعات. العقود

الثاني، المقام  في  الكلام  في   وأما  هو  فهل  العبادات،  في  الاجمالي  الامتثال  وهو 

 طول الامتثال التفصيلي فيها أو لا؟  

فيه قولان، فذهب جماعة إلى ان الامتثال الاجمالي في طول الامتثال التفصيلي،  

 ذلك بوجوه:  وقد استدلوا على

يني+ من ان عبادية العبادة متقومة بالحسن  ئ: ما ذكره المحقق الناالوجه الأول

العبادي معنوناً بعنوان حسن ومقرب،  العمل  ان يكون  والقرب، وعلى هذا فلا بد 

الامتثال   من  التمكن  مع  الاجمالي  الامتثال  بحسن  يحكم  لا  العقل  ان  وحيث 

 . (1) ض الامتثال التفصيليرالتفصيلي، فلا يكون مقرباً في ع

ب الوجه  هذا  ان  اريد ظوفيه:  ان  لأنه  وذلك  محصل،  معنى  إلى  يرجع  لا  اهره 

بالعنوان الحسن والمقرب للعبادة، الحسن الفعلي ومحبوبيتها في نفسها وبعنوانّا الأولي 

مرحلة   في  الملاك  على  من المبادئواشتمالها  هو  بل  العبادة،  في  اعتباره  في  شبهة  فلا   ،

ها لم يمكن التقرب بها، الا ان اعتبار سوماتها، ضرورة انه لولا محبوبيتها ذاتاً وفي نفقم

الكاشف عنه هو تعلق امر الشارع لأنّ    ذلك ليس بحكم العقل، اذ لا طريق له اليه،

 بها. 

ينفك   انه لا  ففيه  العبادة منه حسنا،  الفاعلي يعني صدور  به الحسن  اريد  وان 

ل حسناً، عالفعل اذا كان حسناً في نفسه، كان صدوره من الفا عن الحسن الفعلي، فان

على   زائداً  شيئاً  الفاعلي  الحسن  ليس  فإذاً  قبيحاً،  منه  صدوره  كان  قبيحاً  كان  واذا 

 

 . 84ص  2ود التقريرات ج (أج1)



 (407)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

غاية   التفصيلي،  والامتثال  الاجمالي  الامتثال  بين  ذلك  في  فرق  ولا  الفعلي،  الحسن 

معلو التفصيلي  الامتثال  في  الفعل  حسن  ان  الاجمالي   مالامر  الامتثال  وفي  تفصيلًا 

 معلوم اجمالاً.

 وان اريد به عنوان العبودية والاطاعة، فيرد عليه: 

أولاً: ان هذا العنوان وان كان عنواناً حسنا ومقربا، الا انه عنوان مشترك بين 

مصاديق   اظهر  من  الاجمالي  الامتثال  بل  التفصيلي،  والامتثال  الاجمالي  الامتثال 

 ديقها. اطاعة، باعتبار انه انقياد والانقياد من ارقى مصلاالعبودية وا 

وثانياً: ان هذا عبارة اخرى عن اعتبار قصد القربة في العبادات، ومن الواضح  

لا  اذ  الاجمالي،  والامتثال  التفصيلي  الامتثال  بين  القربة  قصد  امكان  في  فرق  لا  انه 

قصد معنى  اذ  الامر،  بوجود  الجزم  القربة  قصد  في  إلى   يعتبر  الفعل  اضافة  القربة 

الفعل للاضافة اليه كونه محبوباً له وحسناً وان لم يكن متعلقاً    المولى، ويكفي في قابلية

 للأمر، كما انه يكفي في صحة الاضافة احتمال الامر به.

إلى هنا قد تبين ان ما ذكره المحقق النائيني+ من ان الامتثال الاجمالي في طول 

 يرجع إلى معنى محصل، هذا.  الامتثال التفصيلي، لا

الاستاذ+   السيد  الامتثال  قولكن  ان  من  النائيني+  المحقق  مراد  ان  ذكر  د 

عن  ينبعث  انه  حيث  الاجمالي  الامتثال  ان  هو  التفصيلي،  الامتثال  طول  في  الاجمالي 

شخص   عن  ينبعث  انه  باعتبار  التفصيلي،  الامتثال  طول  في  فيكون  الامر،  احتمال 

والانبعا الامر    ثالامر،  شخص  عن  الانبعاث  طول  في  الامر  احتمال  متأخر وعن 

إلى   النوبة  تصل  فلا  الامر،  شخص  عن  الانبعاث  من  متمكناً  المكلف  دام  وما  عنه، 

 الانبعاث عن احتمال الأمر. 

 وفيه: ان هذا البيان أيضاً غير صحيح:



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (408)

انبعاث المكلف في موارد الامتثال التفصيلي ليس عن شخص الامر    أولاً: إن 

الواقعي ليس محركاً، الأنّ    كانبعاثه في موارد الامتثال الاجمالي، وذلك لامر بوجوده 

موارد   في  المكلف  انبعاث  يكون  فإذاً  العلمي،  بوجوده  للمكلف  محركاً  يكون  وانما 

احتمال   الاجمالي عن  الامتثال  موارد  بالامر وفي  العلم  انما هو عن  التفصيلي  الامتثال 

نبعاثين  لاكلا الأنّ    ال الاجمالي في طول الامتثال التفصيلي،ثوجوده، فلا يكون الامت

في مرتبة واحدة، فلا يكون احتمال وجوده في عالم الذهن في طول العلم بوجوده فيه  

 . (1) ومعلول له بل هو في عرضه ومرتبته

الامر   تنجز  هو عن  انما  الموردين  المكلف في كلا  انبعاث  ان  قلت:  وان شئت 

تنجزه   أكان  بالابسواء  كان  ام  التفصيلي،  الامتثال  موارد  في  كما  في العلم  كما  حتمال 

لم   اذا  الاحتمال  أو  العلم  شؤون  من  التنجز  ان  والمفروض  الاجمالي،  الامتثال  موارد 

يكن في مورده اصل مؤمن، ولا يتوقف تنجيز التكليف بالاحتمال على عدم تنجيزه 

فه كما في المقام، فان الاصل  لابالعلم، بل يتوقف على عدم وجود اصل مؤمن على خ

، فإذاً يكون منجزاً وان كان المكلف متمكنا من تحصيل العلم، هالمؤمن غير موجود في

 وعليه فلا يكون الامتثال الاجمالي في طول الامتثال التفصيلي.

وثانياً: ان انبعاث المكلف في موارد الامتثال الاجمالي انما هو عن العلم بالامر  

هو العلم الاجمالي لا   المنجز للتكليف المعلوم بالاجمال في كل طرف انمانّ  لأ  في المقام،

الاحتمال، الا على مسلك السيد الاستاذ+ من ان تنجيز التكليف المتعلق بكل طرف 

بخصوصه انما هو احتمال وجوده مباشرة لا العلم الاجمالي، ولكن على هذا المسلك 

 علم الاجمالي في نّاية المطاف.لأيضاً يكون هذا التنجيز مستنداً إلى ا 

 

 . 84ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 (409)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

اذا شك في ان انه  أو    ثم  التفصيلي  الامتثال  الامتثال الاجمالي هل هو في طول 

 لا؟ 

فيه قاعدة  النائيني+ انه على تقدير الشك في ذلك، فالمرجع  فقد ذكر المحقق 

الاشتغال لأنّ    الاشتغال، قاعدة  فيه  والمرجع  والتخيير،  التعيين  بين  يدور  فيه  الامر 

 ون قاعدة البراءة. د

ال ك في المقام هل يرجع إلى الشك في التعيين  شولنأخذ بالنظر فيه تارة إلى ان 

فهل   والتخيير،  التعيين  إلى  فيه  الشك  رجوع  تقدير  على  واخرى  لا،  أو  والتخيير 

 المرجع فيه التعيين بقاعدة الاشتغال أو البراءة؟ 

ان الامتثال الاجمالي في   فان كان مرجع الشك في  أما الكلام في الفرض الأول

إلى التفصيلي  الامتثال  هل   طول  انه  بمعنى  والحسن،  القرب  عنوان  تحقق  في  الشك 

التمكن من الامتثال التفصيلي،  الفعلي والقرب بالامتثال الاجمالي مع  يحصل الحسن 

فلا يرجع هذا الشك إلى الشك في التعيين والتخيير بل يرجع إلى الشك في المحصل، 

ا التفصيلى،  نبمعنى  الامتثال  من  التمكن  مع  الاجمالي  محصلًا   الامتثال  يكون  هل 

في  الشك  في  والمرجع  لا،  أو  العبادات  في  المعتبر  الفعلي  والحسن  القرب  لعنوان 

يقتضي  اليقيني  الاشتغال  ان  لقاعدة  تطبيقاً  البراءة،  دون  الاشتغال  قاعدة  المحصل 

 الفراغ اليقيني.  

إ الشك  هذا  مرجع  كان  التكليف، لىوان  احتمال  عن  الانبعاث  ان  في  الشك   

في   هو  بين طهل  الامر  دوران  من  كان  لا،  أو  التكليف  شخص  عن  الانبعاث  ول 

التعيين والتخيير والمرجع فيه اصالة البراءة عن التعيين لأنه كلفة زائدة، فما ذكره+  

تبار هذا القيد  عمن ان المرجع فيه قاعدة الاشتغال دون البراءة غير تام، هذا اذا كان ا

 شرعياً. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (410)

ن التمسك باصالة البراءة اذا شك فيه كغيره من  كوأما اذا كان عقلياً، فهل يم 

 القيود الثانوية كقصد القربة ونحوه بناء على ان يكون اعتباره عقلياً.  

فقد ذكر السيد الاستاذ+ ان دليل اصالة البراءة لا يشمل ما يشك في اعتباره 

اعتباره شرعاً،معقلًا، لأنه ناظر إلى   الشارع دلأنّ    ا يحتمل  بيد  ن ما ووضعه ورفعه 

يكون اعتباره بحكم العقل، فانه ليس بيد الشارع، ومن الواضح ان اصالة البراءة انما  

فلا   هذا  وعلى  بيده،  يكون  لا  ما  دون  الشارع  بيد  ورفعه  وضعه  كان  اذا  فيما  تجري 

 تغال. شمؤمن لهذا الاحتمال ويكون المرجع فيه قاعدة الا

لثانوية للمأمور به التي يكون  اوبكلمة، ان ادلة اصالة البراءة لا تشمل القيود  

اعتبارها  يكون  التي  القيود  إلى  ناظرة  لأنّا  الشرع،  دون  العقل  باعتبارها  الحاكم 

في    فإذاشرعياً،   شك  اذا  واما  البراءة،  اصالة  فيه  فالمرجع  شرعاً  قيد  اعتبار  في  شك 

، وعليه فلا لم تجر فلا مؤمن في البين   فإذا ري اصالة البراءة فيه،  تج اعتبار قيد عقلا فلا  

 مناص من وجوب الاحتياط بقاعدة الاشتغال، هذا. 

ولنا تعليق على ما افاده+ من التفصيل بين ما اذا كان الشك في المقام دائراً بين  

لمرجع فيه االتعيين والتخيير شرعا، وما اذا كان دائرا بينهما عقلا، فعلى الأول يكون  

 اصالة البراءة وعلى الثاني اصالة الاشتغال. 

وحاصل تعليقنا: ان لنا قيوداً أولية للواجب وهي مجعولة شرعاً ولها دخل فيه 

لا   التي  القيود  وهي  ثانوية  وقيوداً  وشروطه،  اجزائه  متمثلة في  لأنّا  وملاكاً،  حكمًا 

ه والتمييز، وهذه القيود جيمكن اخذها في المامور به شرعاً كقصد القربة وقصد الو

ان معنى وجوبها بحكم العقل ليس ان العقل هو   حواجبة بحكم العقل، ومن الواض

المشرع   فان  وجاعلا،  مشرعا  ليس  العقل  ان  بداهة  الشارع،  مقابل  في  لها  الجاعل 

وظيفة  فانه  والجعل  الحكم  لا  الشي  ادراك  العقل  وشأن  تعالى،  الله  هو  والجاعل 



 (411)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

معناه  بل  ملا  الشارع،  شرعية  وواجبة  الملاك  في  دخيلة  انّا  يدرك  العقل  لا كان  اً 

 تكليفا لعدم تعلق التكليف بها.

شك في اعتبار قصد القربة في واجب، كان الشك في دخله في    فإذاوعلى هذا،  

الصلاة  ملاك  في  القربة  قصد  اعتبار  في  شككنا  اذا  مثلا  خارجاً،  عليه  الملاك  ترتب 

ها،  ي مانع من التمسك باصالة البراءة عن دخله في ترتبه عللاالمترتب عليها خارجاً، ف

ولا فرق في ذلك بين ان يكون الشك في دخله في الوجوب والملاك معاً أو في الملاك 

بل لأنّ    فقط، له،  قيمة  فلا  اعتبار  هو  بما  الحكم  واما  ملاكه،  الحكم وروحه  حقيقة 

ه إلى الشك في دخله في الملاك عالشك في جزئية شي شرعاً أو شرطيته، انما يكون مرج

الخ الواجب في  له  وترتبه على  انما تكون  الحكم  للشك في دخله في  ان  ارج، ضرورة 

 قيمة اذا كان مرجعه إلى الشك في دخله في الملاك، وإلاّ فلا قيمة له. 

وأن شئت قلت: ان العقل حيث يدرك ان قصد القربة دخيل في ملاك الصلاة  

غاي عليها،  وترتبه  الشرع،    ةشرعا  واخرى  العقل  تارة  ذلك  على  الدليل  ان  الامر 

اذا شك في هذا  وكلا انه  الواضح  الشارع، ومن  الملاك لدى  هما يحكي عن دخله في 

الشك في التقييد الزائد وهو مورد لأنّ    الدخل، فلا مانع من التمسك باصالة البراءة،

الشرع، لفرض ان كلًا    لها، ولا فرق في ذلك بين ان يكون الدليل على ذلك العقل أو

 .  منهما يكشف عن دخله في الملاك شرعاً 

سائر   في  الحال  هو  كما  منجزاً،  الاحتمال  هذا  لكان  البراءة،  اصالة  لولا  نعم، 

إلى    فإذا الاحتمالات،   مرجعه  كان  واجب،  في  نحوه  أو  القربة  قصد  اعتبار  في  شك 

مورد   الشك  وهذا  لا،  أو  شرعا  الملاك  في  دخيل  انه  في  ولا لاالشك  البراءة،  صالة 

المرجع لأنّ    ود الأولية للواجب أو الثانوية،ي فرق في ذلك بين ان يكون الشك في الق

في مسالة دوران الامر بين التعيين والتخيير اصالة البراءة عن التعيين، بدون فرق بين  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (412)

بينهما من فرق  اذ لا  الثانوية،  أو  القيود الأولية  بينهما في  الامر  هذه    ان يكون دوران 

 الناحية. 

التفصي من  الاستاذ+  السيد  فما عن  هذا،  والقيود    لوعلى  الأولية  القيود  بين 

  الثانوية، والمرجع في الأولى اصالة البراءة عن التعيين وفي الثانية اصالة الاشتغال، لا 

لا  انه  كما  له،  المسألة   وجه  في  المرجع  ان  من  النائيني+  المحقق  اليه  ذهب  لما  وجه 

 ال مطلقاً حتى في القيود الأولية. غاصالة الاشت

م ان اصالة البراءة الشرعية لا تجري في موارد  يومع الاغماض عن ذلك وتسل

العقلية، البراءة  الرجوع إلى اصالة  انه لا مانع من  الثانوية، الا  القيود  لأنّ   الشك في 

لقيود اموضوعها عدم البيان من قبل الشارع، وفي المقام وان قلنا بانه لا يمكن اخذ  

الشارع اخذها فيه بالأمر الثاني    الثانوية في متعلق الامر بالأمر الأول، الا ان بامكان

العبادة(،   صحة  في  معتبر  القربة  قصد  )ان  يقول:  بان  خبرية،  بجملة  كان   فإذا أو 

بامكان الشارع بيان تلك القيود ومع ذلك لم يقم ببيانّا، حكم العقل بقبح العقاب  

 بلا بيان. 

صلى    افإذان صحة العبادة متقومة بقصد اسمها الخاص المميز،    لثاني:االوجه  

المصلي صلاة الظهر، فلا بد ان يقصد الاتيان بها باسمها الخاص المميز لها شرعاً عن  

شريكتها كصلاة العصر والعشاء، بل هو معتبر في صحتها ومقوم لها وان لم تكن لها  

المغرب،   الكم والكيف كصلاة  اتى بها بدون قصد اسمها الخاص لم   افإذشريكة في 

ة المغرب، وعلى هذا فان كان الامتثال تفصيلياً، فالمكلف  لايكن المأتي به مصداقاً لص

كان  اذا  واما  المخصوص،  وعنوانّا  الخاص  باسمها  بالعبادة  الاتيان  من  متمكن 

 الامتثال اجمالياً فهو لا يتمكن من ذلك. 

لا   الاجمالي  الامتثال  ان  الخاص  يوالجواب:  باسمها  بالعبادة  الاتيان  نافي 



 (413)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

المخصوص،   في    فإذاوعنوانّا  الظهر  أو  الجمعة  صلاة  بوجوب  اجمالا  المكلف  علم 

يوم الجمعة، فهو قادر على ان يأتي بكل واحدة منها باسمها الخاص المميز، ولكنه غير 

ة  ح قادر على تمييز الواجب عن الواجب، وهذا شيء اخر لا دليل على اعتباره في ص

 العبادة. 

 ت بامرين: انعم، قد استدل على اعتبار التمييز في صحة العباد

 ان العقل يحكم باعتبار التمييز والتفصيل في مقام التطبيق والامتثال.   الأول:

وهو  لحقه  اداءً  وحسنها  المولى  طاعة  بوجوب  يحكم  انما  العقل  ان  والجواب: 

ه ومصداق للظلم وهو سلب ذي قحق الطاعة وقبح المعصية، باعتبار انّا تفويت لح

تحصل انما  والاطاعة  حقه،  عن  منها    الحق  واجزائها  شروطها  بتمام  بالعبادة  بالاتيان 

قصد القربة والاخلاص وقصد اسمها الخاص المميز، واما اعتبار شيء زائد على هذا  

 كالتفصيل والتعيين في الخارج فلا يحكم العقل باعتباره، ولهذا لا فرق عند العقل بين 

الاجما الامتثال  بل  الاجمالي،  والامتثال  التفصيلي  اظهر ليالامتثال  من  العقل  لدى   

 مصاديق الطاعة والانقياد.  

فالنتيجة: ان الطاعة كما تحصل بالاتيان بالعبادة في ضمن فرد معين في الخارج،  

في   التمييز  اعتبار  على  دليل  فلا  الافراد،  أو  الفردين  احد  ضمن  في  تحصل  فكذلك 

 الامتثال.  مقام

 حتياط.دعوى الاجماع على بطلان عمل مَنه اخذ بالا الثاني:

والجواب، أولاً انه لا قيمة للاجماع ما لم يصل الينا من زمن المعصومين^ يداً 

بيد وطبقة بعد طبقة، ومن الواضح انه لا طريق لنا إلى ان هذا الاجماع قد وصل الينا  

 من زمانّم^ كذلك. 

تحصيل الاجماع في مثل هذه المسالة التي لم تكن معنونة إلاّ    وثانياً: انه لا يمكن



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (414)

 كلمات المتأخرين، هذا اضافة إلى ان منشأ هذا الاجماع دعوى اعتبار قصد التمييز في

في العبادات، ولكن تقدم انه لا دليل على اعتباره بل الدليل على خلافه موجود، اذ لا  

 من اظهر مصاديق الطاعة والانقياد.  شبهة في ان العقل يحكم بحسن الاحتياط وانه

مييز معتبر في صحة العبادات في مرحلة التطبيق أو  توأما اذا شك في ان قصد ال

لا، فحينئذ ان قلنا بامكان اخذ القيود الثانوية في متعلق الامر كما قويناه في محله، فلا  

بان اخذها في    امانع عندئذ من التمسك باطلاق ادلة العبادة لنفي اعتباره، واما لو قن

التمسك   يمكن  لا  فوقتئذ  يمكن،  لا  الامر  الاثبات،بمتعلق  مقام  في  لأنّ   اطلاقها 

الاطلاق  لأنّ    التقابل بين الاطلاق والتقييد في مقام الاثبات من تقابل العدم والملكة،

في هذا المقام انما هو في مورد يكون المولى متمكنا من التقييد، فعندئذ اذا كان في مقام  

الالا انعقد  ذلك،  بامكانه  التقييد وكان  قرينة على  ينصب  لم  طبيان ولم  اذا  واما  لاق، 

الاطلاق،  ينعقد  فلا  نحوها،  أو  كالتقية  آخر  أو  بسبب  التقييد  من  المولى  يتمكن 

لا  الاثبات  مقام  في  المولى  ولكن  مقيداً  الثبوت  ومقام  الواقع  في  يكون  ان  لاحتمال 

 يتمكن من تقييده.

لم اذا  م  وأما  البراءة  اصالة  إلى  الرجوع  من  مانع  فلا  المقام،  في  اطلاق    ن يكن 

المرجع في مسألة دوران الامر بين  بناء على ما هو الصحيح من ان  العقلية والنقلية، 

المحقق   عن  كما  الاشتغال  اصالة  دون  التعيين  عن  البراءة  اصالة  والتخيير  التعيين 

 النائيني+. 

الي يستلزم التكرار في العمل وهو مع التمكن  ان الامتثال الاجم  الوجه الثالث:

لي لعب بامر المولى ولهو، ومن المعلوم ان اللعب واللهو بامر المولى يمن الامتثال التفص 

من  التمكن  مع  الاجمالي  بالامتثال  التقرب  يمكن  لا  ومعه  شرعا،  وحرام  قبيح 

 الامتثال التفصيلي. 



 (415)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

 ويرد على هذا الوجه نقضاً وحلًا: 

نقضاً  الواجبات فلأنّ    ،أما  في  الاجمالي  الامتثال  امكان  عدم  ذلك  لازم 

أيضاً،صالتو للواجب لأنّ    لية  مصداقا  يكون  ان  استحال  حراما  كان  اذا  اللعب 

مع   يجتمع  لا  المحبوب  ان  بداهة  توصلياً،  كان  وان  الحرام  على  انطباقه  لاستحالة 

 حد.االمبغوض والمراد مع المكروه والمصلحة مع المفسدة في شيء و

 وأما حلًا، فقد اجاب عن ذلك المحقق الخراساني+ بوجهين:  

الأول:ج الو  لعبا   ه  يكون  فلا  وحينئذ  عقلائي،  بداع  يكون  قد  التكرار  ان 

 ولهواً.

العبادة تتوقف على قصد   وقد أورد عليه السيد الاستاذ+ بتقريب: ان صحة 

هذا   وعلى  المميز،  الخاص  الاسم  وقصد  والاخلاص  داع    لم  فإذاالقربة  هناك  يكن 

التقر  من  مانع  وهو  لغواً  العبادة  تكرار  كان  داع بعقلائي  هناك  كان  اذا  واما   ،

  عقلائي فعندئذ وان لم يكن التكرار لغواً ولهواً، الا انه لما كان بداع عقلائي لم يصح،

 .  (1) التكرار انما هو تكرار العبادة ولهذا لابد ان يكون بداعي القربةلأنّ 

المكلف اذا اختار الامتثال الاجمالي، فلا محالة    لأنّ   د غير وارد، ا ولكن هذا الاير

فلا ا الوظيفة،  واداء  الامتثال  مقام  في  انه  لفرض  والاخلاص،  القربة  بقصد  ختار 

غاية  القربة،  بقصد  مثلا  الجمعة  يوم  في  والظهر  الجمعة  صلاتي  من  بكل  يأتي  محالة 

مان  فهو  ولهو  لعب  انه  حيث  من  التكرار  ان  الامتثال    عالامر  في  القربة  قصد  من 

اللع حيثية  ارتفعت  اذا  واما  من بالاجمالي،  المانع  ارتفع  آخر،  أو  بسبب  واللهوية  ية 

التقرب، لفرض ان العمل في نفسه حسن ومقرب ومحبوب، فعندئذٍ إذا كان التكرار 

 

 . 274(كفاية الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (416)

 بداع عقلائي، ارتفع المانع وحينئذ يحكم بالصحة، كما اذا كان تحصيل العلم التفصيلي 

الع الداعي  من  هذا  فيكون  الاجمالي،  الامتثال  من  واشق  اصعب  لائي قبالواجب 

اختيار   يكون  فلا  وعندئذ  القربة،  بقصد  الاجمالي  الامتثال  اختيار  إلى  يدعوه  الذي 

في   العقلائي  الغرض  وهذا  عقلائي،  بغرض  هو  بل  وجزافا  لعبا  الاجمالي  الامتثال 

ثال الاجمالي بقصد القربة والاخلاص لا تطول قصد القربة، لأنه يتطلب اختيار الام 

 لقربة والاخلاص. اانه في عرضه حتى ينافي قصد 

المجتهد   في  أما  كثيراً،  يتفق  قد  فلأنّ  وهذا  بالواجب  التفصيلي  العلم  تحصيل 

الاجمالي،  الامتثال  من  عليه  اصعب  وهي  اكثر  ووقت  زائدة  مؤنة  إلى  بحاجة  يكون 

الاجمالي بدل تحصيل العلم التفصيلي بالواجب،  لوهذا سبب عقلائي لاختيار الامتثا

بب العقلائي لا يمنع عن قصد القربة حيث انه في طوله، س ومن الواضح ان هذا ال

الامتثال   من  عنده  اشق  بالمسالة  التفصيلي  العلم  تحصيل  يكون  فقد  العامي  واما 

ف الصلاة قصراً  لالاجمالي، فلهذا اختار الامتثال الاجمالي، هذا نظير ما اذا اختار المك

بينها وبين الصلاة تماما، والداعي التخيير  لذلك الاختيار هو ان الاتيان   في مواضع 

لاختيار   والسبب  الداعي  هي  فالمشقة  قصراً،  الصلاة  من  عليه  أشق  تماما  بالصلاة 

انه ياتي بالصلاة قصرا بداعي انّا اسهل من الصلاة   صلاة القصر بداعي القربة، لا 

 تماماً. 

بالتكرار   وكأن ياتي  انه  الخراساني+  المحقق  كلام  من  فهم  الاستاذ+  السيد 

القربة  دب بالعبادة لابد ان يكون بقصد  اع عقلائي، ولهذا استشكل عليه بان الاتيان 

وبداع الهي ولا يصح الاتيان بها بداع اخر غيره، مع ان ظاهر كلام الخراساني هو انه  

الم يدعو  العقلائي  الداعي  ان  بذلك  بقصد كقصد  الاجمالي  الامتثال  اختيار  إلى  لف 

 تفصيلي وفي طوله، ولهذا لا ينافي قصد التقرب. لالقربة بديلًا عن الامتثال ا



 (417)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

والخلاصة، ان المكلف اذا علم اجمالاً في يوم الجمعة بوجوب احدى الصلاتين 

الجمعة،   أو  الظهر  وظيفت  فإذا إما  ان  في  شبهة  فلا  التفصيلي  الامتثال  من  بتمكن   ه لم 

العلم تحصيل  في  تكون  قد  فحينئذٍ  منه،  تمكن  وان  الاجمالي،  التفصيلي   الامتثال 

بالامتثال  به تفصيلًا وياتي  العلم  ان يترك تحصيل  فله حينئذ  بالواجب مشقة زائدة، 

الاجمالي، فان عدم تحمل المشقة من الدواعي العقلائية ويتطلب منه الامتثال الاجمالي 

 بقصد القربة والاخلاص. 

ون في  كان ما ذكره+ من ان اللغو واللعب لو سلّمناه، فهو انما ي   جه الثاني:و ال

اللعب بأمر المولى انّما هو  لأنّ    تطبيق المأمور به على الماتي به في الخارج لا في امر المولى،

  فإذا ببناء المكلف على تعلق الأمر بكل من الصلاتين تشريعاً فانه لعب بأمره، وحينئذ  

ال من  بكل  بطلان صاتى  ويوجب  محرم  فهو  تشريعا،  خاصة  امرها  بقصد  لاتين 

 الصلاة. 

ن هذا الوجه غير تام، لأنه ان اراد بذلك ان اللعب واللغو ان كان في اوفيه،  

امر المولى فهو تشريع ومحرم، واما اذا كان في مرحلة التطبيق فلا بأس به، فيرد عليه 

عبث محرم وقبيح، سواء أكان بامر لانه على خلاف الواقع، فان المفروض ان اللعب وا

 ل.االمولى ام في مرحلة التطبيق والامتث

التطبيق والامتثال لم يكن متحداً مع   اللعب ان كان في مرحلة  به ان  اراد  وان 

الواجب بل هو مقارن له، ولا يمنع من انطباق الواجب على الفرد المأتي به في الخارج  

 واجب إلى الواجب.لبقصد القربة، لأنه عبارة عن ضم غير ا

على كل من الصلاتين   ق فيرد عليه ان اللعب وكذا العبث انما هو عنوان منطب

منضمة إلى الصلاة الاخرى، فالانضمام محقق لانطباق عنوان اللعب على كل واحدة 

صلاة   إلى  منضمة  بها  اتى  اذا  وأما  لعباً،  ليس  وحده  الظهر  بصلاة  فالاتيان  منهما، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (418)

ن اللعب منطبق على كل منهما في حال الانضمام لا في حال االجمعة فهو لعب، فعنو

فإ موضوعي ذالانفراد،  واقع  لا  انه  لفرض  الواجب،  مع  متحدا  اللعب  يكون  اً 

 الصلاتين بعد الاخرى.  بإحدىللانضمام الا الاتيان 

 والصحيح في الجواب ان يقال: 

الامتثال   كان  اذا  فيما  يتم  فإنما  تم  لو  الوجه  هذا  ان  مستلزماً  اأولاً:  لاجمالي 

مسألة في  كما  له  مستلزما  يكن  لم  اذا  واما  والاكثر    للتكرار،  الاقل  بين  الامر  دوران 

باس  فلا  بالتكرار،  لا  بالأكثر  بالاتيان  هو  انما  هناك  الاحتياط  فان  الارتباطيين، 

 بالاحتياط والامتثال الاجمالي فيها.

م الاحتياط  كان  اذا  فيما  حتى  يتم  لا  انه  للتكرار،سوثانياً:  هذا  لأنّ    تلزماً 

يأتي المكلف  اذ  الهي،  بداع  هو  انما  الامر    التكرار  بداعي  الصلاتين  من  واحدة  بكل 

الاحتمالي المتعلق بها، ولا يعقل ان يكون هذا التكرار الذي هو بداع الهي لعبا وعبثا،  

ومن  وهكذا،  اخر  انقياد  إلى  وانقياد  آخر  محتمل  إلى  محتمل  ضم  عن  عبارة  لأنه 

 لعباً؟! واضح ان الانقياد من اظهر مراتب العبودية والاطاعة وارقاها فكيف يكونلا

ان   لفرض  الامتثال،  نفس  في  لا  الاجمالي  الامتثال  في  لعب  لا  انه  والخلاصة، 

لأنّ    المكلف اتى بكل من الصلاتين بداعي امرها الاحتمالي، ولا في مرحلة التطبيق،

 متثال انما هو بداع الهي وهو مصداق للانقياد.ضم كل منهما إلى الاخرى في مقام الا 

 ثال الاجمالي في عرض الامتثال التفصيلي لا في طوله. تإلى هنا قد تبين ان الام 

هذه   فهل  التفصيلي،  الامتثال  طول  في  الاجمالي  الامتثال  ان  سلمنا  لو  واما 

الت الامتثال  تعم  أو  الوجداني،  التفصيلي  الامتثال  بخصوص  مختصة  صيلي  فالطولية 

 التعبدي أيضاً؟ 

فان كان مدركها ما    والجواب: ان ذلك يختلف باختلاف مدرك هذه الطولية، 



 (419)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

طول   في  الامر  وجود  احتمال  عن  المكلف  انبعاث  ان  من  النائيني+  المحقق  ذكره 

 انبعاثه عن شخص الامر الجزمي، اختصت الطولية بالامتثال التفصيلي الوجداني. 

والقرب الفعلي في العبادة، فلا تختص الطولية    ان كان مدركها اعتبار الحسنو

العقل لا  لأنّ    اني بل تعم الامتثال التفصيلي التعبدي أيضاً،دبالامتثال التفصيلي الوج

بعنوانّا   بالعبادة  الاتيان  من  متمكنا  المكلف  دام  ما  الاجمالي  الامتثال  بحسن  يحكم 

الامتثال الاجمالي في طول  فوان كان بالتعبد، وعلى هذا    هبقرب  تالتفصيلي الحسن وال 

 الامتثال التفصيلي الاعم من الوجداني والتعبدي. 

الطولية  و تختص  لا  فأيضاً  العبادة،  في  التمييز  قصد  اعتبار  مدركها  كان  ان 

التعبدي أيضاً، المكلف لأنّ    بالامتثال التفصيلي الوجداني بل تعم الامتثال التفصيلي 

 فصيلي وان كان تعبدياً.تمتمكن من قصد التمييز في الامتثال ال 

التكرا يستلزم  الاجمالي  الامتثال  ان  مدركها  كان  بين  روان  فرق  لا  فأيضاً   ،

 الامتثال التفصيلي الوجداني والتعبدي.  

إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه النتيجة، وهي ان الامتثال الاجمالي في عرض 

ال الاجمالي مستلزماً للتكرار ثالامتثال التفصيلي، بلا فرق في ذلك بين ان يكون الامت

 و لا.أ

 فروع

قد   فروع  عدة  الانصاري+  شيخنا  العمل  يذكر  عن  الردع  امكان  فيها  توهم 

 بالقطع الحاصل للمكلف. 

الأول:   لهذا  الفرع  اثر  لا  فانه  صاحبه،  جنابة  أو  بجنابته  شخص  علم  اذا  ما 

اليه، بالنسبة  الاجمالي  متلأنّ    العلم  يكون  ان  تنجيزه  على  عمن شروط  بالتكليف  لقاً 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (420)

الجنب ان كان لأنّ    كل حال اي سواء أكان هو جنباً ام صاحبه والامر ليس كذلك،

كل  على  عليه  الغسل  بوجوب  يعلم  لا  ولهذا  دونه،  بالغسل  مكلف  فهو  صاحبه، 

 تقدير. 

العلم  اثر لهذا  البدوي ولا  بالشك  منهما شاك في جنابته  ان كلا  ذلك  ونتيجة 

كان كل منهما شاكاً في جنابته،   فإذاه وعدمه على حد سواء،  دالاجمالي، ويكون وجو

إ منهما  كل  رجوع  انه لىجاز  كما  الجنابة،  عدم  استصحاب  وهو  الموضوعي  الاصل   

   .(1)يجوز الرجوع إلى الاصل الحكمي، وهو اصالة البراءة عن وجوب الغسل

كلا    نوقد يستشكل في جريان الاصول المؤمنة في المقام من جهة اخرى، هي ا

جد كان  اذا  بصاحبه  الائتمام  بطلان  أو  صلاته  ببطلان  اما  اجمالا  يعلم  راً  يمنهما 

قبل  وجماعة  منفرداً  الصلاة  عن  ومانع  منجز  الاجمالي  العلم  وهذا  به،  بالاقتداء 

منهما  اي  يكون  لا  أو  به  بالاقتداء  الابتلاء  محل  عن  احدهما  خرج  لو  نعم  الغسل، 

ا العلم الاجمالي ولا يجب عليه الغسل، وعلى الجملة فان  ذجديراً به، فعندئذ لا اثر له

اً للأثر بالنسبة إلى الاخر، كان العلم الاجمالي مؤثراً كما عكانت جنابة احدهما موضو

في  صاحبه  ادخال  احدهما  بامكان  كان  اذا  ما  القبيل  هذا  ومن  المتقدم،  المثال  في 

اما بحرمة دخوله   اجمالا  فانه حينئذ يعلم  ادخال في المسجد،  أو  الغسل  قبل  المسجد   

 ومنجز.   صاحبه فيه قبل غسله، فان هذا العلم الاجمالي مؤثر

جنابة  أو  نفسه  بجنابة  اما  اجمالا  يعلم  الذي  الرجل  هذا  بامكان  ليس  فإذاً 

صاحبه الرجوع إلى الاصول المؤمنة من الاصل الموضوعي كاستصحاب عدم الجناية  

ن وجوب الغسل: أما بناء على ما استظهرناه من عأو الاصل الحكمي كأصالة البراءة 

 

 . 22(فرائد الاصول ص 1)



 (421)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

العملية الشرعية لا ادلة الاصول  أو   ان  المؤثر والمنجز  العلم الاجمالي  اطراف  تشمل 

أنّا منصرفة عنها، فعندئذ يكون العلم الاجمالي في المقام منجزاً بدون ان يكون هناك  

 مانع.

ا  العلم  لاطراف  باطلاقها  تشمل  انّا  على  بناء  تسقط  لاوأما  ولكنها  جمالي 

ب فعندئذ  النائيني+،  المحقق  مدرسة  عليه  تبني  كما  تقع طبالمعارضة  الحال  بيعة 

أو  صاحبه،  جنابة  عدم  واستصحاب  نفسه  جنابة  عدم  استصحاب  بين  المعارضة 

صاحبه،   غسل  وجوب  عن  البراءة  واصالة  عليه  الغسل  وجوب  عن  البراءة  اصالة 

التر يستلزم  الاصلين  كلا  جريان  وجريان فان  العملية،  القطعية  المخالفة  في  خيص 

 فلهذا تسقط الاصول في اطرافه. احدهما دون الاخر ترجيح من غير مرجح،

يكون   ان  على  مبني  الاجمالي  العلم  هذا  تنجيز  بان  ذلك،  عن  أجيب  قد  و 

من  اعم  موضوعه  كان  اذا  واما  واقعاً،  الامام  صلاة  صحة  الاقتداء  جواز  موضوع 

وظاهراً، فلا يكون العلم الاجمالي منجزاً، حيث ان صلاة الامام    صحة صلاته واقعاً 

ة عنده ظاهراً بمقتضى استصحاب عدم جنابته أو اصالة البراءة  ح حينئذ تكون صحي

فيصح  الامام وحينئذٍ  ببطلان صلاة  المأموم  يعلم  فإذاً لا  عليه،  الغسل  عن وجوب 

 ائتمامه به.

ن كان صحة صلاة الامام واقعاً، اوأن شئت قلت: ان موضوع جواز الائتمام  

الجنب في الواقع، أو بطلان الائتمام    وفعندئذ يعلم اجمالا اما ببطلان صلاته اذا كان ه

 اذا كان الامام جنباً في الواقع.

أو  واقعاً  الامام  صلاة  صحة  من  اعم  الائتمام  جواز  موضوع  كان  اذا  وأما 

اما ببطلان صلاته أو بطلان الائتمام،    ظاهراً أو اعتقاداً، فلا يحصل له العلم الاجمالي

حة صلاة الامام ظاهراً، والمفروض ان صموضوعه لأنّ  فانه يعلم ان ائتمامه صحيح،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (422)

الا   له  ليس  فإذاً  البراءة،  اصالة  أو  الاستصحاب  بمقتضى  ظاهراً  صحيحة  صلاته 

الاحتمال   وهذا  الواقع،  في  جنب  انه  احتمال  جهة  من  صلاته  ببطلان  بدوي  شك 

 بالاصل، وعليه فلا اشكال في صحة الاقتداء به وصحة صلاة نفسه ظاهراً. عمدفو

الظاهر من الادلة هو ان موضوع جواز  لأنّ    لجواب غير صحيح،ا ولكن هذا  

الاقتداء صحة صلاة الامام واقعاً، ولا يكفي صحتها ظاهراً بنظره اجتهادا أو تقليداً  

ا تلك  مقتضى  فان  للواقع،  مطابقاً  كان  اذا  منوطة  لاالا  الماموم  صلاة  صحة  ان  دلة 

الالفاظ ظاهرة في الامام، والصحة كسائر  الواقعي، ولا دليل   بصحة صلاة  معناها 

 على ان موضوع جواز الاقتداء اعم من الصحة الواقعية والظاهرية والاعتقادية.  

على  حاكمة  كانت  وان  فهي  العملية،  والاصول  الامارات  حجية  ادلة  واما 

، الا ان تلك الحكومة ظاهرية لا واقعية، ونقصد بالحكومة الظاهرية  ةالادلة الواقعي 

اثب في  الالزامية  احكومتها  الظاهرية  الاحكام  ان  اساس  على  تعذيراً،  أو  تنجيزاً  تها 

واقع   فلا  الخطأ،  لدى  والتعذير  الاصابة  عند  الواقع  تنجيز  وشأنّا  طريقية  احكام 

 موضوعي لها غير ذلك.  

لظاهرية الطريقية توسّع دائرة الاحكام الواقعية ظاهراً  اوعلى هذا، فالاحكام  

أو تعذيراً، واما بدون    تنجيزاً  الواقع  الظاهرية الترخيصية فهي معذرة عن  الاحكام 

تؤثر  ان  يستحيل  انه  بداهة  ضيقاً،  أو  سعة  الواقعية  الاحكام  تغيير  إلى  تؤدي  ان 

  واقعاً.اً الاحكام الظاهرية في الاحكام الواقعية نفياً أو اثبات

أو  فإذاوعلى هذا، الاساس   الجنابة  المسالة استصحاب عدم  الامام في   اجرى 

اصالة البراءة عن وجوب الغسل عليه، فقد احرز صحة صلاته ظاهراً، ولكن هذه  

موضوعه صحة صلاته واقعاً وهي لأنّ    الصحة ليست موضوعاً لجواز الاقتداء به،

 لدى المخالفة ولا يثبت الواقع.  رغير ثابتة، والاصل المؤمن المذكور معذ



 (423)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

اقتدى الاخر به، فبناء على    افإذوبكلمة، ان الجدير بالاقتداء اذا كان احدهما،  

ما هو الصحيح من ان جواز الاقتداء مشروط بصحة صلاة الامام واقعا، فقد علم 

وأما  منجز،  الاجمالي  العلم  الامام، وهذا  صلاة  أو  صلاته  ببطلان  اما  اجمالا   المأموم 

فلا  بالامامة،  جدير  غير  انه  باعتبار  بالمأموم  الاقتداء  له  يجوز  لا  انه  فحيث    الامام 

يحصل له هذا العلم الاجمالي، بلحاظ ان جنابة المأموم ليست موضوعاً للأثر بالنسبة  

 إلى الامام، بينما تكون جنابة الامام موضوعاً للأثر بالنسبة إلى المأموم.  

اً بالاقتداء به، فيحصل لكل منهما علم اجمالي اما  ر وأما اذا كان كل منهما جدي

صلاة أو  الواقع  في  صلاته  الاقتداء   ببطلان  منهما  لأي  يجوز  فلا  وحينئذ  امامه، 

 بالآخر.

وأما إذا لم يكن كل منهما جديراً بالاقتداء به، فلا اثر حينئذ للعلم الاجمالي في   

 عن محل الابتلاء. المقام، وكذلك من يكون جديراً بالاقتداء به خارجا

و المسجد،  في  الجنب  ادخال  حرمة  على  مبني  فهو  الثاني  المثال  ندئذ عوأما 

فيكون العلم الاجمالي منجزاً، ولكن هذا المبنى غير صحيح، اذ لا دليل على ان ادخال  

 الجنب فيه محرم، وعليه فلا يكون العلم الاجمالي منجزاً. 

الثاني:   الالفرع  في  شخصان  اختلف  اذا  انتقال  بما  على  اتفاقهما  بعد  والهبة  يع 

الب يدعي  فالمالك  الثاني،  إلى  المالك  من  الهبة  يالمال  يدعي  والثاني  بالثمن،  ويطالبه  ع 

وعدم اشتغال ذمته به، ففي مثل ذلك لا تثبت الهبة ولا البيع مع عدم البينة لا لمدعي  

حلف فان  الحلف،  إلى  الدور  فيصل  وحينئذ  الهبة،  لمدعي  ولا  ان    البيع  الهبة  مدعي 

ولم يحلف الاخر   العقد هبة ولم يحلف الاخر على انه بيع تثبت الهبة، وان حلف انه بيع

برجوع   يحكم  وعندئذ  الحلفين،  كلا  فيسقط  تحالفا  اذا  واما  البيع،  ثبت  هبة  انه  على 

بالبيع،  أو  بالهبة  اما  الثاني  إلى  انتقل  بانه  تفصيلا  يعلم  انه  مع  الأول  المالك  إلى   المال 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (424)

عن  الردع  هي  ذلك  ونتيجة  التفصيلي،  للعلم  مخالفاً  يكون  الظاهري  الحكم  فهذا 

 لعلم التفصيلي وهو كما ترى. االعمل ب

لا   المقام  في  المدعاة  الهبة  ان  بتقريب:  الاستاذ+  السيد  ذلك  عن  اجاب  وقد 

 تخلو من ان تكون جائزة أو لازمة بسبب أو آخر.

د ان  ذكر+  فقد  الأولى،  الصورة  في  المالك  عوأما  من  الهبة  وانكار  البيع  وى 

عنها، الأنّ    رجوع  على  بالالتزام  يدل  الهبة  فانه لانكار  الوكالة  انكار  نظير  رجوع 

رجوع عنها، وعليه فيرجع المال الموهوب بمجرد انكار الهبة إلى المالك الأول، فليس  

 هنا علم بالمخالفة.

ة كما اذا كانت لذي رحم،  موأما في الصورة الثانية، وهي ما اذا كانت الهبة لاز

كم بانفساخ العقد، فعندئذ ان حلف احدهما ونكل الاخر يقدم قوله، وان تحالفا يح 

للعلم  حينئذٍ  مخالفة  فلا  الأول،  مالكه  إلى  المال  وبرجوع  هبة  ام  بيعا  أكان  سواء 

 ، هذا. (1) الاجمالي ولا التفصيلي

الالتزام به، لوضوح    ن وأما ما افاده+ في الصورة الأولى فهو تام ولا مناص م

 ان انكار الهبة من الواهب يدل بالالتزام على الرجوع عنها.

  فإذا من ان المسألة داخلة في باب التداعي،   -ا ما افاده+ في الصورة الثانيةمو ا

منهما يدعي  ان كلا  باعتبار  التحالف،  إلى  الدور  بينة لاي من المدعيين يصل  لم تكن 

فلذلك تكون وظيفة كل منهما اقامة البينة، ومع فرض    ، شيئاً وينكر ما يدعيه الاخر

ا فهو مخالف لما    -عارضة، فعلى كل منهما الحلفلمعدم الاقامة أو سقوطها من جهة 

ذكره+ في مباني تكملة المنهاج، فانه+ قد تعرض لهذه المسألة هناك وجعلها من باب 

 

 . 78ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 (425)  .............................................................................. لإجمالالامتثال ا

افاد هناك ان على م التداعي، وقد  البينة  دالمدعي والمنكر لا من باب  اقامة  البيع  عي 

هو، وإلاّ فعلى مدعي الهبة فاقام البينة    فإذاعلى اثبات اشتغال ذمة مدعي الهبة بالثمن، 

 الحلف على براة ذمته من الثمن. 

كانت  أو  لازمة  كانت  اذا  الهبة  ان  التكملة  مباني  في  ذكر  قد  انه+  وبكلمة، 

وهو يدعي انه أوهبها له، فالقول    ادعى مالك العين بيعها من الثاني  فإذاالعين تالفة،  

 قول مدعي الهبة وعلى مدعي البيع الاثبات، هذا. 

 ذكره+ هناك هو الصحيح دون ما ذكره+ هنا.  وما

و الوجه في ذلك هو ان المعيار في مسالة التداعي هو ان يكون كل منهما مدعياً 

شي  دعوى  مجرد  ليس  بالادعاء  والمراد  الاخر،  يدعيه  لما  ومنكراً  يرتبط   ءلشي  لا 

ا الالزام والحق على الاخر، وهذا هو  منهما  به دعوى كل  المراد  عيار في  لمبالآخر، بل 

باب التداعي والتحالف، ومن المعلوم ان المقام ليس كذلك، فان المدعي وهو المالك  

يدعي على الثاني اشتغال ذمته بالثمن والزامه بإدائه وأن له حق استرجاع العين منه  

واما الثاني فهو ينكر اشتغال ذمته بالثمن وانه غير ملزم بالوفاء به وليس   اذا لم يوفه،

إلى له حق استر الهبة فترجع  المالك، وأما دعواه  منه ولا يدعي شيئاً على  العين  جاع 

العين،  ملك  اصل  إلى  بالنسبة  الهبة  دعواه  وليست  الثمن  بمطالبة  المالك  حق  انكار 

ت اصل ملكية العين محل الدعوى، بل دعواه الهبة  سفانه معترف به من قبلهما معاً ولي

ثمن واسترجاع العين منه، فإذاً ليس المقام من لمن اجل انه ليس للمالك حق الزامه با

حقين  الثاني  على  يدعي  المالك  فان  والمنكر،  المدعي  موارد  من  بل  التداعي  موارد 

 والثاني منكر لكلا الحقين معاً. 

هنا على ما في تقرير بحثه من ان المسالة من باب   ومن هنا، يظهر ان ما ذكره+

التكملة من انّا من  لالتداعي لا يمكن المساعدة عليه، فا صحيح هو ما ذكره + في 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (426)

 باب المدعي والمنكر.  

نعم، لوقلنا بان الجواز في الهبة والخيار في سائر العقود يرجع إلى تقييد الملكية 

اللا فالملكية  والرجوع،  الفسخ  زمان  الجائزة  إلى  والملكية  دائمة  مطلقة  ملكية  زمة 

سخ والرجوع، كان الثاني وهو مدعي الهبة  فالمتزلزلة ملكية محدودة ومقيدة بما قبل ال

اللازمة يعتبر مدعياً، لأنه يدعي طول الملكية ودوامها، والمالك ينكر الملكية الطولية  

المحدودة الملكية  هو  المجعول  وان  جعلها  عدم  ويدعي  والرجوع،   الدائمة  بالفسخ 

ان الثاني يدعي  فوعلى هذا فكل منهما يكون مدعياً من جهة ومنكراً لما يدعيه الاخر،  

ذمته   اشتغال  من  المالك  يدعيه  ما  وينكر  العين،  ملكية  دوام  وهو  المالك  على  حقاً 

بالثمن واسترجاع العين منه اذا لم يوفه، والمالك يدعي هذين الحقين وينكر ما يدعيه 

عليه وهو دوام ملكية العين، وعلى هذا فما ذكره+ من ان المقام داخل في باب   الثاني

 و الصحيح، هذا. هالتداعي  

مرد الجواز في الهبة والخيار في سائر العقود  لأنّ    ولكن هذا القول غير صحيح،

من   المنشأة  الملكية  المجعولة  بالملكية  اريد  ان  لأنه  المجعولة،  الملكية  تقييد  إلى  ليس 

 ملين، فيرد عليه عدم تقييد الملكية المنشأة في عقد الهبة وفي سائر العقود الخيارية،االمتع

ضرورة ان البائع انشأ ملكية المبيع للمشتري بدون تقييده بشي وكذلك المشتري، ولا 

الملكية   ان  في  شبهة  لا  انه  فالنتيجة  الجائز،  والعقد  اللازم  العقد  بين  ذلك  في  فرق 

 في مرحلة الجعل.  المنشأة ملكية مطلقة

المتعا انشأه  لما  الشارع  امضاء  يعني  الشرعية،  الملكية  بها  اريد  من موان  لان 

أو   الفسخ  بعدم  مقيدة  تكون  ولا  مطلقة  الامضاء  ادلة  ان  في  شبهة  فلا  الملكية، 

هذا   ثبوت  العقود  سائر  في  الخيار  وادلة  الهبة  عقد  جواز  ادلة  ومقتضى  الرجوع، 

 أو لاحدهما خاصة وهو حكم شرعي موضوعه العقود،  ين الاختيار شرعاً للمتعامل



 (427)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

حل العقد  فإذا أو لاحدهما حل العقد وفسخه، ماومرجع هذا الجواز والخيار إلى أن له

ينتفي   فإذاً  الواقع في الخارج،  العقد  بارتفاع موضوعها وهو  الملكية  ارتفعت  خارجاً 

ليس  وهذا  العقد،  وهو  موضوعه  بانتفاء  أيضاً  الشارع  الامضاء،   امضاء  لادلة  قيداً 

المقيد بعدم ف العقد  العقد في مقام الجعل لا  انه سفان موضوعه طبيعي  خه، ضرورة 

له  قيداً  يكون  ان  يعقل  ولا  تكوينا،  بديهي  لأنه  نقيضه  بعدم  الشيء  لتقييد  لامعنى 

 شرعاً.  

ثم ذكر+ في ذيل هذه المسالة، واما اذا كان الامر بالعكس، بان يكون المالك 

حق    مدعياً  له  ان  الهبة  وراء  من  مدعيا  المالك  فيكون  للبيع،  مدعياً  والثاني  للهبة 

ا ينكر هذا الحق للمالك، وقد تقدم ان لاسترجاع  البيع  فبادعائه  الثاني  منه، واما  عين 

ينكر   وهو  اخر  على  ملزماً  حقاً  يدعي  من  ان  هو  المنكر،  عن  المدعي  تمييز  في  المعيار 

والثاني منكر، وفي المقام حيث ان دعوى المالك الهبة    ذلك الحق عليه، فالأول مدعي

العين  إلى دعواه حق استرجاع  فيكون مدعياً لهذا    ترجع  بعينها،  قائمة  اذا كانت  منه 

الحق على الثاني، وحيث ان دعوى الثاني البيع ترجع إلى دعواه عدم ثبوت هذا الحق  

مد للهبة  المدعي  يعتبر  ولذلك  منكراً،  فيكون  وانكاره  للبيع  عله  المدعي  ويعتبر  ياً 

 بة جائزة.  لهمنكراً على عكس المسالة الأولى تماما، هذا فيما اذا كانت ا

واما اذا كانت لازمة، بان يدعي المالك الهبة اللازمة والثاني يدعي البيع، فهل 

 يدخل ذلك في مسالة المدعي والمنكر أو في مسالة التداعي، أو لا هذه ولا تلك؟ 

الفرض لا يدخل تحت معيار شيء من المسالتين، ولا ينطبق    اوالجواب: ان هذ

 نكر ولا معيار مسالة التداعي:عليه معيار مسالة المدعي والم 

اما الأول، فقد تقدم ان المعيار في هذا الباب هو ان من يدعي حقا ملزماً على  

الم وهذا  منكرا،  والثاني  مدعيا  يعتبر  فالأول  الحق،  ذلك  ينكر  والثاني  لا  الثاني،  عيار 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (428)

الفرض، هذا  على  من  لأنّ    ينطبق  يدعي  فلا  اللازمة،  الهبة  يدعي  انه  حيث  المالك 

رائها شيئاً كحق استرجاع العين منه، لفرض ان الهبة لازمة فلا يثبت له هذا الحق،  و

يدعي   انه  حيث  والثاني  الثاني،  على  شيئاً  الهبة  دعواه  وراء  من  المالك  يدعي  لا  فإذاً 

اشت فيدعي  ولهذا لا  غالبيع،  المالك،  على  حق  اي  يدعي  للمالك ولا  بالثمن  ذمته  ال 

 ر باب المدعي والمنكر. ا ينطبق على هذا الفرض معي

التداعي، فهو أيضاً لا ينطبق عليه، الثاني وهو معيار باب  المعيار في لأنّ    وأما 

هذا الباب كما مر، هوان يدعي كل منهما على الاخر حقاً وفي نفس الوقت ينكر كل 

هما ما يدعيه الاخر، فيكون كل منهما مدعيا ومنكرا في نفس الوقت، وهذا المعيار نم

ينطب الفرض،  قلا  هذا  الاخر،لأنّ    على  يدعيه  ما  ينكر  كان  وان  فيه  منهما  لأنّ    كلًا 

لا  ولكن  الاخر،  يدعيه  ما  ينكر  منهما  وكل  البيع  يدعي  والثاني  الهبة  يدعي  المالك 

ملزما، فالنتيجة انه لا ينطبق على هذا الفرض معيار   ايدعي اي منهما على الاخر حق

 تداعي. لباب المدعي والمنكر ولا معيار باب ا

المالك معترف بانتقال العين لأنّ    وعلى هذا، فلا تكون دعوى بينهما في المسالة،

أو   البيع  انه  انما هو في سبب هذا الانتقال  بينهما في ذلك، والنزاع  نزاع  الثاني ولا  إلى 

يرى    ةالهب نعم  هبة،  ام  كان  بيعاً  للسبب  خصوصية  لا  اذ  اصلا،  النزاع  لهذا  اثر  ولا 

مشغولة بالثمن للمالك، وهل يجوز للمالك ان يقبل الثمن ويأخذه اذا    هالثاني ان ذمت

 سلم اليه؟

به،   مشغولة  ذمته  يرى  لا  لأنه  الثمن،  بعنوان  يقبله  ان  له  يجوز  لا  والجواب: 

رضاه  المالك  احرز  اذا  ذمته   نعم  تكن  لم  وان  مطلقاً  فيه  والتصرف  منه  الثمن  بأخذ 

 قع هبة لا بيعاً، جاز اخذه منه وإلاّ فلا يجوز.امشغولة به، بان تكون المعاملة في الو

إلى هنا قد تبين ان الهبة اذا كانت لازمة، فالمسالة غير داخلة لا في باب التداعي  



 (429)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

  في شيء. مافي باب المدعي والمنكر، فإذاً لا نزاع بينه ولا

الثالث:   قال الفرع  اذا  كما  المثمن،  أو  الثمن  في  والمشتري  البائع  اختلف  اذا 

البحار بألف دينار( وقال المشتري: )بعتني بألف تومان( أو قال   باتكع: )بعتك  ئالبا

)بعتك   )بعتني    باتكالبائع:  المشتري:  وقال  بكذا(  بكذا(،    باتكالوسائل  الجواهر 

التداعي، على اساس ان كلا منهما يدعي شيئا على الاخر وفي نفس   فيكون من باب 

يد البائع  مثلًا  الاخر،  يدعيه  ما  منهما  كل  ينكر  المشتري  عالوقت  الزام  حق  له  أن  ي 

بدفع ألف دينار إذا أعطاه كتاب البحار والمشتري يدعي أن له حق الزام البائع بدفع  

 إذا اعطاه ألف تومان. ر هاو لجا وا راحبلا باتك

بينة دون الاخر حكم له، وان لم تكن بينة لاحدهما   لأحدهما فان كان  ذٍ وحينئ 

رضة، فعندئذ يصل الامر  اأو كانت البينة لكل منهما ولكنها قد سقطت من جهة المع

إلى دور الحلف، فان حلف احدهما ونكل الاخر قدم قوله، وان تحالفا حكم بانفساخ  

العقد واقعاً، فينفسخ العقد وينتقل   العقد، وعندئذ فان كان التحالف سببا لانفساخ

اشكال في جواز تصرف  فلا  الأول، وحينئذ  مالكه  ملك  إلى  والمثمن  الثمن  من  كل 

ا للعلم  لمالبائع في  التفصيلي ولا  للعلم  فيه مخالفة  الثمن ولا تكون  ثمن والمشتري في 

 الاجمالي.

انت كان  واقعاً،  لا  ظاهراً  العقد  لانفساخ  سببا  التحالف  كان  من قوان  كل  ال 

الثمن والمثمن إلى ملك مالكه الأول ظاهريا، واما في الواقع فهو قد ظل باقيا في ملك  

وعلى   بالعقد،  اليه  انتقل  ملك همن  إلى  والمثمن  الثمن  من  كل  بانتقال  فالحكم  ذا 

فيكون  وعليه  اليه،  انتقل  من  ملك  في  ببقائه  التفصيلي  للعلم  مخالف  الأول  المالك 

البائ والمشتري في التصرف في الثمن والمثمن ترخيصاً في المخالفة    عترخيص كل من 

 القطعية العملية للعلم التفصيلي.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (430)

السيد الاستاذ+ عن   التحالف ان كان موجبا  ذوقد اجاب  لك، بتقريب: ان 

لانفساخ العقد واقعاً كما هو ليس ببعيد، فينفسخ العقد ويرجع كل من العوضين إلى 

الت القبض، وعليه فلا مانع  حملك مالكه الأول، ويكون  العين قبل  الف نظير تلف 

بينه جمع  اذا  معاً  فيهما  الثالث  وتصرف  والمثمن،  الثمن  في  منهما  كل  تصرف    ما من 

 بالشراء أو بغيره، ولا مخالفة حينئذ لا للعلم التفصيلي ولا للعلم الاجمالي. 

حكم   تحالفا  اذا  انّما  بمعنى  ظاهراً،  العقد  لانفساخ  موجبا  كان  لحاكم  اوان 

بينهما،   المنازعة  وقطع  الخصومة  رفع  بغاية  للعقد  الظاهري  بالانفساخ  الشرعي 

حكم الحاكم الأول لأنّ    إلى حاكم آخر،  ىفحينئذٍ لا يجوز لأي منهما ان يرفع الدعو

قد انّى الدعوى والمخاصمة بينهما، واما الثمن والمثمن فهما باقيان على ملك مالكهما  

للبائع ان يتصرف في المثمن ولا المشتري في الثمن ولا الثالث    زالثاني واقعا، فلا يجو

ه جواز  على  خارجي  خاص  دليل  هناك  كان  فان  هذا  وعلى  كليهما،  التصرف  ذفي  ا 

 فهو، وإلا فمقتضى القاعدة عدم جوازه.

لانفساخ   سبب  هو  هل  التداعي،  باب  في  التحالف  ان  وهو  شيء،  هنا  بقي 

  العقد واقعاً أو لا، فيه قولان:

 وقد استدل على القول الأول بوجوه:  

: ان دليل حجية اليمين يدل على فصل الخصومة وانّائها بها، كما  الوجه الأول

تنه بينهما اب  ىانّا  المنازعة  ارتفاع  الحاكم،  بحكم  بها  الخصومة  انّاء  ومعنى  لبينة، 

 وانفساخ العقد واقعا وإلاّ فالخصومة باقية.  

+ بان غاية ما يستفاد من دليل اليمين هو  وقد أجاب عن ذلك بعض المحققين 

منشأ  انّاء  لا  المطالبة،  ولا  ثانيا  الترافع  يجوز  لا  انه  بمعنى  بها،  الخصومة    انّاء 

الواقعي،   الفسخ  على  يتوقف  لا  الخصومة  انّاء  ان  كما  المطلوب،  هو  كما  الخصومة 



 (431)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

الذي هو غير محق   اليمين  يطالب صاحب  ان  الحق  ليس لصاحب  انه  حقه بباعتبار 

 وماله، وليس له ان يرفع الدعوى إلى حاكم آخر. 

س تحالفا  اذا  المسالة  في  والمشتري  البائع  ان  بتقريب:  فيه  المناقشة  ط قويمكن 

تحالفهما من جهة المعارضة، فلا يثبت حينئذٍ لا كون الثمن الف دينار ولا كونه الف  

للحاكم الشرعي عندئذ    نتومان، فإذاً تبقى الخصومة والمنازعة بينهما على حالها، ولك

ان يحكم بانفساخ العقد الواقع بينهما بمقتضى ولايته واقعا ورجوع كل من العوضين  

وأما حكمه بانفساخ العقد ظاهراً لا واقعاً مع علمه وجداناً    إلى ملك مالكه الأول،

البائع في  بانه مخالف للواقع، فلا يجدي في ترتيب اثر الانفساخ عليه كجواز تصرف 

ظاهراً،مالمث الثمن  في  والمشتري  بالجهل، لأنّ    ن  منوط  الظاهري  التصرف  جواز 

ه فيه، والمشتري عالم بان لوالفرض ان البائع عالم بان المثمن ملك للمشتري فلا شك  

 الثمن ملك للبائع، فإذاً لا موضوع للحكم الظاهري.  

ظاهراً،    ان اثر حكم الحاكم بانفساخ العقد هو انّاء الخصومة بينهما  ودعوى:

 بان لا يجوز الترافع مرة ثانية. 

فان عدم توفر الطريق لأي منهما لاثبات مدعاه لا البينة ولا اليمين،   مدفوعة:

إلى حكم  فلا مح بلا حاجة  قهراً وظاهراً  بينهما  والترافع  الخصومة  انّاء  إلى  يؤدي  الة 

 الحاكم.

المنازعات   باب  في  الشرعي ولاية  للحاكم  ان  حيث  المرافعات، ووالخلاصة، 

فله ان يحكم بانفساخ العقد بالتحالف في المقام واقعا ورجوع كل من العوضين إلى 

 لموضوع الارتكازية أيضاً تقتضي ذلك. املك مالكه الأول، ومناسبة الحكم و

الثاني: عرفا،    الوجه  لغو  واقعا  انفساخه  وعدم  العقد  بقاء  بقاؤه    فإذاان  كان 

و سيين،  وعدمه  وجوده  كان  وذلكهلغواً  وانفساخه،  بطلانه  معنى  معنى لأنّ    ذا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (432)

نفوذ اليمين وحكم الحاكم على طبقها انّاء الخصومة واسقاط الدعوى والترافع مرة  

ان يأخذ من مال غير المحق بديلا عن ماله عنده تقاصاً، ولا   ،اخرى له  بل لا يجوز 

الدعوى فلا فائدة    تفيده اقامة البينة العادلة على اثبات حقه بعد اليمين، لأنّا ابطلت

البينة بعدها، وقد دلت على ذلك معتبرة ابن ابي يعفور وغيرها، بل افتى الفقهاء   في 

ماله بعد اليمين، فلا يجوز له ان يأخذه ويتصرف فيه،   بأن صاحب الحق اذا عثر على

بلا   فان وجوده كعدمه  وابطاله،  انفساخه  العقد وعدم  بقاء  فائدة  فما هي  هذا  وعلى 

 لا مناص من الالتزام بانفساخ العقد وابطاله بحكم الحاكم بعد التحالف. ااثر، ولهذ

ه كل  ان  الا  كذلك  كان  وان  الامر  بأن  ذلك،  عن  اجيب  بحسب ذوقد  ا 

 الظاهر لا الواقع. 

وفيه: انه لا شبهة في ان عدم جواز الترافع مرة اخرى، بان ترفع الدعوى إلى  

لا   واقعي  حكم  الأول  الحاكم  حكم  بعد  جواز  ظحاكم  عدم  وكذلك  اهري، 

صاحب  بيدي  وقع  اذا  وغاصب  خائن  هو  الذي  اليمين  صاحب  مال  في  التصرف 

بيده فالظاهر    الحق بديلا عن حقه، فانه حكم واقعي لا اذا وقع ماله  ظاهري، واما 

تدل   ولا  الواقع،  انقلاب  يوجب  لا  الحاكم  حكم  ان  ضرورة  فيه،  تصرفه  جواز 

اذا وقع بيده،  الروايات على عدم جواز تصرفه في هذا الفرض خارج عن  لأنّ    ماله 

 مورد الروايات، هذا.  

ي يرضى بيمين عاضافة إلى ان مورد هذه الروايات باب المدعي والمنكر، والمد

البيع،   باب  الثمن والمثمن في  التداعي في  فانما هو في مسالة  الكلام  المنكر، واما محل 

ر الاخر ما يدعيه، ويصل الامر حينئذ  كفيدعي كل من المدعيين شيئاً على الاخر وين

الشرعي   الحاكم  فيحكم  وحينئذ  معاً،  الحلفين  كلا  سقط  تحالفا  فان  الحلف،  إلى 

العقد   الانفساخ  وبانفساخ  وهذا  الأول،  مالكه  ملك  إلى  العوضين  من  كل  رجوع 



 (433)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

والترافع   التنازع  مادة  وقلع  الخصومة  انّاء  الشرعي  للحاكم  اذ  ظاهري،  لا  واقعي 

اس بمعنى  اعلى  الظاهري  الانفساخ  على  الانفساخ  هذا  حمل  واما  واقعا،  الولاية  س 

ترتب على هذا الانفساخ  يعدم جواز الترافع مرة ثانية، فهو لا يمكن، ضرورة انه لا  

انه لا يمكن  البائع في المثمن مع علمه وجداناً بانه ملك المشتري، كما  جواز تصرف 

فيه رغم انه ملكه وجداناً، ضرورة ان حكم    فالالتزام بانه لا يجوز للمشتري التصر

للبائع   ملكا  المشتري  ملك  هو  ما  يجعل  ولا  الواقع  انقلاب  يوجب  لا  الحاكم 

 . اء العقد على حاله وعدم انفساخه واقعاً، هذاقوبالعكس مع ب

العقد ممنوع   بانفساخ  البائع والمشتري بعد حكم الحاكم  اضافة إلى ان كل من 

لا يجوز للبائع ان يسلم المثمن إلى المشتري وان يتسلم الثمن فمن التسليم والتسلم،  

البائع في المثمن والمشتري في الث ن، وامتناع كل  ممنه وبالعكس، كما لا يجوز تصرف 

البائع والمشتري  منهما عن التسليم موجب لثبوت الخيار للآخر، وحيث ان كلًا من 

 وز لكل منهما ان يفسخ العقد. ممنوع عن التسليم، فيثبت لهما الخيار، وعندئذٍ يج 

والخلاصة، ان العقد لو لم ينفسخ بحكم الحاكم، الا انه يؤدي إلى الامتناع عن  

بال والتسلم  عن  نالتسليم  الامتناع  ان  والمفروض  والمشتري،  البائع  من  كل  إلى  سبة 

منهما،   لكل  الخيار  يثبت  فإذاً  الخيار،  ثبوت  اسباب  احد  من  جاز   فإذاالتسليم  ثبت 

فسخ يرجع كل من العوضين إلى ملك مالكه الأول، والا فلا    فإذا منهما الفسخ،    لكل

باع الثمن،  المثمن والمشتري في  البائع في  للمشتري ت يجوز تصرف  ان الأول ملك  بار 

 والثاني للبائع، فإذاً لا بد من حل هذه المشكلة، وحلها انما هو بفسخ العقد واقعاً.

الثالث:   لمدعيين في باب التداعي سبب لاتلاف المال اان التحالف بين  الوجه 

على من انتقل اليه قبل قبضه عرفا، وذلك لما مر من ان مقتضى دليل نفوذ اليمين عدم  

ز مطالبة صاحب الحق بحقه من صاحب اليمين حتى بالترافع مرة اخرى، ولا  اجو



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (434)

له التصرف في    زيجوز له ان يأخذ ماله اذا وقع في يده بديلًا عن ماله تقاصاً، بل لا يجو

ماله   إلى  وصوله  ابواب  جميع  سد  قد  الشارع  ان  فالنتيجة  غيلة،  منه  اخذ  اذا  ماله 

انه، ومن الطبيعي ان مثل هذا المال يعد تالفاً طوحقه، ولهذا لا يكون خارجاً عن سل

العرف،  التلف عرفا هو خروج المال عن كيس الانسان،  لأنّ    بنظر  سرق   فإذامعنى 

 تالف مع انه موجود عند السارق.   سارق مال احد، فهو

والمقام من هذا القبيل، فان ماله وان كان موجوداً عند صاحب اليمين، الا انه  

ي لون من التصرف فيه شرعاً فهو بمثابة المال الذي أخذه منه الظالم  الماّ لم يتمكن من  

 أو السارق ويكون عرفاً من المال التالف. 

مشمولا   المقام  فيكون  هذا،  قبل  لوعلى  المبيع  تلف  ان  على  تنص  التي  لرواية 

المبيع انتقل لأنّ    ، فانه يدل بالالتزام على انفساخ العقد واقعا،(1) قبضه من مال البائع

لى المشتري، فمقتضى القاعدة أن يكون تلفه من ماله، واما ان الشارع جعل هذا من  إ

الع من  كل  ورجوع  واقعا  العقد  انفساخ  على  يدل  فهو  البائع  ملك ومال  إلى  ضين 

 مالكه الاصلي، وعليه فيرجع المبيع إلى ملك البائع وتلف من ماله. 

العرفي، سواء اك التلف  الرواية  ام لا كالمال ا والخلاصة، ان موضوع  ن حقيقةً 

فهو  المشتري،  قبض  قبل  البائع  يد  من  المبيع  سرق  لو  هنا  ومن  نحوه،  أو  المسّوق 

التلف عليه عرفا، ف للرواية لصدق  المقام، ولا لامشمول   تكون قاصرة عن شمول 

سيما بمقتضى الارتكاز العرفي من انه لا خصوصية للتلف قبل القبض، بل العبرة انما 

ام  ل هي بامتناع ا بائع عن تسليم المبيع إلى المشتري، سواء اكان ذلك من جهة التلف 

متقو المعاملة  روح  ان  والعقلاء  العرف  لدى  المرتكز  فان  اخرى،  جهة  من  ة  م كان 

 

 . 1ح  ،من ابواب الخيار 9ب  303ص  13(مستدرك الوسائل ج 1)



 (435)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

والتسلم،   فالمعاملة   فإذابالتسليم  التسلم،  وكذلك  تشريعاً  أو  تكويناً  التسليم  امتنع 

قبل الشارع، حيث لم يرد ردع عنه   تنفسخ بذلك بنظرهم، وهذا الارتكاز ممضى من 

 ويكفي في الامضاء عدم ورود الردع. 

لأنه  عليه،  الاعتماد  يمكن  فلا  ضعيف  المسالة  مدرك  ان  أولاً:  والجواب، 

 ثل في روايتين: ممت

الأولى: رواية نبوية معروفة تدل على ان كل مبيع تلف قبل قبضه فهو من مال  

ال طرق  من  مروية  الرواية  وهذه  الاعتماد  عالبائع،  يمكن  لا  فلهذا  طرقنا،  دون  امة 

 عليها.

ان    ودعوى: من  مرة  غير  ذكرناه  لما  لها،  اساس  لا  المشهور  بعمل  انجبارها 

 فر امرين: والانجبار يتوقف على ت

 الأول: احراز عمل المشهور من المتقدمين بها ولا أثر لعمل المتأخرين.

ولا طريق لنا إلى احراز    الثاني: احراز اتصال هذا العمل بزمن المعصومين^

 كلا الامرين في المقام حتى يكون جابراً.

من   متاعاً  اشترى  رجل  »في  عبد الله×  ابي  عن  خالد  بن  عقبة  رواية  الثانية: 

الله تعالى،   إن شاءل وأوجبه، غير انه ترك المتاع عنده ولم يقبضه، قال: اتيك غداً  جر

ب المتاع الذي هو في بيته حتى  حفسّق المتاع، من مال من يكون؟ قال: من مال صا

 .  (1)اخرجه، فالمبتاع ضامن لحقه حتى يرد ماله اليه« فإذايقبض المتاع ويخرجه من بيته، 

تامة دلالة الا انّا ضعيفة سنداً، فان في سندها محمد   ت وهذه الرواية وان كان

 ا.  بهبن عبد الله بن هلال وهو ممن لم يثبت توثيقه، ودعوى الانجبار قد تقدم جوا

 

 . 1من ابواب الخيار ح  10ب   358ص  12(وسائل الشيعة ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (436)

 وأما دعوى الاجماع في المسالة، فلا يمكن الاعتماد عليها: 

تكون   وانما  حجة  يكون  لا  نفسه  في  الاجماع  ان  من  مرة  غير  ذكرناه  لما  أولاً: 

جيته مبنية على ثبوت هذا الاجماع في زمن الائمة^ ووصوله الينا يداً بيد وطبقة  ح

 في نفسه غير ثابت.  عبعد طبقة ولا طريق لنا إلى احراز ذلك، وان الاجما

وثانياً: مع الاغماض عن ذلك وتسليم ان الروايات تامة سنداً الا انّا أخص  

لف موجب لانفساخ العقد، سواء اكان االمدعى هو ان التحلأنّ    من المدعى في المقام،

قبل قبض المشتري المبيع ام كان بعده، ومورد هذه الروايات التلف قبل القبض، فإذاً  

 لمدعى. اتكون اخص من 

موردها تلف  لأنّ    وثالثاً: يمكن دعوى ان هذه الروايات منصرفة عن المقام،

إذا سرق المبيع من يد البائع،   المال من يد البائع، سواء اكان تلفا حقيقيا ام حكميا، كما

فانه على كلا التقديرين لا يقدر تكويناً من التسليم، بينما في المقام يكون المال موجوداً 

وهو قادر على تسليمه تكوينا، ولكنه لا يسلمه اما ظلما وعدوانا أو اعتقاداً  ععند البائ

ل ولكنه ممنوع شرعاً، ابانه ماله لا مال المدعي، وصاحب الحق قادر على تسلم هذا الم

 ولذلك لا يبعد ان لا يكون المقام مشمولا لتلك الروايات.

الرابع:   انفساخ  الوجه  من  اكثر  يقتضي  لا  التحالف  ظاهراً،اان  لأنّ    لعقد 

صاحب الحق في المقام هو احد المتبايعين ولا يمكن ان يكون كلاهما محقا أو كلاهما 

المشتري في المثال وثمن الكتاب اي كتاب   قفرضنا ان صاحب الح  فإذامعا غير محق،  

فهو   البائع  واما  للبائع،  الثمن  لتسليم  دينار وهو حاضر  الف  تومان لا  الف  البحار 

ليم الكتاب للمشتري، فإذاً يثبت للمشتري خيار تخلف الشرط الضمني  سممتنع عن ت

وارت ضمنا  الاخر  على  يشترط  والمشتري  البائع  من  كلًا  ان  وهو  ازاً كالارتكازي، 

للآخر،   والمثمن  الثمن  الشرط   فإذا تسليم  وخالف  التسليم  عن  احدهما  امتنع 



 (437)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

 الضمني الارتكازي، ثبت للآخر خيار تخلف الشرط. 

صاحب الحق في المقام لا يتمكن من اثبات حقه، فيصل الدور إلى    وحيث ان

 التحالف الموجب لانفساخ العقد ظاهراً ويترتب عليه جواز تصرف كل من الطرفين 

للبائع  مشغولة  ذمته  بان  يعلم  كان  الحق حيث  صاحب  العوضين ظاهراً، ولكن  في 

لف الشرط وهو امتناع  بثمن المبيع، فيريد تفريغ ذمته بفسخه العقد بمقتضى خيار تخ 

 البائع عن تسليم المبيع. 

الحق   لصاحب  ثبت  وان  الشرط  تخلف  خيار  بان  ذلك  عن  اجيب  وقد 

مش ام  بايعا  أكان  سواء  بينهما  ترالواقعي،  التحالف  وقوع  بين  ملازمة  لا  انه  الا  يا، 

وفسخ صاحب الحق العقد، حيث انه قد لا يلتفت إلى ثبوت هذا الخيار له، وإذا كان 

 منه الفسخ، اذ لا ملازمة بين ثبوت الخيار وبين الفسخ واعماله. تا فانه لا يتطلبفملت

لعقد بخيار تخلف افالنتيجة: ان التحالف بينهما لا يستلزم فسخ صاحب الحق  

 الشرط، حيث انه لا ملازمة بينهما، هذا. 

واقعا  العقد  لانفساخ  موجب  التحالف  ان  يقال:  ان  الجواب  في  والصحيح 

كم بغرض انّاء الخصومة وقلع مادة النزاع، لا انه موجب لانفساخ العقد ابحكم الح

الا إنّا الخصومة   ه ظاهراً، اذ لو كان العقد منفسخاً ظاهراً لا واقعاً، فلا يترتب علي

العوضين  في  المتبايعين  من  كل  تصرف  جواز  واما  ثانياً،  الترافع  جواز  وعدم  ظاهراً 

ا الجواز  بهذا  اريد  ان  لأنه  كون لجفلا،  مع  يجتمع  لا  انه  عليه  فيرد  الواقعي،  واز 

المشتري والثمن في   باقٍ في ملك  المثمن  ان  اذ معنى كونه ظاهرياً  الانفساخ ظاهريا، 

الب ملك املك  انه  مع  واقعاً  المثمن  في  التصرف  للبائع  يجوز  كيف  هذا  ومع  ئع، 

 المشتري، وللمشتري التصرف في الثمن كذلك مع انه ملك البائع. 

الوجداني    وان العلم  مع  يجتمع  كيف  انه  ففيه  الظاهري،  الجواز  به  اريد 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (438)

المثمن جائزا ظاهرا  البائع في  ان يكون تصرف  انه لا يمكن  بداهة  انه   بالخلاف،  مع 

ملك للمشتري وجدانا وبالعكس، فإذاً لا مناص من الالتزام بان الانفساخ واقعي 

 لا ظاهري. 

لث درهماً وأودع الاخر درهمين، ثم  اما اذا أودع شخص عند ثالفرع الرابع:  

فقد احد الدراهم الثلاثة من دون تعيين للدرهم المفقود وانه لصاحب الدرهمين أو  

الواحد،   الدرهم  جهة  ولصاحب  من  أو  بالحال  الودعي  جهل  جهة  من  اما  هذا 

لاحدهما،   التالف  الدرهم  يكون  فبالنتيجة  الدرهمين،  مع  الواحد  الدرهم  اختلاط 

 هل يمكن تعيين الدرهم المفقود وانه لاحدهما خاصة أو لا؟.  كففي مثل ذل

 والجواب: ان هنا قولين:  

باعطاالأول المسالة  في  الاصحاب  بين  المشهور  هو  ما  لصاحب   ء:  درهم 

باعطاء   بينهما نصفين  فيقسم  الباقي  الدرهم  واما  الدرهمين لأنه حقه على كل حال، 

 لدرهم الواحد.  انصفه لصاحب الدرهمين ونصفه الاخر لصاحب 

التنصيف،   هذا  على  تدل  التي  السكوني  برواية  التقسيم  هذا  على  استدل  وقد 

خذ بها من ناحية الدلالة، الا  وهذه الرواية وان كانت تامة دلالة ولا مناص من الا

سندا، ضعيفة  اسناد لأنّ    انّا  في  وروده  غير  توثيقه  يثبت  لم  وهو  النوفلي  سندها  في 

 يجدي.  كامل الزيارات وهو لا

ما نسب إلى الشهيد الأول من ان الدرهمين الباقيين تقسم بينهما أثلاثاً،   والثاني:

ويعطى   الدرهم  وثلث  درهم  الدرهمين  لصاحب  الواحد لفيعطى  الدرهم  صاحب 

ان   هو  الدراهم  هذه  في  الشركة  مقتضى  بان  ذلك  على  استدل  وقد  الدرهم،  ثلثا 

ية السكوني فهي ضعيفة سنداً فلا يمكن  االخسارة تقع بينهما حسب النسبة، واما رو

 الاعتماد عليها هذا. 



 (439)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

ظاهري،  حكم  نصفين  إلى  الدرهم  تنصيف  بان  الأول  القول  على  أورد  وقد 

الحك جزما،  موهذا  للواقع  مخالف  ان لأنّ    الظاهري  اما  الواقع  في  المقسم  الدرهم 

تنصيف ليكون تمامه لصاحب الدرهمين أو تمامه لصاحب الدرهم الواحد، فيكون ا

هذا   وعلى  للواقع،  كلا   فإذامخالفاً  انتقال  بعدم  علم  فقد  النصفين،  بين  ثالث  جمع 

 النصفين اليه، وحينئذٍ فلا يجوز تصرفه فيه.

انه   وقد حيث  التنصيف  هذا  بان  تارة  ذلك:  عن  الاستاذ+  السيد  اجاب 

رأى   اذا  الولاية  باب  من  ذلك  للشارع  اذ  بينهما،  قهري  صلح  فهو  الشارع  بحكم 

واقعا  م منهما  كل  يملك  فإذاً  بانفسهما،  ذلك  على  يتصالحا  ان  لهما  ان  كما  فيه،  صلحة 

 اء أو الهبة.  شر النصف، وعلى هذا فلا مانع للثالث ان يجمع بينهما بال

القاعدة   وهذه  بينهما،  التنصيف  تقتضي  والانصاف  العدل  قاعدة  ان  واخرى 

 قاعدة عقلائية امضاها الشارع، هذا. 

 اً من القولين غير ثابت.ئوالصحيح ان شي

ناحية   من  ضعيفة  وهي  السكوني  رواية  الا  عليه  دليل  فلا  الأول،  القول  اما 

كره السيد الاستاذ+ من ان التنصيف صلح ذالسند كما تقدم، ومن هنا يظهر ان ما  

قهري بينهما من قبل الشارع ولاية، مبني على صحة هذه الرواية ومع عدم صحتها، 

 فلا وجه له. 

مورد  قواما   كل  في  وثبوتها  شرعاً،  ثابتة  غير  فهي  والانصاف  العدل  اعدة 

تمت، فلا تدل    وبحاجة إلى دليل ولا دليل على ثبوتها في المقام، واما رواية السكوني فل

 على ان التنصيف مبني على هذه القاعدة. 

ومن   الاشاعة،  بنحو  بينهما  الشركة  تحقق  على  مبني  فهو  الثاني  القول  وأما 

ا اذا    نالواضح  كما  الأول،  من  تكون  تارة  الشخصين  بين  الاشاعة  بنحو  الشركة 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (440)

بيع مشتركاً لماشتريا داراً أو ارضاً أو حنطة بنحو الشركة، فيكون كل جزء من اجزاء ا

بينهما بدون تمييز، واخرى تكون بمزج احد المالين بمال اخر كمزج لبن بلبن آخر أو 

وهكذا، اخر  بطحين  طحين  أو  اخر  بماء  قهراً،    ماء  بينهما  الشركة  تحصل  بالمزج  فان 

فيكون كل جزء من اجزاء هذا المال مشترك بينهما، فلا يمكن تعلق ملكية كل منهما 

 في ضمن مال اخر.  لبما له مستقلا ب

 والخلاصة، ان سبب الشركة اما العقد أو المزج ولا ثالث لهما. 

عدم، واما الثاني فلا  لوكلا السببين مفقود في المقام: اما الأول فهو مفروض ا

الدراهم، بين  المزج  ماله لأنّ    يتصور  ان  الامر  غاية  مستقلا،  له  لما  مالك  منهما  كلًا 

لا فإذاً  الاخر،  بمال  ضابط   مشتبه  ولا  العقدية  الشركة  ضابط  لا  المقام  على  ينطبق 

  الشركة المزجية القهرية. 

 .هذا تمام كلامنا في مباحث القطع

 دة نقاطعنتائج البحث متمثلة في 

التفصيلي، وما عن جماعة منهم   الامتثالان الامتثال الاجمالي في عرض  الأولى:  

ل الامتثال التفصيلي، اما بدعوى ان  طوالمحقق النائيني+ من ان الامتثال الاجمالي في  

المعتبر في العمل العبادي ان يكون معنونا بعنوان حسن ومقرب، وحيث ان العقل لا  

الامتثال بحسن  ان    يحكم  بد  لا  فلهذا  التفصيلي،  الامتثال  من  التمكن  مع  الاجمالي 

يكون في طوله، أو من جهة ان الانبعاث عن شخص الامر مقدم على الانبعاث عن  

إلى  اح النوبة  تصل  فلا  الامر،  شخص  عن  الانبعاث  يمكن  فطالما  الامر،  تمال 

 الانبعاث عن احتماله غير تام، بل لا يرجع إلى معنى صحيح.

انه لو شك في ان الامتثال الاجمالي، هل هو في طول الامتثال التفصيلي،  : ةالثاني



 (441)  .............................................................................. الامتثال الإجمال

المعتبر المقرب  عنوان  ان  الشك في  إلى  الشك  هذا  مرجع  العبادة،  في  فان كان   صحة 

قاعدة   فيه  والمرجع  المحصل  في  الشك  كان  لا،  أو  الاجمالي  بالامتثال  يحصل  هل 

التعي في  الشك  إلى  مرجعه  كان  وان  اصالة  ين الاشتغال،  فيه  فالمرجع  والتخيير،   

 البراءة، ولا فرق في ذلك بين ان يكون الشك في التعيين والتخيير شرعا أو عقلا.

الامتثال  الثالثة:   الخاص الاان  اسمها  بقصد  بالعبادة  الاتيان  ينافي  لا  جمالي 

 المميز وعنوانّا الخصوص، وانما ينافي قصد التمييز وهو غير معتبر.

لما كان ان الاالرابعة:   التكرار  ان هذا  الا  التكرار،  استلزم  متثال الاجمالي وان 

 بداع الهي فهو انقياد، والانقياد من اظهر مصاديق العبودية.  

 ن التكرار لعب وعبث بالعبادة مع التمكن من الامتثال التفصيلي. ا ودعوى:

انه كان بداع الهي، فيكون مصداقا للان  ياد قمدفوعة، أولاً: ان التكرار حيث 

 والاطاعة لا لعنوان اللعب والعبث. 

ان  له غالباً هو  الامتثال الاجمالي لا يكون بلا مبرر، والمبرر  اختيار  ان  وثانياً: 

ا اصعب  لتالامتثال  الفحص وهي  أو  الاجتهاد  عملية  إلى  بحاجة  يكون  قد  فصيلي، 

انه في طوله،   المبرر حيث  اختاره، وهذا  فلذلك  الاجمالي  الامتثال  من  لهذا لا فعليه 

في مرحلة    ينافي قصد القربة، ومن هنا لا يكون التكرار لعبا وعبثاً لا بأمر المولى ولا

 التطبيق. 

الانصاري+الخامسة:   شيخنا  فروع،  ق  ان  عدة  المسالة  هذه  ذيل  في  ذكر  د 

 وذكرنا جملة منها كما مر. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (442)

 ن ـــــالظ 

 مبحث الظن 

 يقع الكلام في عدة مقامات: 

حجية الظن ذاتية كحجية القطع، أو انّا جعلية وبحاجة    هل ان  المقام الأول:

 اً؟إثباتإلى عناية زائدة ثبوتا و

الثاني: انه مستحيل  فهاذا لم تكن حجية الظن ذاتية،    المقام  أو  ل يمكن جعلها 

 من جهة استلزامه المحال، كاجتماع النقيضين أو الضدين أو تحليل الحرام؟ 

الثالث:   المقالمقام  في  البناء  ذاتية،  ابعد  لا  الظن جعلية  حجية  ان  على  الأول  م 

والبناء في المقام الثاني على ان جعلها ممكن ثبوتاً، يقع الكلام في مقتضى الاصل الأولي 

 د الشك في حجية الظن في مقام الاثبات. عن

الرابع: الامارات    المقام  حجية  هو  وهل  الخاصة،  الحجية  ادلة  مقتضى  في 

 وط، وما مدى سعتها وضيقها. الخاصة مطلقاً أو مشروطة بشر 

الخامس: وما    المقام  الظن،  مطلق  حجية  هو  وهل  العامة،  الادلة  مقتضى  في 

 مدى صحتها وامكان الاعتماد عليها.

فلا شبهة في ان حجية الظن ليست ذاتية لا الذاتي في   ا الكلام في المقام الأول،أم 

ا لم تكن حقانيتها مضمونة  لمطريقية الظن وان كانت ذاتية، الا انّا  لأنّ    باب المنطق، 

كالقطع فلا تتصف بالحجية، ولا الذاتي في باب البرهان، بمعنى حكم العقل بلزوم 

ال في  كما  طبقه  على  منجز قطالعمل  فانه  كالقطع،  والمعذرية  المنجزية  بمعنى  ولا  ع، 

 للواقع على تقدير الاصابة ومعذر على تقدير الخطأ. 

ن من صغريات قاعدتي حسن العدل وقبح وومن هنا، قلنا ان حجية القطع تك



 (443)  .................................................................................... الظـــــن

الطاعة   وهو  المولى  لحق  اداء  انه  بلحاظ  عدل  بالقطع  العمل  ان  اساس  على  الظلم، 

لأنّ ظلم،  ليس    اومخالفته  الظن  ان  المعلوم  ومن  الطاعة،  حق  وهو  لحقه  تفويت 

التام،  لأنّ    كذلك، الانكشاف    انتفى  فإذاحجية القطع ومنجزيته من لوازم انكشافه 

دليل،   مالتا إلى  بحاجة  فهو  التعبدية  المنجزية  ثبوت  واما  الوجدانية،  المنجزية  انتفت 

زاً وجدانا، واما تعبدا نجوحيث ان انكشاف الظن ليس بتام، فلا يصلح ان يكون م

الظن رافعاً لموضوع قاعدة  فهو بحاجة إلى دليل يدل على حجيته، وعليه فلا يكون 

بيان،  بلا  العقاب  اللأنّ    قبح  ليس قموضوع  الظن  ان  والفرض  البيان،  عدم  اعدة 

 بيانا. 

ذاتا  بيانا  وبكلمة، ان الاصل الأولي في موارد الامارات الظنية التي لا تكون 

حق  ق  وعقلاً  قاعدة  الشك،  موارد  في  الأولي  الاصل  بان  قلنا  لو  نعم  التامين،  اعدة 

عني لا يحتاج يالطاعة يعني قاعدة الاشتغال، كان تنجيز الظن للواقع ذاتيا كالقطع،  

إلى دليل، بل يكفي في تطبيق هذه القاعدة احراز التكليف الواقعي بالاحتمال فضلا 

ق بين القطع وبين الظن والاحتمال، فمنجزية  فر عن احرازه بالظن به، وعلى هذا فلا  

الجميع للتكليف الواقعي ذاتية بمعنى انّا لا تحتاج إلى دليل، ولكن سياتي في محله ان  

المبن قاعدة    ىهذا  لا  الطاعة  حق  قاعدة  الشك  موارد  في  الأولي  الاصل  ان  وهو 

دة التامين، اعالتامين، غير صحيح، فالصحيح هو ان الاصل الأولي في تلك الموارد ق

 هذا من ناحية. 

ومن ناحية اخرى، ان المحقق الخراساني+ قد نسب إلى بعض المحققين حجية 

هذا المقام لسقوط التكليف وفراغ الذمة،    الظن في مقام الامتثال، وكفاية الظن به في 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (444)

 .  (1)ثم قال: ولعل وجه ذلك ان دفع الضرر المحتمل غير واجب

ك التعليل اي تعليل  التكليف بعدم  فاولكن هذا  بالامتثال في سقوط  الظن  ية 

محصل، معنى  إلى  يرجع  لا  المحتمل  الضرر  دفع  حجية  لأنّ    وجوب  ان  ذلك  معنى 

تتو الامتثال  مقام  في  العقاب، ق الظن  اي  المحتمل  الضرر  دفع  عدم وجوب  على  ف 

وهو يتوقف على عدم تنجز التكليف في الواقع في هذا المقام، وهو يتوقف على عدم  

 الظن فيه، فيلزم حينئذ توقف حجية الظن على عدم حجية الظن. ة حجي

الضرر   دفع  وجوب  على  يتوقف  التكليف  تنجز  ان  التعليل  هذا  لازم  وأيضاً 

وه في    والمحتمل،  والعقوبة  ضرر  فلا  والا  الواقع،  في  التكليف  تنجز  على  يتوقف 

 البين. 

ما جاء في  تعليل  المحقق الخراساني+ من  ما ذكره  ان  كلمات بعض   وبكلمة، 

المحققين من الاكتفاء بالامتثال الظني في سقوط التكليف عن الذمة، بان ذلك مبني 

م الاكتفاء بالامتثال الظني  دعلى عدم وجوب دفع الضرر المحتمل، ولازم ذلك ان ع 

إلى  يرجع  لا  المحتمل،  الضرر  دفع  وجوب  قاعدة  على  مبني  التكليف،  سقوط  في 

 ه+ يتضمن امرين:  كرما ذلأنّ   معنى معقول، وذلك

الأول: ان حجية الظن بالامتثال في سقوط التكليف عن الذمة، ترتبط بحكم  

 العقل بعدم وجوب دفع الضرر المحتمل.

عدم ان  الضرر    الثاني:  دفع  وجوب  بقاعدة  يرتبط  ذلك  في  بالامتثال  حجيته 

   المحتمل، وكلا الامرين لا يرجع إلى معنى محصل.

لأمرين نقدّم مقدمة، وهي أن الشك في الامتثال  ا  وقبل الدخول في نقد هذين

 

 . 275اية الاصول ص فك(1)



 (445)  .................................................................................... الظـــــن

الاحتياط وقاعدة   الاشتغال ووجوب  لقاعدة  الذمة مورد  التكليف وفراغ  وسقوط 

ب، ولا فرق بين أن يكون الشك في الامتثال بدرجة الظن  اوجوب دفع احتمال العق

حجية    لىطالما لم يكن هناك دليل على حجية الظن، وأما إذا فرضنا أن هناك دليلًا ع

الظن بالامتثال وسقوط التكليف وفراغ الذمة فيكون دليل حجية الظن واراداً على 

ب لها  ورافعاً  المحتمل  العقاب  دفع  ووجوب  الاشتغال  موضوعها اقاعدة  رتفاع 

إثبات  أي  الإثبات  مقام  في  الظن  حجية  دليل  أن  كما  العقاب،  احتمال  وهو  وجداناً 

و التأمين  قاعدة  على  وارد  عدم راالتكليف  وهو  وجداناً  موضوعها  بارتفاع  لها  فع 

البيان، وأما إذا لم يكن هناك دليل على حجية الظن بالامتثال فيصل الدور إلى قاعدة  

 لاحتياط وقاعدة وجوب دفع العقاب المحتمل. االاشتغال ووجوب 

وعلى هذا، فقاعدة الاشتغال في طول دليل حجية الظن حيث إن دليل حجية 

لها   رافع  قاعدة  باالظن  جريان  عدم  يكون  كيف  فإذاً  وجداناً،  موضوعها  رتفاع 

الاشتغال وعدم وجوب دفع الضرر المحتمل أي العقاب سبباً لحجية الظن بالامتثال  

القاعدة،    ومنشأً  هذه  لجريان  ومنشأ  سبب  المقام  هذا  في  الظن  حجية  عدم  بل  لها؟ 

حجيته   وعدم  جريانّا  عن  مانعة  فيه  الظن  حجية  أن  كيف  عدباعتبار  فإذاً  المانع،  م 

يعقل أن يكون عدم جريان هذه القاعدة سبباً وعلّة لحجية الظن بالامتثال فإنّا تتبع  

ق البحث عن  من  أولاً  بد  فلا  عليها، يدليلها،  قيامه  الظن وعدم  دليل على حجية  ام 

 . لم يتمكن من إثبات حجيته فيصل الدور إلى هذه القاعدة فإذا

 :رين م ومن هنا يظهر حال كلا الأ

حجية الظن بالامتثال في سقوط التكليف عن الذمة لا  فلأنّ  أما الامر الأول،  

المحتمل،   الضرر  دفع  بعدم وجوب  العقل  تتوقف على حكم  ان  اريد لأيعقل  ان  نه 

بالضرر المحتمل، الضرر الدنيوي، ففيه ان حكم العقل بعدم وجوب دفعه لا يرتبط  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (446)

عن الذمة، اذ لا ربط بين المسالتين اصلا،   يفبحجية الظن بالامتثال في سقوط التكل

به   اريد  وان  به،  العمل  في  ولا  بالظن  العمل  ترك  في  دنيوي  ضرر  لا  انه  لوضوح 

الو فمن  الاخروي،  ومقام ا الضرر  الواقع  في  التكليف  تنجز  على  يتوقف  انه  ضح 

ن كاالامتثال عند الشك فيه، ضرورة انه لولا تنجزه بقاعدة الاشتغال والاحتياط ما  

العقاب احتمال  فإن    ،هناك  الظن  دليل حجية  القاعدة في طول  أن هذه  المعلوم  ومن 

بارتفا القاعدة ورافع لها  دليل على حجيته فهو وارد على هذه  موضوعها وهو   عدل 

القاعدة   هذه  إلى  الدور  فعندئذٍ يصل  دليل على حجيته  يدل  لم  العقاب، وإن  احتمال 

فإذاً كيف يعقل أن يكون    ،ية الظن في المقامحجفتكون هذه القاعدة في طول دليل و

عدم جريان هذه القاعدة سبباً لحجية الظن ؟ كما ان عدم وجوب دفعه، منوط بعدم  

 قع. اتنجز التكليف في الو

بعدم   منوط  العقل  بحكم  المحتمل  العقاب  دفع  وجوب  عدم  ان  فالنتيجة: 

الع دفع  وجوب  ان  كما  له،  ومعلول  الواقع  في  التكليف  مرتبط  قاتنجز  المحتمل  ب 

بتنجز الواقع ومعلول له، واما حجية الظن بالامتثال فهي تتوقف على وجود الدليل 

فيه، ونتيج دليل عليها فهو حجة  فان دل  العقاب على   ةعليها،  احتمال  حجيته عدم 

 مخالفة التكليف وان كان الظن بالامتثال غير مطابق له. 

حجية الظن بالامتثال في سقوط    دموأما الامر الثاني، فلا يمكن ان يتوقف ع

التكليف عن الذمة على حكم العقل بوجوب دفع الضرر المحتمل، فان وجوب دفعه 

ن سببا وعلة لعدم حجية الظن به، بل عدم  ومربوط بتنجز الواقع ومعلول له ولا يك

رافعة   فهي  حجيتها  على  دليل  هناك  كان  فلو  عليها،  الدليل  عدم  جهة  من  حجيته 

 وهو العقاب. رلاحتمال الضر

المقام ان كان يحكم بقاعدة قبح العقاب بلا  العقل في  فتحصل مما ذكرناه: ان 



 (447)  .................................................................................... الظـــــن

كان لا يحكم بقاعدة التامين   بيان، فهو رافع لموضوع قاعدة دفع الضرر المحتمل، وان

في المقام من جهة ان الشك فيه في السقوط وفراغ الذمة بعد الثبوت واشتغال الذمة،  

 دفع الضرر المحتمل وهي قاعدة الاشتغال. دةفالمرجع فيه قاع

النتيجة، وهي ان حجية الظن ليست ذاتية كالقطع  إلى هنا قد وصلنا إلى هذه 

 في مرحلة سقوطه. لالا في مرحلة ثبوت التكليف و

 وأما الكلام في المقام الثاني فيقع في موردين: 

م قيل  عما  النظر  وبقطع  نفسه  في  للظن  الحجية  جعل  ان  استلزامه ن  الأول: 

 المحال، هل هو ممكن أو لا؟ 

الثاني: ان المحاذير التي قيل بان جعل الحجية للظن يستلزمها، هل تبتني على 

 اساس واقعي أو لا؟ 

الكلام الحجية    اما  جعل  ان  الانصاري+  شيخنا  ذكر  فقد  الأول،  المورد  في 

 للظن في نفسه بمكان من الامكان، وقد استدل على ذلك بأمرين: 

اذا رجعنا إلى وجداننا، لا نرى ما يدل على استحالة جعل الحجية  :  الأول انا 

 للظن.

الواقع، الا الوجود في  الوجدان وان كان لا يدل على عدم  ان عدم  انه   الثاني 

يكفي في امكان جعل الحجية للظن احتمال امكانه، وذلك للسيرة العقلائية التي قد 

رد الشك في امكان شيء أو امتناعه،  واجرت على اصالة الامكان كقاعدة عامة في م

على  يدل  دليل  هناك  يكن  ولم  واستحالته  وجوده  امكان  في  شك  اذا  شيء  وكل 

 هذا.   ،(1)استحالته، بنى العقلاء على امكانه

 

 . 24 – 25ائد الاصول ص (فر1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (448)

 وقد أورد عليه المحقق الخراساني+ بوجوه:  

الأول: امتناعه    الوجه  أو  فيه  الشك  عند  شيء  امكان  على  العقلاء  بناء  ان 

عند ة  كقاعد عليه  الامكان  اثار  ترتيب  على  بنوا  انّم  يحرز  لم  اذ  مسلم،  غير  عامة 

 الشك. 

الثاني: فيه    الوجه  الشك  امكان شيء عند  بناءهم على  لو سلمنا  امتناعه أانا  و 

وترتيب اثاره عليه، الا ان هذا البناء منهم انما يكون حجة اذا احرزنا امضاء الشارع 

لسيرة لو كانت فليست مرتكزة في الاذهان وثابتة في ا  هذه لأنّ    له، ولكنا لم نحرزه،

اعماق نفوسنا، بحيث يكفي في امضائها عدم الردع عنها، بل لا بد من وجود دليل  

 قام الاثبات، والفرض عدم وجوده.معلى الامضاء في 

الثالث: العقلائية    الوجه  الظن من الآيات والروايات والسيرة  ادلة حجية  ان 

دلت    فإذاادل دليل على امكان شيء وقوعه في الخارج،  لأنّ    انّا،مككافية في اثبات ا 

على  القطعية  بالأولوية  دلت  فقد  الاثبات،  مقام  في  الظن  حجية  على  الادلة  تلك 

عند امكانّ الامكان  على  العقلاء  سيرة  دعوى  إلى  حاجة  لا  فإذاً  الثبوت،  مقام  في  ا 

 ليه.ع  الشك فيه، كيف فان الوقوع اخص من الامكان ومتفرع

الشيخ+   مراد  ان  بتقريب:  الاشكالات،  هذه  عن  الاستاذ+  السيد  واجاب 

اصالة  ان  الواضح  ومن  المولى،  كلام  ظهور  اي  الظهور  اصالة  الامكان  اصالة   من 

الظهور من الاصول العقلائية وقد جرت سيرتهم القطعية على العمل بها وهي ممضاة 

حت عندهم  متبعة  الاصالة  وهذه  الشارع،  قبل  ثبوت  ى  من  استحالة  في  الشك  عند 

قال المولى: )أكرم كل عالم(، كان ظهوره في وجوب اكرم كل    فإذامدلول كلام المولى،  

اليد رفع  يجوز  ولا  ومتبعا،  حجة  مدلوله    عالم  ثبوت  استحالة  احتمال  بمجرد  عنه 

 بسبب أو آخر وهو وجوب اكرام جميع العلماء، ما لم يقطع باستحالة ذلك.  



 (449)  .................................................................................... الظـــــن

من ان انعقاد بناء العقلاء على اصالة الامكان   -ذكر في الكفاية  وعلى هذا، فما 

انه مسلم ولكن لا يكون حجة، تقدير  حجيته  لأنّ    كقاعدة عامة غير مسلم، وعلى 

لا اصل له،   -احراز انه ممصنى شرعاً وهو غير محرز، فلهذا لا يكون حجةبمرتبطة  

الظهور، ولا العقلاء عليها ش  فان مراد الشيخ من اصالة الامكان اصالة  بناء  بهة في 

   .(1) وامضاء هذا البناء، فإذاً لا يرد على الشيخ+ لا الوجه الأول ولا الوجه الثاني

الاستا السيد  ذكره  ما  ان  خفي  اصالة  ذوغير  من  الشيخ+  مراد  ان  من   +

الامكان اصالة الظهور التي هي متبعة عند العقلاء بحاجة إلى قرينة تدل على ذلك،  

ا اصالة    نهوالمفروض  الامكان  اصالة  من  مراده  ان  على  الشيخ+  كلام  في  قرينة  لا 

باصالة   التمسك  جواز  بين  الفرق  اذ  موجودة،  الخلاف  على  القرينة  بل  الظهور، 

الفراغ عن حجية هذه الاصالة  عالظهور   بعد  الواقع  ثبوته في  استحالة  الشك في  ند 

واضح، المقام  امكلأنّ    وبين  في  هو  انما  الشيخ+  للظن    انكلام  الحجية  جعل  نفس 

الاثبات،   مقام  في  هي  فإنما  الظهور  اصالة  حجية  واما  الثبوت،  مقام  في  واستحالته 

في   الشك  موارد  في  حتى  ثابتة  انّا  الامر  احتمال  ا غاية  مجرد  ان  ضرورة  لاستحالة، 

 الاستحالة لا يكون مبرراً لرفع اليد عن اصالة الظهور. 

المقام في  الكلام  محل  ان  ثبوتا ا  وبكلمة،  للظن  الحجية  امكان جعل  في  هو  نما 

امكان  في  شك  اذا  انه  بدعوى  المرحلة،  هذه  إلى  ناظر  الشيخ+  وكلام  واستحالته، 

فم للظن واستحالته،  الحجية  يقطع  قجعل  لم  ما  الامكان كقاعدة عامة  الاصل  تضى 

مقام   في  الظهور  اصالة  الامكان  اصالة  من  مراده  يكون  ان  يمكن  ولا  بالاستحالة، 

استحالة  الا احتمال  بمجرد  عنها  اليد  رفع  المقام، ولا يجوز  هذا  ثبات وانّا حجة في 

 

 . 90ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (450)

 ثبوته في الواقع ما لم يقطع بالاستحالة.  

م الشيخ+ وحمل اصالة الامكان في كلامه على  وتوجيه السيد الاستاذ+ كلا

عند  والواقع  الثبوت  مرحلة  في  الامكان  اصالة  بين  الخلط  على  مبني  الظهور    اصالة 

وهذا ا الاثبات،  مقام  في  الظهور  اصالة  وبين  واستحالته  الجعل  امكان  في  لشك 

اثر ولا  بقرينة،  إلا  عنه  اليد  رفع  يجوز  ولا  العقلائية  بالسيرة  حجة  لمجرد    الظهور 

احتمال ان ثبوته في الواقع مستحيل، فان هذا الاحتمال لا يهدم الظهور على الفرض، 

الظهو انه طالما يكون  الواضح  المذكور ولا  ر  ومن  اثر للاحتمال  فهو حجة ولا  باقيا 

 قيمة له في مقابل الظهور.

فالنتيجة: ان محل الكلام في المقام بين الاصوليين منهم شيخنا الانصاري+،  

ما هو في امكان اصل جعل الحجية للظن واستحالته في مقام الثبوت والواقع، لا في  نا

الاطلا في  الكلام  ظهور  باصالة  التمسك  مع    قجواز  الاثبات  مقام  في  العموم  أو 

عن  الفراغ  بعد  الاحتمال  لهذا  اثر  لا  انه  ضرورة  الواقع،  في  ثبوته  استحالة  احتمال 

 د الاستاذ+ اجنبي عما هو محل الكلام في المقام.يانعقاد الظهور، فإذاً ما ذكره الس

ذكره   ما  على  وارد  الخراساني+  المحقق  من  الأول  فالاشكال  هذا،  وعلى 

ان يكون جزافا وبلا  لأنّ    وذلك  +،الشيخ يمكن  العمل بشيء لا  العقلاء على  بناء 

البناء، وعليه     شك في ان جعل الحجية للامارات الظنية هل هو   فإذانكتة تبرر ذلك 

ممكن أو انه مستحيل، ففي مثل ذلك لا يعقل بناء العقلاء على انه ممكن، فان معنى 

وتع جزافا  شيء  على  العقلاء  بناء  هو  في بدذلك  يتصور  لا  وهو  مبرر  اي  بدون  ا 

التعبد انما يتصور في العمل بالاحكام الشرعية، باعتبار ان وظيفة العبد  لأنّ    بنائهم،

الع عمل  واما  تعبدا،  بها  وبدون  قالعمل  تعبداً  يكون  ان  يتصور  لا  فهو  بشيء،  لاء 

 العلم بوجه عملهم.  



 (451)  .................................................................................... الظـــــن

بنيا على نكتة وهي انّا م  مثلًا عملهم باخبار الثقة دون غيرها، لا محالة يكون

اقوى من غيرها في الكشف عن الواقع واقرب منها، ولا يمكن ان يكون تعبدا، وإلا  

   فما هو المبرر لعملهم باخبار الثقة دون غيرها؟

في   نكتة  على  مبنيا  يكون  محالة  لا  بشيء  العمل  على  العقلاء  بناء  ان  فالنتيجة: 

كما هو الحال في جعل الاحكام الشرعية في  ه  المرتبة السابقة وهي تدعوهم إلى العمل ب

إلى   المولى  تدعو  السابقة وهي  المرتبة  واقعية في  هناك ملاكات  فان  المقدسة،  الشريعة 

يكون ان  يمكن  فلا  اصالة   جعلها،  على  العقلاء  بناء  يعقل  فلا  هذا  وعلى  جزافا، 

 الامكان عند الشك في الاستحالة، اذ ليس هناك نكتة تبرر ذلك البناء.

بناء  و انه على تقدير تسليم  الثاني من المحقق الخراساني+، وهو  أما الاشكال 

امضاء  احراز  يمكن  فلا  الاستحالة،  في  الشك  عند  الامكان  اصالة  على  العقلاء 

هذا لأنّ    شارع له، وبدون احرازه لا يكون حجة فلا يمكن المساعدة عليه، وذلكلا

الامضاء   في  يكفي  لا  انه  على  مبني  هو عدالاشكال  بل  الشارع  قبل  من  الردع  م 

كذلك، ليس  الامر  ولكن  عليه،  يدل  دليل  إلى  كانت لأنّ    بحاجة  اذا  العقلاء  سيرة 

  م يعملون بهذه السيرة في زمانه’نّمستمرة إلى زمان النبي الاكرم’ بين الناس وا

عن   الردع  من  بد  فلا  المولى،  لغرض  ومنافية  السيرة خاطئة  هذه  كانت  فلو  وامامه، 

لها ل  العم الشارع  امضاء  عن  كاشف  فهو  بها،  العمل  عن  ردع  يرد  لم  اذا  واما  بها، 

ومسمع  مرأى  في  بها  الناس  عمل  امام  الشارع  سكوت  ان  لوضوح  اياها،  وتقريره 

 ل على امضائها وقبولها.دمنه، ي

وأن شئت قلت: ان الشارع جاء بشريعة لتصحيح اخطاء العقلاء في سلوكهم  

 سكوت الشارع عن سلوكهم الخاطيء؟ قلواعمالهم، فإذاً كيف يع

سيرة العقلاء اذا جرت على نّ  لأ  وأما الاشكال الثالث منه+ فهو وارد عليه،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (452)

محالة   فلا  وحجيتها،  الظنية  بالامارات  امكان تالعمل  يرون  العقلاء  ان  عن  كشف 

جعل الحجية لها، وإلا فلا يعقل بناؤهم على العمل بها في الخارج، ضرورة ان وقوع  

 في الخارج ادل دليل على امكانه وإلا لم يقع. ء الشي

العقلاء،   ودعوى: سيرة  العلمية  غير  الامارات  حجية  على  الدليل  عمدة  ان 

امضاء الشارع لها، والكاشف عن الامضاء   وهي انما تصلح ان تكون دليلا اذا ثبت 

 دمعدم الردع عنها، وعدم الردع انما يكون كاشفا عن الامضاء الجزمي على تقدير ع

بالامضاء، لاحتمال   فلا جزم  احتمال الاستحالة  واما مع  لها،  الحجية  استحالة جعل 

يكون   ان عدم الردع مستند إلى الاستحالة في الواقع، وعلى هذا فسكوت الشارع لا

دليلا قطعياً على الامضاء، وبدون القطع به لا قطع بحجية السيرة، فإذاً دلالة السيرة  

 فرع احراز امكان حجيتها من الخارج.ة على حجية الامارات الظني 

اذا    مدفوعة: العلمية  بالامارات غير  العمل  الجارية على  العقلائية  السيرة  بان 

الة يقوم الشارع بردعها ومنع الناس عن  كانت خاطئة ومنافية لغرض الشارع، فلا مح

ية ارلم يقم بذلك فهو كاشف عن الامضاء، باعتبار ان هذه السيرة ج  فإذاالعمل بها،  

مجتمع  من  جزء  انّم  باعتبار  وغيرهم،  له  التابعين  من  زمانه’  في  بها  العمل  على 

الذ وهدفه  بغرضه  ويضر  باطلا  بها  العمل  كان  فلو  عنهم،  خارجون  لا    ي العقلاء 

اجل الله تعالى من  الردع عنه   هارسله  العمل بها، وعدم  يردعهم عن  فلا محالة كان   ،

به العمل  وان  لها  الامضاء  عن  احتمال   اكاشف  ومجرد  الشارع،  لغرض  موافق 

 الاستحالة، لا يمنع من الردع، فالنتيجة ان هذا الاشكال وارد على الشيخ+.  

ا من  الشيخ+  ذكره  ما  ان  تبين  قد  هنا  في    نإلى  الشك  عند  الامكان  اصالة 

الاستحالة من الاصول العقلائية، لا يمكن المساعدة عليه، لما عرفت من عدم ثبوت  

 لعقلاء على هذه الاصالة، هذا من ناحية. ا البناء من



 (453)  .................................................................................... الظـــــن

من  بمكان  نفسه  في  الظنية  للامارات  الحجية  جعل  ان  اخرى،  ناحية  ومن 

 الامكان.

في الثاني،  المورد  في  الكلام  الحجية  قوأما  جعل  ان  توهم  التي  المحاذير  في  ع 

 للامارات الظنية يستلزمها وهي متمثلة في ثلاثة:  

للاماالأول:   الحجية  جعل  اجتماع  راان  محذور  إلى  يؤدي  العلمية  غير  ت 

الضدين أو المثلين بنحو الجزم أو الاحتمال وهو محال مطلقاً ولو كان بنحو الاحتمال،  

يجعللأنّ    وذلك التي  تكون هالامارة  وقد  للواقع  مطابقة  تكون  قد  حجة  الشارع  ا 

وكلاهما محال،   ينمخالفة له، فعلى الأول يلزم اجتماع المثلين، وعلى الثاني اجتماع الضد

دليل  دل  إذا  فحينئذٍ  يومها،  الجمعة في  الظنية على وجوب صلاة  الامارة  قامت  فلو 

فيها، وهما وجوبها الواقعي    على حجيتها، فان كانت مطابقة للواقع لزم اجتماع المثلين 

 ووجوبها الظاهري وهو محال، وان كانت مخالفة للواقع لزم اجتماع الضدين فيها. 

ل الحجية للامارات غير العلمية، يستلزم محذور القاء المكلف في  جعان  الثاني:  

الملزمة،   المصلحة  تفويت  أو  الملزمة  وجوب    فإذاالمفسدة  على  الظنية  الامارة  قامت 

في الواقع حراما، فان جعل الحجية لها يستلزم ايقاع المكلف في الحرام بما    نشيء وكا

لى حرمة شيء وكان في الواقع واجبا، فان  ع  فيه من المفسدة الملزمة، واذا قامت امارة

 جعل الحجية لها يستلزم تفويت الواجب عنه بما فيه من المصلحة الملزمة. 

الظنية للامارة  الحجية  جعل  ان  أو    ،والخلاصة،  الضدين  اجتماع  يستلزم  اما 

تفويت   أو  المفسدة  في  المكلف  القاء  أو  النظري،  العقل  بحكم  محال  وهو  المثلين 

 وهو قبيح.  نهالمصلحة ع

الغرض  الثالث:   نقض  يستلزم  قد  الظنية  للامارات  الحجية  جعل  ان 

الشريعة  في  الواقعية  الاحكام  جعل  وراء  من  المولى  غرض  ان  حيث  التشريعي، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (454)

الاغراض   ةالمقدس على  حفاظا  المصالح  من  فيها  بما  بمتعلقاتها  والاتيان  امتثالها  هو 

ه ومع  تفويتها،  وعدم  الالزامية  الاحكام   ذاالتشريعية  جعل  للمولى  يمكن  لا 

جعل   يمكن  لا  فلذلك  التشريعية،  الاغراض  تفويت  إلى  تؤدي  قد  التي  الظاهرية 

 وتؤدي إلى تفويتها، هذا.  ةالحجية للامارات التي قد تنافي الاغراض التشريعي

 وقد اجيب عن ذلك بعدة وجوه:  

الأول: الاشكالا  الوجه  هذه  ان  من  الخراساني+،  المحقق  ذكره  جميعا   تما 

لمؤديات   التكليفية  الاحكام  جعل  الحجية  جعل  من  المراد  يكون  ان  على  مبنية 

والاراد  الضدين  أو  المثلين  اجتماع  محذور  يلزم  فعندئذ  الظنية،  والكراهة    ةالامارات 

والحب والبغض والمصلحة والمفسدة، وكل ذلك مستحيل في الاحكام التكليفية، بل 

المنجزية مطابقة  و  المراد من جعلها جعل  كانت  ان  فانّا  الواقع،  إلى  بالنسبة  المعذرية 

   .هذا (1) للواقع، كانت منجزة له والا فمعذرة، فإذاً لا موضوع للمحاذير المذكورة

 مجالاً واسعاً:  هولكن للمناقشة في

أولاً: لماِ سوف يأتي في ضمن البحوث القادمة، من ان معنى الحجية ليس هو  

امران منتزعان من امضاء الشارع للسيرة العقلائية الجارية    ما المنجزية والمعذرية، لأنّ

على العمل باخبار الثقة وظاهر الالفاظ ونحوهما، فانه بعد الامضاء الشرعي، ينتزع  

المن بعد  جالعقل  الامارات  منتزعتان تعرضان على  فإذاً هما صفتان  زية والمعذرية لها، 

 اتصافها بالحجية قهرا وبحكم العقل.

ع الاغماض عن ذلك وتسليم ان معنى الحجية المنجزية والمعذرية، الا  م  وثانياً:

ان جعلها لا يمكن ان يكون جزافا وبلا ملاك، وحينئذ فان كانت حجية الامارات  

 

 . 277(كفاية الاصول ص 1)



 (455)  .................................................................................... الظـــــن

الم عن  عبهذا  ناشئة  غير    المبادئنى  الاخرى  للاحكام    المبادئوالملاكات  والملاكات 

ء الاحكام الظاهرية  مبادئ، مثلا  احدالشرعية الواقعية من دون اجتماعهما في شيء و

الاحكام الواقعية الشرعية قائمة بمتعلقاتها، فإذاً لا تنافي   مبادئكالحجية قائمة بها، و

والملاكات   المبادئفي مرحلة الجعل، وان كانت ناشئة عن   ولا   المبادئبينهما في مرحلة 

ا الشرعية  الاحكام  بين  التنافي  فمحذور  مؤدياتها،  في  والاحكام لوا الواقعية  قعية 

الظاهرية باق على حاله، بدون فرق بين ان يكون الحكم الظاهري عبارة عن الحكم 

مثلا، كالحجية  الوضعي  الحكم  أو  الظاهرلأنّ    التكليفي  مخالفاً   يالحكم  كان  اذا 

للحكم الواقعي، بان يكون الحكم الظاهري الوجوب والحكم الواقعي الحرمة، لزم  

والمف المصلحة  وهو    سدةاجتماع  والبعض  والحب  والكراهة  والارادة  واحد  شيء  في 

 محال.

لا   فأيضاً  الزاميا،  الواقعي  والحكم  ترخيصيا  الظاهري  الحكم  كان  إذا  وأما 

 ، هذا.  المبادئلة حيمكن اجتماعهما في مر

جعل  هو  الظنية  للامارات  الحجية  جعل  معنى  ان  سلمنا  لو  انا  إلى  اضافة 

الظاهرية  التكليفية  المصلحة في  لم  الاحكام  ناشئة عن  ؤدياتها، ولكنها احكام طريقية 

من   شيء  يلزم  ولا  الواقعية،  الاحكام  وبين  بينها  تنافي  فلا  وعليه  جعلها،  نفس 

الحكم الظاهري الطريقي ليس من سنخ الحكم الواقعي حتى  لأنّ    المحاذير المتقدمة،

 له.يكون في صورة المطابقة مماثلا له وفي صورة المخالفة مضاداً 

الحكم الحقيقي لأنّ    وقد اجيب عن ذلك، بان هذا لا يرجع إلى معنى محصل،

عن   ينشأ  الذي  الحكم  عن  عبارة  المعصية،  وقبح  الطاعة  لحق  موضوع  هو  الذي 

الذي    المصلحة في إذا فرض ان المصلحة انما هي في نفس جعل الحكم  متعلقه، وأما 

المولى مع خلو متعلقة عنها، فلا يمكن ان ون مثل هذا الحكم موضوعاً  يك  هو فعل 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (456)

الطاعة، عليه  لأنّ    لحق  مترتبة  المصلحة  ان  لفرض  جعله،  بانتهاء  ينتهي  مفعوله 

ف  هذا  وعلى  المجعول،  على  تترتب  ولا  بانتهائه  بعد لاوتنتهي  الحكم  لبقاء  مقتضي   

 الجعل. 

في   المصلحة  من  ناشئة  طريقية  احكام  الظاهرية  الاحكام  ان  من  ذكره+  فما 

جعله  الامتحانية  ا،  نفس  الأوامر  حال  حينئذ  حالها  فان  محصل،  معنى  إلى  يرجع  لا 

 التي تكون المصلحة في نفس الامر وتنتهي بانتهائه، ولهذا ليست هي بأوامر حقيقية. 

ذكر   من  صثم  تنشأ  التي  الطريقية  الظاهرية  الاحكام  ان  الكفاية+  احب 

الاشكال يبقى بالنسبة إلى  كن  في نفس جعلها، لا تنافي الاحكام الواقعية، ول  المبادئ

الظاه الترخيص، ـــالاحكام  مفادها  يكون  التي  كالأمارات  الترخيصية  رية 

ة واصالة  مواستصحاب الحكم الترخيصي كاستصحاب عدم الوجوب أو عدم الحر 

وهكذا، الاباحة  واصالة  أو لأنّ    البراءة  الحرام  ارتكاب  في  ظاهراً  الشارع  ترخيص 

لحرمة الواقعية أو الوجوب الواقعي، فان هذا الترخيص  ع ا ترك الواجب، لا يجتمع م

في   فيه  والمفسدة  المصلحة  اجتماع  لزم  متعلقه  في  مصلحة  وجود  عن  ناشئاً  كان  ان 

فالمبادئمرحلة   الواقع حراماً،  ي ، والضدين  اذا كان في  الفعلية والتطبيق  ه في مرحلة 

واح شيء  في  مصلحتين  اجتماع  فيلزم  واجباً  كان  إذا  فيواما  مرحلة  د    المبادئ  

 والضدين في مرحلة الفعلية. 

وان كان ناشئاً من عدم مصلحة أو مفسدة فيه، لزم اجتماع الضدين في مرحلة 

الظاهري لا يجتمع مع الحرمة الواقعية أو    صالفعلية، وعلى كلا التقديرين، فالترخي

 الوجوب الواقعي في شيء واحد.

الالت من  مناص  لا  بانه  ذلك  عن  اجاب+  أو   زامثم  الارادة  فعلية  بعدم 

فعليتها   ان  بمعنى  الترخيصية،  الظاهرية  الاحكام  موارد  في  المولى  نفس  في  الكراهة 



 (457)  .................................................................................... الظـــــن

الترخيصي على خلا الظاهري  ان فمعلقة على عدم جعل الحكم  ها، وان شئت قلت 

والملاكات معلقة على عدم جعل   المبادئفعلية الاحكام الواقعية الالزامية بما لها من  

االاحكا الترخيصية  م  الامارات  موارد  في  كما  خلافها  على  الترخيصية  لظاهرية 

والاصول المؤمنة، اذ كما ان فعلية نفس الاحكام الواقعية معلقة على ذلك، فكذلك  

ة أو الكراهة في نفس المولى، فان قيامها على خلاف الاحكام الواقعية كما دفعلية الارا

ة بعدم قيامها على خلافها، فكذلك يمنع  وطيمنع عن فعلية نفسها، باعتبار انّا مشر 

فعليتها مشروطة بعدم قيامها على  لأنّ    عن فعلية الارادة أو الكراهة في نفس المولى، 

 خلافها. 

   وللمناقشة فيه مجال واسع:

إن ما ذكره+ من انه لا تنافي بين الاحكام الظاهرية الالزامية والاحكام    أولاً:

مطلقاً، يتم  لا  فلا  تل  لأنّ   الواقعية  الواقعية،  للاحكام  مطابقة  كانت  ان  الاحكام  ك 

مرحلة   في  لا  بينهما  ولا  ولا  المبادئتنافي  الجعل  مرحلة  وان   في  الفعلية،  مرحلة  في 

ن مفاد الامارة أو الاصل العملي وجوب شيء وكان ذلك اكانت مخالفة لها، كما اذا ك

الم القاء  لزم محذور  بالعكس،  أو  الواقع حراماً  أو تفويت  كلالشيء في  المفسدة  ف في 

المصلحة وهو قبيح، فما ذكره+ من ان الاحكام الظاهرية احكام طريقية لا يجدي في  

 دفع هذا المحذور.

في المصلحة  ان  من  افاده+  ما  تم  لو  الظاهرية    نعم،  الاحكام  جعل  اصل 

بينها   منافاة  تكن  لم  الامتحانية،  كالأوامر  بالجعل  مفعولها  ينتهي  التي    وبينالطريقية 

الاحكام الواقعية اصلا، ولكنه غير تام بل هو خلاف الضرورة والوجدان، بداهة ان 

الظاهرية إلا بوجودها الجعلي في آن واحد وهو آن   لازم ذلك عدم وجود الاحكام 

 عل وهذا كما ترى. الج



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (458)

ان ما افاده+ من ان فعلية الارادة للواجب والكراهة للحرام في نفس   وثانياً:

معلقة الواجب وفعل على  المولى  لترك  الترخيصي  الظاهري  الحكم  المولى   عدم جعل 

الارادة أو الكراهة امر تكويني، فلا يعقل ان  لأنّ    الحرام، لا يرجع إلى معنى صحيح،

س المولى معلقا على عدم الاذن والترخيص منه في ترك الواجب فيكون وجودها في ن

رادة ومقوماتها، ومن هنا كان  الا أو فعل الحرام، ضرورة ان ذلك ليس من اجزاء علة

وارادة   الترخيص  ارادة  بين  التزاحم  بوقوع  يقول  ان  الخراساني+  للمحقق  ينبغي 

الظاهر الترخيص  ارادة  ان  وحيث  الحرمة،  كراهة  أو  ارادة    يالوجوب  من  اقوى 

الواجب أو ترك الحرام في الواقع، فهي تندك في الأولى وتمحى عن النفس ولا تبقى  

 ة الترخيص فحسب.رادفيها إلا ا

من   الترخيص  عدم  على  معلقة  الواقع  في  الحرمة  أو  الوجوب  فعلية  ان  وإما 

لواقعي  االمولى في ترك الواجب أو فعل الحرام، فيكون مردّ ذلك إلى ان فعلية الحكم  

الظاهري   به فلا موضوع لجعل الحكم  اذا كان عالما  به، لأنه  المكلف  بعلم  مشروطة 

ا باعتبار  مالترخيصي،  هذا  ن  وعلى  الواقعي،  الحكم  في  الشك  كان   فإذاوضوعه 

المكلف شاكاً فيه امكن جعل الحكم الظاهري الترخيصي، باعتبار ان الحكم الواقعي 

عناه ان فعليته منوطة بالعلم به، فما ذكره+ من ان  مليس بفعلي في هذه الحالة، وهذا  

ا اذا لم يجعل  انما يكون فعليا  الواقعي الالزامي  خيص على خلافه وإلا فلا لتر الحكم 

اخذ   إلى  ذكره+  ما  مرد  فإذاً  به،  بالعلم  مشروطة  فعليته  ان  إلى  يرجع  بفعلي،  يكون 

ا من  مانع  لا  انه  تقدم  وقد  نفسه،  موضوع  في  بالحكم  في  خالعلم  بالحكم  العلم  ذ 

موضوع نفسه بلحاظ مرتبتين، بان يؤخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع  

المجعول، الا انه+ لا يرى جواز ذلك، هذا مضافا إلى انه خلاف ما   تبةنفسه في مر

هو المفروض في موارد الامارات والاصول العملية، من انه لا شبهة في ان الاحكام 



 (459)  .................................................................................... الظـــــن

الفعلي بالعالم    ةالواقعية  فعليتها مختصة  ان  العالم والجاهل في مواردها لا  مشتركة بين 

 بها.

موارد الامارات والاصول العملية اذا لم تكن  في  ان الاحكام الواقعية    وثالثاً:

الواقعية   الاحكام  اختصاص  بمعنى  بالتصويب،  الالتزام  من  حينئذٍ  بد  فلا  فعلية، 

الام مؤديات  وكون  بها،  بالعالم  واقعية  االفعلية  احكاماً  العملية  والاصول  رات 

فلا يمكن   هذاهذا هو معنى السببية والموضوعية لهما، وعلى  لأنّ    حقيقية لا ظاهرية،

احكاما ظاهرية، مواردها  المجعول في  تنجيز  لأنّ    ان يكون  الظاهرية  الاحكام  شان 

احكام الواقع  في  تكن  لم  اذا  واما  الخطأ،  لدى  والتعذير  الاصابة  لدى  فعلية    الواقع 

 واقعية، فلا موضوع لجعل الاحكام الظاهرية. 

ع على  معلقة  كانت  اذا  الواقعي  الحكم  فعلية  ان  الحكم  دم  وبكلمة،  جعل 

 الظاهري، فمرد ذلك إلى احد امرين:  

من   العملية  والاصول  الامارات  بقيام  الواقع  وانقلاب  التصويب  الأول: 

الاحك فتصبح  الانشائي،  الواقع  إلى  الفعلي  الامارات  االواقع  موارد  في  الواقعية  م 

والموضوعية،   السببية  باب  من  تكون  حجيتها  ان  اساس  على  انشائية،  والاصول 

مارة القائمة على وجوب شيء وكان في الواقع حراما، تحدث مصلحة في مؤداها  الاف

 وتؤثر في وجوبه فعلًا، واما حرمته فهي تنقلب من الفعلية إلى مرتبة الانشاء.

ان ذ ما عدا  لالثاني:  متوفر  الواقعي  فعلية الحكم  ان تمام شروط  مبني على  ك 

 العلم به المأخوذ في موضوعه. 

 طل: با وكلا الامرين

الأول،   الامر  أكان  فلأنّ  أما  اي سواء  اشكاله غير صحيح،  بكافة  التصويب 

ليس هو الاجماع  البطلان  الامامي، والدليل على  أو  المعتزلي  أو  التصويب الاشعري 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (460)

ت الكتاب والسنة، فانّا تدل على ان الاحكام الواقعية مشتركة بين العالم  ابل اطلاق

بالعالم، وك العملية، فانّا   ذلكوالجاهل ولا تختص  ادلة حجية الامارات والاصول 

تنص على ان الاحكام الواقعية فعلية في مواردها حتى تكون قابلة للتنجيز أو التعذير  

في فعلية  تكن  لم  لو  انّا  ضرورة  تعذيرها،  بها،  أو  تنجيزها  يعقل  فلا  لأنّ   مواردها 

 الاحكام الانشائية غير قابلة للتنجيز أو التعذير. 

اخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في  فلأنّ  ر الثاني،  لاموأما ا

ولا  دليل  إلى  بحاجة  الخارج  في  وقوعه  ان  الا  ثبوتا،  ممكنا  كان  وان  المجعول  مرتبة 

تقييد   على  الواقعية  ادليل  الاحكام  تكون  فإذاً  بها،  بالعالم  والسنة  الكتاب  طلاقات 

 مطلقة ومشتركة بين العالم والجاهل.

وان فا فحينئذ  التفسيرين،  هذين  احد  إلى  كان  ان  ذكره+  ما  مرد  ان  لنتيجة: 

انك   الا  اساسا،  مندفعاً  الواقعي  والحكم  الظاهري  الحكم  بين  الجمع  محذور  كان 

 فسيرين باطل. تعرفت ان كلا هذين ال

 بقي هنا امران:  

لا الأول متعلقه  في  المصلحة  من  ناشىء  الترخيص  ان  من  ذكره+  ما  ان   :

الحكم اذا كان ناشئاً من المصلحة في لأنّ    مع كون الترخيص حكما ظاهريا،جم  ينس

 مؤدى الامارة أو الاصل العملي فهو حكم واقعي لا ظاهري بل هذا هو التصويب، 

بالأنّ   تقول  من    ن المصوبة  اقوى  مؤدياتها  في  مفسدة  أو  مصلحة  تحدث  الامارات 

ا  انقلاب  توجب  فلذلك  مفسدته،  أو  الواقع  فتصبح  لوامصلحة  مؤدياتها  إلى  قع 

 المؤديات حكما واقعيا. 

في الثاني الواقعي  الحكم  ان  من  مورد  غير  في  كلامه+  في  الشايع  هو  ما  ان   :

الج من بعض  فعلي  العملية  الامارات والاصول  الجهات، لا  هموارد  تمام  ات لا من 



 (461)  .................................................................................... الظـــــن

محصل، معنى  إلى  بالتحليل  في لأنّ    يرجع  موضوعه  بفعلية  مرتبطة  الحكم   فعلية 

لخارج بتمام قيوده، فان وجد الموضوع كذلك صار الحكم فعليا من جميع الجهات،  ا

وان لم يوجد كذلك ولو بعدم وجود بعض قيوده لم يكن الحكم فعليا اصلًا، فإذاً ما 

 فعلي من بعض الجهات دون تمام الجهات مما لا معنى له.  ذكره+ من انه

يث انه ذكر في مورد ان  ، حوأما السيد الاستاذ+ فقد ذكر ان كلامه مشوش

انه  اخر  مورد  وفي  شأني،  العملية  والاصول  الامارات  موارد  في  الواقعي  الحكم 

ف وقد  الجهات،  تمام  دون  الجهات  بعض  من  فعلي  انه  ثالث  مورد  وفي  ل  صانشائي، 

في   ما  على  موسعا  والاحتمالات  الشقوق  هذه  من  كل  في  الكلام  الاستاذ+  السيد 

 تقرير بحثه. 

لا فيها،حا   ولكن  الكلام  تفصيل  إلى  هذه لأنّ    جة  من  مقصوده  ان  الظاهر 

فعلية   ان  من  المقام،  في  كلماته  مجموع  من  يظهر  ما  وهو  واحد  المختلفة  التعبيرات 

ل الحكم الظاهري على خلافه، ولكن قد يعبر  عالتكليف الواقعي معلقة على عدم ج

يعبر عنه بالحكم الفعلي قد  عن هذا بالحكم الانشائي وقد يعبر عنه بالحكم الشأني و

الواقعي ليس بفعلي  من بعض الجهات، والمقصود من الجميع واحد وهو ان الحكم 

انه لولا الامارات والاصول ا عملية  لفي موارد الامارات والاصول العملية، بمعنى 

)ان   بقوله:  اخر  مقام  في  بذلك  صرح  وقد  تنجز،  به  عالماً  المكلف  وكان  خلافه  على 

الو كسائر اقعالتكليف  عليه  لتنجز  المكلف  به  علم  لو  نحو  على  انه  بمعنى  فعلي،  ي 

معنى   إلى  لايرجع  ذكره+  فما  كان  وكيفما  بها(،  بالعلم  تنجز  التي  الفعلية  التكاليف 

 محصل اصلًا، هذا. 

ا ان  المقام، لمثم  في  الكفاية+  ذكره صاحب  ما  أورد على  قد  العراقي+  حقق 

الواقعي معلقة   فعلية الحكم  ان  الترخيصي على    علىمن  الظاهري  عدم جعل الحكم 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (462)

خلافه بما حاصله انه لا يمكن الالتزام به، وقد افاد في وجه ذلك: ان لازم هذا تقييد  

الواقعي   بالحكم  بالعلم  الفعلية  الجدية  موضوع  والارادة  هو  الذي  فيه  الشك  عدم 

تدل عليه، بل لا  ادلة الحكم الواقعي  لأنّ    الحكم الظاهري ولا دليل على هذا التقييد، 

كونّا  لزم  وإلا  بالخطاب،  بالعلم  مقيدة  الفعلية  الجدية  الارادة  تكون  ان  يمكن  لا 

متاخرة عن نفس الخطاب برتبتين، لأنّا متاخرة عن العلم بالخطاب تاخر المشروط  

المعلوم، ع عن  العلم  تاخر  الخطاب  عن  متاخر  والعلم  القيد،  عن  والمقيد  الشرط  ن 

فعلية   ان  برتبتين، الافالنتيجة  الخطاب  ذات  عن  متاخرة  بالعلم  المقيدة  الجدية  رادة 

مدلولا   بالعلم  الفعلية  الجدية  الارادة  تقييد  يكون  ان  يستحيل  التاخر  هذا  ومع 

 الخطاب، فلا يمكن ان يكون متاخراً عنه، لىمدلول الخطاب متقدم علأنّ   للخطاب،

 . (1) هذا

الارادة الجد إن  أولاً  فيه مجال:  ناشئة عن  ية  وللمناقشة  المولى  الفعلية في نفس 

رأى المولى وجودها فيه انقدحت ارادة في نفسه    فإذاوجود مصلحة في الفعل المراد،  

مقيد تكون  لا  الارادة  هذه  ان  الواضح  ومن  وجعله،  حكم  المكلف    ةلانشاء  بعلم 

مبادئه وناشئة من   الارادة، لأنّا من  متاخر عن هذه  ان الخطاب  بالخطاب، ضرورة 

 صلحة في الفعل في المرتبة السابقة.د موجو

والخطابات  الاحكام  مبادئ  من  المولى  نفس  في  الارادة  ان  قلت  شئت  وأن 

تتبع   انّا  ضرورة  خارجا،  بها  المكلف  بعلم  تقييدها  يمكن  فلا  ناشئها  م الشرعية، 

لا  تكويني  امر  انّا  باعتبار  وجودها،  بعد  للتقييد  قابلة  وغير  وضيقاً  سعة  وعللها 

 توجد في النفس بوجود مبادئها قهراً.ي واعتبار

 

 . 56ص  3(نّاية الأفكار ج 1)



 (463)  .................................................................................... الظـــــن

هو   وما  الخطاب  مدلول  هو  ما  بين  الخلط  على  مبني  ذكره+  ما  ان  وثانياً: 

اخذ موضوعها   ما هو مدلول الخطاب انما هو القضية الحقيقية التيلأنّ    متأخر عنه،

مفروض الوجود في الخارج، وعلى هذا فما هو مدلول الخطاب هو فرض العلم به في 

 لجعل، وما هو متاخر عن الخطاب هو العلم به واقعا وخارجا. ة امرحل

النتيجةإ هذه  إلى  وصلنا  قد  هنا  المحقق   :لى  ذكره  ما  بطلان  ان  وهي 

حقق العراقي+، لما عرفت من  لمالخراساني+ في المقام ليس من جهة ما أورده عليه ا

 ان ما أورده عليه أيضاً غير تام بل من جهة اخرى كما تقدم.

الطرق  ثانيال  الوجه باب  في  المجعول  ان  من  النائيني+،  المحقق  ذكره  ما   :

والامارات انما هو الطريقية والكاشفية والعلم التعبدي والغاء احتمال الخلاف، ولا  

ا تكليفيا حتى يلزم محذور اجتماع المثلين في صورة ييكون المجعول هناك حكما ظاهر

المخالفة صورة  في  الضدين  واجتماع  والمطابقة  موارد  ،  بين  الناحية  هذه  من  فرق  لا 

الامارات وموارد العلم الوجداني، فكما انه ليس في موارد العلم الوجداني الا الحكم 

للواقع فمنجزة له، وان   ةالواقعي، فكذلك في موارد الامارات، فانّا ان كانت مطابق

 . (1) كانت مخالفة له فمعذرة، فإذاً لا موضوع لاجتماع المثلين أو الضدين

والخلاصة، ان محذور اجتماع المثلين أو الضدين في موارد الامارات والاصول  

العملية الشرعية، انما يلزم اذا كان المجعول في مؤديات الامارات والاصول العملية  

المماثلة للاحكام الواقعية في صورة المطابقة والمضادة لها في صورة    ةالاحكام التكليفي

 المخالفة.

كان   اذا  علما  الموأما  واعتبارها  وكاشفتيها  الامارات  هذه  طريقية  هو  جعول 

 

 . 75ص  2(أجود التقريرات ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (464)

الا  حكم  مواردها  في  يكون  لا  حينئذ  اذ  المحذور،  لهذا  موضوع  فلا  تعبدا،  بالواقع 

صور في  له  منجزة  فانّا  الواقعي،  هو    ةالحكم  كما  الخطأ  صورة  في  الاصابة ومعذرة 

 الحال في العلم الوجداني.  

الع الاصول  القبيل  هذا  الفراغ  مليومن  وقاعدتي  كالاستصحاب  المحرزة  ة 

الطريقية   ان  الامر  غاية  الطريقية والكاشفية،  فيها  المجعول  فان  والتجاوز ونحوها، 

الامارات طريقية مرسلة ومطلقة، واما   باب  باب االمجعولة في  المجعولة في  لطريقية 

العملي الجري  هي من حيث  بل  مرسلة  ليست  فهي  المحرزة،  العملية   على   الاصول 

 طبقها، هذا.

 وللمناقشة فيه مجال:  

الطريقية  أولاً  ان  من  تعالى  الله  شاء  إن  اليه  نشير  وسوف  محله  في  ذكرناه  لما   :

الامارات، باب  في  مجعولة  غير  الامارلأنّ    والكاشفية  لها،  اطريقية  ذاتية  الناقصة  ت 

ا لها  الطريقية  بجعل  اريد  ان  وحينئذ  الشرعي،  بالجعل  ايجادها  يعقل  يقية  لطرفلا 

التكوينية فهو غير معقول، وان اريد بها الطريقية الاعتبارية فهو مجرد لقلقة لسان، إلاّ  

أو    عان يكون مرجعه إلى التنزيل اي تنزيل الامارة منزلة العلم في الاثر كتنجيز الواق

 تعذيره. 

الطريقية   الامارات  باب  في  المجعول  بان  الالتزام  يمكن  لا  انه  وبكلمة 

فان ذلك تكوينا غير معقول، لاستحالة تأثير التشريع في التكوين وإلاّ    ا،والعلمية له

اللسان  لقلقة  ومجرد  وجزاف  لغو  فهو  تشريعا  واما  خلف،  وهذا  تكوينيا  كونه  لزم 

 ان يرجع ذلك إلى التنزيل، ولكن اصحاب هذا القول لابدون ان يكون مؤثرا فيها، ا 

 تاً.ثبوقد انكروا التنزيل في باب الامارات، هذا 

التنزيل، على  ولا  ذلك  على  دليل  فلا  اثباتا،  هذا  لأنّ    وأما  في  الدليل  عمدة 



 (465)  .................................................................................... الظـــــن

ونحوها،  الثقة  كاخبار  بالامارات  العمل  على  الجارية  العقلائية  السيرة  هي  الباب 

ع ان  الواضح  العمل مومن  يكن  لم  يكون جزافا وإلاّ  ان  يمكن  العقلاء بشيء لا  ل 

محالة يكون مبنيا على نكتة وتلك النكتة هي اقربية  لا  عملا عقلائياً وهذا خلف، فإذاً  

على  العقلاء  بنى  النكتة  ولهذه  غيرها،  من  كشفاً  وأقوائيتها  الواقع  إلى  الثقة  اخبار 

ام الشارع فقد  البناء، ويكفي في الامضاء عدم  ضىالعمل بها دون غيرها، واما   هذا 

باب الامارات كما انه    في  ورود الردع عن العمل بها، وعلى هذا فلا جعل ولا مجعول

 لا تنزيل في هذا الباب. 

الثقة   لاخبار  والكاشفية  الطريقية  جعل  ان  تسليم  تقدير  على  انه  والخلاصة، 

ا  دليل على هذا  أنه لا  الا  ثبوتا،  الالفاظ ممكن  فان لجوظواهر  الاثبات،  مقام  عل في 

مارات بملاك الا  سيرة العقلاء لا تدل على الجعل اصلا، لأنّا عبارة عن عملهم بهذه 

اقربيتها إلى الواقع من غيرها ذاتا وتكوينا لا بملاك الجعل واعتبارها علما، وأما من  

ن  م قبل الشرع فليس الا امضاء هذه السيرة بدون اعتبار وجعل اي شيء لها، وينتزع  

هذا الامضاء صفة الحجية لها بمعنى المنجزية والمعذرية، واما سائر الادلة من الكتاب  

السيرة  نة  والس تقرير  مفادها  ان  يأتي  فسوف  الامارات،  حجية  على  بها  استدل  التي 

 وامضاؤها وتاكيدها لا التأسيس.

هو    وثانياً: الامارات  باب  في  المجعول  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع 

سنخ  قالطري من  وكونه  الظاهري  الحكم  في  الاختلاف  مجرد  ان  الا  والكاشفية،  ية 

الو أو  التكليفي  الظاهري    ضعيالحكم  الحكم  بين  التنافي  محذور  دفع  في  يجدي  لا 

مرحلة   في  هو  انما  بينهما  التنافي  ان  من  تقدم  لما  الواقعي،  هي    المبادئوالحكم  التي 

 هو اعتبار، فلا ينافي الحكم الواقعي  ماحقيقة الحكم وروحه، واما الحكم الظاهري ب

 كذلك.  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (466)

ية والكاشفية للامارات  ريقوعلى هذا، فحيث انه لا يمكن ان يكون جعل الط

مضاداً   كان  ان  الملاك  وذلك  الملاك،  عن  ناشئاً  يكون  محالة  فلا  ملاك،  وبلا  جزافا 

كان   وان  الضدين،  اجتماع  لزم  المخالفة  صورة  في  كما  الواقعي  الحكم  اثلا مململاك 

الحكم  يكون  ان  بين  فرق  بلا  المثلين، وهذا  اجتماع  لزم  الموافقة  صورة  في  كما  لملاكه 

التقديرين لظاا كلا  على  لأنه  الوضعي،  الحكم  أو  التكليفي  الحكم  سنخ  من  هري 

الحكم  لملاك  مضاداً  يكن  لم  وان  المبادئ،  مرحلة  في  الواقعي  للحكم  منافياً  يكون 

حينئذ لا في مرحلة الجعل والاعتبار ولا في مرحلة المبادئ،    الواقعي، فلا تنافي بينهما

الظاهري الحكم  صياغة  اكانت  الحكم صي  سواء  صياغة  ام  التكليفي  الحكم  اغة 

في  لأنّ    الوضعي، هو  انما  بينهما  التنافي  بل  والشكل،  الصياغة  في  ليس  بينهما  التنافي 

 يعني روح الحكم وجوهره.   المبادئ مرحلة 

بين  فرق  لا  الظاهري    فإذاً  الحكم  الامارات  باب  في  المجعول  يكون  ان 

الح فيه  المجعول  أو  لمؤدياتها،  فان  كم  التكليفي  الطريقية والكاشفية،  يعنى  الوضعي 

هذا الاختلاف لا يجدي في دفع محذور التنافي بينهما، فانه ان كان في مرحلة المبادئ،  

كم الظاهري صياغة الحكم  فلا يمكن الجمع بينهما، بلا فرق بين ان تكون صياغة الح 

 الصياغتين.ين التكليفي أو الحكم الوضعي، وان لم يكن فلا مانع من الجمع أيضاً ب

فهو    ودعوى: التكليفي،  الحكم  كان  ان  الامارات  باب  المجعول في    ناشئ ان 

متعلقه،  في  والبغض  والحب  والكراهة  والارادة  والمفسدة  المصلحة  من  مبادئه  من 

زم محذور اجتماع الضدين أو المثلين، واما اذا كان المجعول في باب  لفعندئذٍ لا محالة ي

 ية، فلا يلزم هذا المحذور. اشفالامارات الطريقية والك

بان الحكم الظاهري المجعول لمؤديات الامارات والاصول العملية،    مدفوعة:

لواقع إلى االواقعية في المرتبة السابقة لزم التصويب وانقلاب    المبادئان كان ناشئاً من  



 (467)  .................................................................................... نالظـــــ

وكذلك  بذلك  يقول  لا  النائيني+  المحقق  ان  الواضح  ومن  الامارات،  مؤديات 

 اذ+. ستالسيد الا

مع الاغماض عن ذلك وتسليم ان المجعول في باب الامارات الطريقية    وثالثاً:

محذور   يدفع  وانما  المقام،  المتوهمة في  المحاذير  جميع  يدفع  ذلك لا  ان  الا  والكاشفية، 

الضدين أو المثلين، ولا يدفع محذور القاء المكلف في المفسدة الواقعية أو   لزوم اجتماع

الامارة اذا قامت على لأنّ    كما لا يدفع محذور نقض الغرض،  نه،تفويت المصلحة ع

 اباحة شي وكان في الواقع حراماً، فهي ناقضة لغرض المولى.

بان القول  ان  وهي  النتيجة،  بهذه  نخرج  ان  استطعنا  قد  هنا  في    إلى  المجعول 

التن  افي باب الامارات الطريقية والكاشفية، والعلم التعبدي لا يجدي في دفع محذور 

 بين الحكم الواقعي والظاهري. 

 ما ذكره شيخنا الانصاري+ وهو متمثل في طريقين:  الوجه الثالث: 

باب  من  الامارات  ان حجية  ذلك  بيان  السلوكية،  بالمصلحة  الالتزام  الأول: 

 إلى ثلاثة اقسام:  مالسببية تقس

 السببية المنسوبة إلى الاشاعرة. القسم الأول: 

 نسوبة إلى المعتزلة. الم السببية القسم الثاني: 

 . (1) السببية التي ذكرها الشيخ+ وهي سببية الاماميةالقسم الثالث: 

 اما القسم الأول فيمكن تفسيره إلى معنين: 

ائمة عليها ولا وجود لها بقطع قان الاحكام الشرعية تابعة للامارات ال  الأول: 

الا  تؤدي  ان  قبل  عنها  خالية  الشريعة  ان  بمعنى  عنها،  ما مارالنظر  فكل  اليها،  ات 

 

 . 26- 27(فرائد الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (468)

ادت اليه الامارة فهو حكم الله تعالى ومجعول من قبله في الشريعة المقدسة ولا حكم  

 فيها قبلها.

المعنى واضح وقياساته معه ولا ح السببية بهذا  جة إلى اوغير خفي ان بطلان 

اقامة برهان بل هو غير معقول، ضرورة انه مع فرض عدم الحكم في الواقع لا يعقل 

عليه،قي  فرض الامارة  في  لأنّ    ام  ثبوته  على  تتوقف  الحكم  عن  وكاشفيتها  اماريتها 

بدون  والكاشف  الأمارة  ذي  وجود  بدون  الامارة  وجود  فرض  لاستحالة  الواقع، 

 الطريق.  يوجود المكشوف والطريق بدون وجود ذ

  : ان الاحكام الواقعية مجعولة في الشريعة المقدسة لموضوعاتها في الواقع الثاني

الوجداني والتعبدي يعني الامارات، وعلى ول العلم  بالعلم بها الاعم من  كن مقيدة 

قامت الامارة على حكم، فان كانت مطابقة للواقع فهو فعلي لتحقق شرطه،    فإذاهذا  

له فلا تقم   وان كانت مخالفة  لم  الذى  المجعول  الواقعي  اما الحكم  حكم في مؤداها، 

 توفر قيده وهو العلم به.  عدمالامارة عليه، فهو ليس بفعلي ل

وغير خفي ان السببية بهذا المعنى وان كانت ممكنة ثبوتا بناء على ما ذكرناه من 

الا انّا    امكان اخذ العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول،

باطلة جزما، ضرورة ان لازمها خلو الواقعة عن الحكم الشرعي الواقعي في موارد  

لاطلاقات لاما مخالفة  انّا  مع  بذلك،  الالتزام  يمكن  ولا  للواقع،  المخالفة  ارات 

 الكتاب والسنة. 

 واما سببية المعتزلة، فيمكن تفسيرها بأحد معنيين:  

ية المجعولة في الشريعة المقدسة ثابتة في عان يقصد بها ان الاحكام الواقالأول:  

لا ولكن  الملاكات  من  بمالها  لموضوعاتها  مالواقع  العلم   بعدم  مشروطة  بل  طلقاً، 

هذا   وعلى  وشرطها،  قيدها  بانتفاء  تنتفي  بالخلاف  العلم  ومع  ادت   فإذابخلافها، 



 (469)  .................................................................................... الظـــــن

في حكم  فلا  اليه  تؤد  لم  واذا  ومنجز،  فعلي  فهو  الواقعي  الحكم  إلى  مؤدى   الامارة 

شرطه وهو   تحقق  فلعدم  المقدسة،  الشريعة  في  المجعول  الواقعي  الحكم  اما  الامارة، 

 لعلم بالخلاف.م ا عد

من  قويناه،  ما  على  ثبوتا  ممكنة  كانت  وان  المعنى  بهذا  السببية  ان  يخفى  ولا 

امكان اخذ عدم العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع نفسه في مرتبة المجعول،  

ب أنّا  اذا االا  فيما  الحكم  عن  الواقعة  ذلك خلو  استلزام  اخرى، وهي  من جهة  طلة 

خلاف على  الامارة  لا الح  ادت  الفرض  هذا  في  للواقعة  حكم  لا  فانه  الواقعي،  كم 

الحكم الواقعي لعدم تحقق شرطه، وهو عدم العلم بالخلاف، ولا الحكم في مؤداها  

الح عن  الواقعة  خلو  معنى  وهذا  الأول،  من  جعله  بهذا  لعدم  السببية  ولكن  كم، 

و الاشاعرة،  إلى  المنسوبة  الثاني  بالمعنى  السببية  نفس  هي  التفسير لذلالمعنى  فهذا  ك 

 خاطي. 

المقدر الثاني:   موضوعاتها  على  الواقع  في  ثابتة  الواقعية  الشرعية  الاحكام  ان 

فعليا  يصبح  فهو  الواقعي  الحكم  إلى  ادت  اذا  الامارة  ولكن  الخارج،  في  وجودها 

زاً، وان ادت إلى خلاف الواقع احدثت مصلحة في مؤداها اقوى من مصلحة جومن

وبذ الواقعي،  الامارة،  لك  الحكم  مؤدى  وهو  ثانوي  واقع  إلى  الأولي  الواقع  انقلب 

فرضنا ان الواجب في يوم الجمعة صلاة الظهر واقعا دون صلاة الجمعة، فحينئذٍ    فإذا

في الجمعة  صلاة  وجوب  على  الامارة  قامت  فيها    إذا  مصلحة  تحدث  فهي  يومها، 

ا الظهر  صلاة  وجوب  انقلب  وبذلك  الظهر،  صلاة  مصلحة  من  إلى لتع اقوى  ييني 

المغلي  العنبي  العصير  اباحة  على  الامارة  قامت  وإذا  كذلك،  الجمعة  صلاة  وجوب 

الواقع،   مفسدة  من  اقوى  مؤداها  في  مصلحة  تحدث  فهي  مثلا،  ثلثيه  ذهاب  قبل 

وها وانقلاب حرمته إلى اباحته واقعاً، وحينئذٍ فلا مفسدة في  فبطبيعة الحال توجب مح



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (470)

 شربه. 

عنى أيضاً باطلة، لا من جهة استلزامه خلو الواقعة عن  المولكن السببية بهذا  

الاحكام   ان  مقتضاه  فان  والسنة،  الكتاب  لاطلاق  مخالف  انه  جهة  من  بل  الحكم، 

لادلة حجية الامارات والاصول    فالواقعية مشتركة بين العالم والجاهل، وأيضاً مخال

العالم  اقع العملية الشرعية، فان تلك الادلة تنص على ان الاحكام الو ية مشتركة بين 

 والجاهل، لا ان حكم العالم به غير حكم الجاهل. 

بان  تقريبها  فيمكن  الانصاري+،  شيخنا  ابداها  التي  الامامية  سببية  وأما 

التي ثبتت حجيتها قد اذا كان الشي في   الامارات الشرعية  للواقع، كما  تكون مخالفة 

، أو كان في الواقع واجبا والامارة وبهالواقع حراما والامارة قامت على اباحته أو وج

الأول  على  الامارة  فحجية  هذا  وعلى  حرمته،  أو  وجوبه  وعدم  اباحته  على  قامت 

المص تفويت  إلى  الثاني  وعلى  الواقع،  مفسدة  في  المكلف  القاء  إلى  عنه،  لتؤدي  حة 

برر الموحيث ان ذلك قبيح عقلًا، فإذاً لا بد من الالتزام بان هناك مبرراً لذلك، وهذا  

مصلحة   بها  والعمل  الامارة  سلوك  في  ان  بها  ونقصد  السلوكية  المصلحة  في  متمثل 

يتدارك بها مفسدة الواقع أو المصلحة الفائتة وهي قائمة في سلوك الامارة، وتختلف 

سلوكها ان كان في تمام لأنّ    لاً وقصراً من حيث الفترة الزمنية،وباختلاف السلوك ط

تت السلوك  المفسدة كذلك، وان دارالعمر فمصلحة  الوقوع في  أو  الفائتة  المصلحة  ك 

الوقت  وهو  الوقت  أول  في  كان  وان  الوقت  مصلحة  تتدارك  الوقت،  تمام  في  كان 

مصل المفضل فحسب، واما  الوقت  مصلحة  فتدارك  فقط،  الوقت حالمفضل  ة اصل 

+ فهي باقية ولا بد من تداركها وهكذا، وقد فصل الحديث عن ذلك السيد الاستاذ 

 لى ما في تقرير بحثه فراجع. ع

 وحيث ان الالتزام بالمصلحة السلوكية لا يستلزم التصويب وانقلاب الواقع،



 (471)  .................................................................................... الظـــــن

تبعا  الواقع قد ظل بحاله فلا مانع منه، وقد اختار هذا المسلك المحقق النائيني+لأنّ 

الامارات   حجية  من  يلزم  ولا  الاشكال  يندفع  المسلك  هذا  ضوء  وعلى  للشيخ+، 

تداركها    بهاوالتعبد   فرض  بعد  المفسدة  في  الالقاء  أو  المصلحة  تفويت  محذور 

 بالمصلحة السلوكية، هذا. 

يستلزم   المسلك  ان هذا  بتقريب  الاستاذ+  السيد  المسلك  هذا  أورد على  وقد 

الواق وانقلاب  اخر، وذلك  عالتصويب  مشتملًا لأنّ    بشكل  كان  إذا  الامارة  سلوك 

الوا مصلحة  يتدارك بها  مصلحة  ان قع  على  يعقل  فلا  المفسدة،  الوقوع في  أو  الفائتة 

بالواقع بحده، بل لا بد حينئذٍ من الالتزام   الواقعي تعيينيا ومتعلقا  الوجوب  يكون 

والواقع،  الامارة  سلوك  بين  الجامع  هو  الواجب  كانت  صملأنّ    بان  اذا  الواقع  لحة 

تع بالواقع  مأموراً  المكلف  يكن  لم  السلوكية،  بالمصلحة  ان  يينمتداركة  باعتبار  ا، 

استيفاء مصلحة الواقع كما يمكن بالاتيان به، كذلك يمكن بسلوك الامارة المخالفة  

اما   فإذا للواقع،   امرين،  بأحد  وتداركها  الواقع  مصلحة  استيفاء  للمكلف  امكن 

ب أو  بنحو  س باتيانه  بينهما  الجامع  هو  الواجب  يكون  الحال  فبطبيعة  الامارة،  لوك 

ذكرنا وقد  وجوب   في   التخيير،  إلى  وجوبه  مرجع  ان  التخييري  الواجب  مبحث 

 الجامع بين فردين أو افراد لا إلى وجوبين مشروطين أو وجوبات مشروطة.  

الواقع وكان جاه امارة على خلاف  عنده  قامت  فمن  الاساس  هذا،   لا وعلى 

على   عنده  امارة  تقوم  ان  بدون  الجاهل  أو  به  العالم  تكليف  غير  تكليفه  فيكون  به، 

الواقع لأنّ    الواقع، ف  خلا بين  بالجامع  متعلق  الأول  إلى  بالنسبة  الواقعي  التكليف 

فهو   الاخيرين،  إلى  بالنسبة  الواقعي  التكليف  واما  التخيير،  بنحو  الامارة  وسلوك 

فإذاً  تعيينا،  بالواقع  بالواقع   متعلق  العالم  بين  مشتركا  الواقعي  الحكم  يكون  لا 

 على الخلاف.  نده والجاهل به الذي قامت الامارة ع



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (472)

 وقد استدل+ على بطلان ذلك بامرين:  

بكافة   التصويب  بطلان  على  الاصحاب  كلمات  في  المدعى  بالاجماع  الأول: 

 اشكاله.

 .  (1) العالم والجاهل الثاني: الروايات الدالة على اشتراك الاحكام الواقعية بين 

ا افاده شيخنا   مولنا في المقام تعليق على ما ذكره السيد الاستاذ+، وتعليق على

 الانصاري+. 

بالمصلحة   القول  على  اشكاله+  اصل  على  الأول  تعليقان:  فهنا  الأول  أما 

 السلوكية، والثاني على دليله في المقام.

الأول، التعليق  متقومةفلأنّ    أما  الامارة  للواقع    امارية  اصابتها  باحتمال 

كان احدهما اقوى من  ام  واحتمال عدم اصابتها له، سواء اكان الاحتمالان متساويين  

هذين  على  وحقيقة  ذاتا  تتوقف  الظنية  الامارة  فامارية  تقدير  كل  وعلى  الاخر، 

الاحتمالين، ومن الواضح ان هذين الاحتمالين لا يمكن الا بافتراض وجود واقع في  

 ابقة لكي يحتمل اصابة الامارة له وعدم اصابته له.سالمرتبة ال

قام متوقفة على انحفاظ الواقع بحده التعييني  الم  وبكلمة، ان امارية الاماراة في

وعدم تبدله من الوجوب التعييني إلى الوجوب التخييري، وإلا لزم من فرض وجود 

وجودها،   عدم  الظهر  فإذا الامارة  صلاة  الواقع  في  الواجب  ان  محالة    ،فرض  فلا 

للواقع و التعييني، والامارة قد تكون مطابقة  الوجوب  تكون قد  يكون المجعول لها 

وهو   الواقع  انحفاظ  على  تتوقف  الامارة  هذه  امارية  ان  الواضح  ومن  له،  مخالفة 

باحتمال   متقومة  اماريتها  ان  باعتبار  الواقع،  في  الظهر  لصلاة  التعييني  الوجوب 

 

 . 96 –  97ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 (473)  .................................................................................... الظـــــن

الاص  عدم  واحتمال  الوجوب  االاصابة  لتبدل  موجبة  الامارة  هذه  كانت  فلو  له،  بة 

المتعلق بالجامع بينه وبين سلوك الامارة، لزم من يه  التعييني إلى الوجوب التخييري ف

فرض وجود الامارة على الواقع عدم وجودها، ومن فرض قيامها عليه عدم قيامها، 

ثابت   الواقع  أن  عليه،  وقيامها  الواقع  على  وجودها  معنى  المرتبة وفان  في  محفوظ 

لم يكن   فإذا وظ،  محفالسابقة، ومعنى انّا توجب تبدل الواقع وانتفائه أن الواقع غير  

 محفوظاً فالامارة لم تقم عليه.

انتفاءه   المسلك يوجب  الواقع على ضوء هذا  قيام الامارة على  ان  والخلاصة، 

ك فرع  لأنه  عليه،  الامارة  قيام  ينتفي  الواقع  انتفاء  ومع  ثابتا وومحوه،  الواقع  ن 

انه يلزم من فرض قيامها ع الواقع فرض لى  ومحفوظا في المرتبة السابقة، وهذا معنى 

فوجوده  عدمه  وجوده  فرض  من  يلزم  ما  كل  ان  الواضح  ومن  عليه،  قيامها  عدم 

 مستحيل.  

وعلى هذا، فالامارة في المقام يستحيل ان تؤدي إلى انقلاب الواقع وتبديله من 

التعييني الواقع    الوجوب  التخييري، وإلا لزم من فرض وجودها على  الوجوب  إلى 

فرضنا ان الواجب في   فإذافإذاً يبقى الواقع على حاله،    ال،عدم وجودها عليه وهو مح

الجمعة، وحينئذ   الظهر دون صلاة  الجمعة صلاة  امارة على وجوبها    فإذايوم  قامت 

ذمته ولا موضوع عندئذ   واتى بها المكلف، فقد استوفي مصلحتها وبذلك تسقط عن

فهي لم تحدث   عة،للمصلحة السلوكية. واما اذا قامت امارة على وجوب صلاة الجم

مصلحة فيها كما هو المفروض، وصلاة الجمعة باقية على عدم وجوبها كما كانت قبل 

لتدارك مصلحة   المصلحة في سلوكها والعمل بها  ان  الامر  الامارة عليها، غاية  قيام 

استوفاها بسلوكها فقد تدارك مصلحة صلاة الظهر وبذلك تسقط    إذا فصلاة الظهر،  

 عن ذمته. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (474)

ان لصلاة الظهر مصلحتين طوليتين: الأولى المصلحة القائمة بها لك  ونتيجة ذ

تسقط   باستيفائها  فان  لها،  المخالفة  الامارة  بسلوك  القائمة  المصلحة  الثانية  مباشرة، 

ا ان  جهة  من  المكلف  ذمة  عن  الظهر  انّما سصلاة  وأما  لمصلحتها،  استيفاء  تيفائها 

اسفلأنّ  طوليتان،   من  متمكنا  مادام  فلا  تيفالمكلف  الواقع،  مصلحة  الأولى وهي  اء 

فتصل  استيفائها،  من  يتمكن  لم  اذا  واما  لها،  موضوع  لا  بل  الثانية  إلى  النوبة  تصل 

 النوبة إلى الثانية، وهذا معنى انّا في طول الأولى. 

 لسيد الاستاذ+ اشكالين: افالنتيجة: ان على 

لتبدالأول:   موجبة  كانت  لو  للواقع  المخالفة  الامارة  من  يل  ان  لزم  الواقع، 

 فرض وجود الامارة عدم وجودها. 

ان المصلحة السلوكية في طول مصلحة الواقع وانما هي لتداركها، ولهذا  الثاني:  

المصل هذه  ان  اساس  على  بحده،  وانحفاظه  الواقع  بقاء  على  في  حتتوقف  هي  انما  ة 

المخالفة   بوصف  الامارة  هذه  اتصاف  فإذاً  للواقع،  المخالفة  بثبوت منوالامارة  ط 

لم يكن هنا واقع، فلا تتصف هذه الامارة بهذا الوصف،    فإذاالواقع وانحفاظه بحده، 

السلوكية، المخالفة وهي غير لأنّ    وعليه فلا موضوع للمصلحة  الامارة  موضوعها 

ي لا  هنا  ومن  للواجب  مموجودة،  عدلا  المخالفة  الامارة  سلوك  يكون  ان  كن 

ولهذا   طوله،  في  لأنّا  وجوده لا  الواقعي،  من  لزم  وإلاّ  له،  رافعة  تكون  ان  يعقل 

 عدمه. 

عالم   في  التصويب  يستلزم  لا  السلوكية  بالمصلحة  الالتزام  ان  تبين  قد  هنا  إلى 

كم الواقعي، ولا تستلزم  حالاعتبار والجعل، وانما يستلزم التوسعة في دائرة المبادئ لل 

 .هذه التوسعة توسعة في عالم الجعل والتشريع حتى لا يمكن

المصلحة السلوكية في  لأنّ  الخلاصة، ان للحكم الواقعي مصلحتين طوليتين،و



 (475)  .................................................................................... الظـــــن

واستيفاء  بالواقع  الاتيان  من  متمكنا  المكلف  كان  فان  الواقع،  مصلحة  طول 

بانتفاء موض السلوكية  المصلحة  انتفت  بأن ومصلحته،  بالواقع  عها وان كان جاهلا 

الواقع، ونتيجة ذلك مص  قامت الامارة على خلافه، فمصلحة سلوكها تتدارك لحة 

 ان استيفاء كل من المصلحتين، موجب لسقوط الواقع عن ذمة المكلف.

 كلا الأمرين غير تام: فلأنّ  وأما التعليق الثاني،

يمكن الاعتماد على الاجماع   اما الأول وهو الاجماع، فقد ذكرنا غير مرة انه لا

الفقهية، المسائل  من  نفسلأنّ    في شيء   يكون حجة، فحجيته مرتبطة  ه لاالاجماع في 

بكشفه عن قول المعصوم+، ومن الواضح ان كشفه عنه منوط باحراز وصوله الينا  

احراز ذلك في   إلى  لنا  المعصومين^، ولا طريق  بعد طبقة من زمن  بيد وطبقة  يداً 

المسا من  هذا ئشي  محله،  في  ذكرناه  تفصيل  على  الاجماع  فيها  ادعي  التي  الفقهية  ل 

 الاجماع المدعى في المقام معلوم المدرك ولهذا لا قيمة له. ان اضافة إلى

فلم يرد في لسان الروايات ان الاحكام الواقعية مشتركة بين    وأما الامر الثاني،

الرواي عن  فضلا  واحدة  رواية  في  ولو  والجاهل  ادعاه  االعالم  كما  المتواترة  الكثيرة  ت 

ا (1) شيخنا الانصاري+ اراد بالروايات  لة على ذلك ادلة حجية الامارات  لدا ، ولعله 

والاصول العملية الشرعية، لأنّا واضحة الدلالة على ان الاحكام الواقعية مشتركة  

 بين العالم والجاهل، هذا اضافة إلى انه يكفي لذلك اطلاقات الكتاب والسنة. 

الالتزام    اوأم من  الانصاري+  شيخنا  ذكره  ما  على  التعليق  وهو  الثاني 

  فإذا سلوك الامارة والعمل بها عبارة عن الاتيان بمؤداها،  فلأنّ  ية،  لوكبالمصلحة الس

الا  بها  والعمل  الامارة  لسلوك  واقع  لا  انه  ضرورة  بها،  وعمل  سلكها  فقد  به  اتى 

 

 . 27(فرائد الاصول ص 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (476)

اتى به صدق انه سلك الامارة    فإذابه،    نالاتيان بمؤداها، فإذاً سلوكها عنوان للاتيا

بها صر  ،وعمل  قد  الشيخ+  أن  بوالمفروض  المؤدىح  في  مصلحة  لا  ما    ، أنه  فإذاً 

معنى  إلى  يرجع  لا  المؤدى  دون  بالسلوك  قائمة  السلوكية  المصلحة  أن  من  ذكره+ 

 معقول.

مع   بالمؤدى،    الاغماضوأما  قائمة  السلوكية  المصلحة  أن  وتسليم  ذلك  عن 

بنفس   نبعنوا المصلحة  قيام  يعقل  فلا  وإلاّ  الامارة،  سلوك  عنوان  وهو  ثانوي 

لا واقع له ما عدا الاتيان بالمؤدى، فإذاً بطبيعة الحال تترتب المصلحة على  اذ  السلوك،

 الاتيان به بعنوان ثانوي وهو عنوان سلوك الامارة.  

وكان    اقامت الامارة على وجوب صلاة الجمعة في يومه  فإذاوعلى ضوء هذا  

سلوكها، في  المصلحة  كانت  الظهر،  صلاة  اليوم  ذلك  في  الواقع  في  ن وم  الواجب 

يعقل  لا  انه  بداهة  يومها،  الجمعة في  بصلاة  الاتيان  عبارة عن  سلوكها  ان  الواضح 

به،   للاتيان  عنوان  الامارة  سلوك  فإذاً  بمؤداها،  الاتيان  بدون  الامارة  سلوك 

 مانع في نفسه من أن تكون صلاة الظهر واجبة لاوالمصلحة السلوكية مترتبة عليه، و

الجمعة وصلاة  الأولي  من وا  بعنوانّا  لهما  بما  بينهما  مضادة  الثانوي ولا  بعنوانّا  جبة 

يوم  بادئالم كل  في  المقدسة  الشريعة  في  الواجب  ان  الخارج  من  نعلم  انا  بما  ولكن   ،

لا الجمعة  صلاة  ان  نعلم  الحال  فبطبيعة  اكثر،  لا  صلوات  تكون   خمس  ان  يمكن 

لزم وإلا  وجوبها،  على  عنده  الامارة  قامت  من  على  واقعاً  كلتا   ان  واجبة  تكون 

 الصلاتين واجبة عليه واقعا في يوم الجمعة وهو خلاف الضرورة. 

المودى، إلى  الواقع  وانقلاب  بالتصويب  الالتزام  من  بد  لا  اشتمال  لأنّ    فإذاً 

يؤدي لا محالة إلى انقلاب الوجوب   ،صلاة الجمعة على مصلحة ملزمة بعنوان ثانوي

وجوب التعييني لصلاة الجمعة بعنوان  ال  التعييني لصلاة الظهر بحدها الشخصي إلى



 (477)  .................................................................................... الظـــــن

 ثانوي.

انقلاب   وهو  الاستاذ+  السيد  ذكره  الذي  الانقلاب  غير  الانقلاب  وهذا 

الامارة،  بينه وبين سلوك  التخييري للجامع  الوجوب  إلى  للواقع  التعييني  الوجوب 

+  ذكرناه من المحذور اللازم من الالتزام بالانقلاب الذي ذكره السيد الاستاذ  وما

محفوظ،  غ ذكرناه  ما  على  الواقع  فان  ذكرناه،  الذي  بالانقلاب  الالتزام  من  لازم  ير 

غاية الامر ان الامارة القائمة على خلافه توجب تبديله إلى واقع بعنوان ثانوي وهو  

 مؤداها.

ب الأول مبني على ان يكون سلوك الامارة عدلاً  لاوان شئت قلت ان: الانق

يتصور ف انما  الامارة    يماللواقع، وهذا  ان سلوك  الواقع محفوظا، والمفروض  كان  اذا 

له،  له عدم كونه عدلا  الامارة عدلا  يلزم من فرض كون سلوك  فإذاً  للواقع،  رافع 

للواق المخالفة  الامارة  ان  على  مبني  فهو  الثاني  الانقلاب  في   عواما  مصلحة  تحدث 

الواق ينقلب  ثانوي وهو عنوان سلوكها، وبذلك  بعنوان  امؤداها  الواقع  ع  إلى  لأولي 

الواقع  يكون  ان  على  يتوقف  فانه  للواقع،  عدلاً  المؤدى  جعل  بمعنى  لا  الثانوي، 

 الأولي محفوظاً بحده، ولهذا لا يلزم المحذور المذكور من الانقلاب الذي ذكرناه. 

بطلان هذا التصويب أيضاً، لأنه مخالف للكتاب والسنة من    ولكن لا شبهة في

ا  حجية  وادلة  فانّما  لامجهة،  اخرى،  جهة  من  الشرعية  العملية  والاصول  ارات 

بان   القول  يمكن  والجاهل، ولا  العالم  بين  الواقعية مشتركة  الاحكام  ان  على  تدلان 

نه مخالف للضرورة، هذا  للعالم حكمًا في الشريعة المقدسة وللجاهل حكمًا اخر فيها، لأ

 من ناحية. 

إذا قامت على العنبي المغلي قبل   اومن ناحية اخرى، ان الامارة  العصير  باحة 

ذهاب الثلثين مثلًا وكان في الواقع حراما، ففي مثل ذلك يكون العصير العنبي المغلي 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (478)

ضوء  على  واتبّاعها  الامارة  سلوك  عنوان  وهو  ثانوي  بعنوان  مصلحة  على  مشتملًا 

  زمة ا المسلك، وهي تتطلب اباحته، بينما هو بعنوانه الأولي مشتمل على مفسدة ملذه

والارادة  والمفسدة  المصلحة  اجتماع  يمكن  لا  انه  الواضح  ومن  حرمته،  تتطلب 

العنبي  العصير  وهو  الخارج،  في  وجوداً  واحد  شيء  في  والبغض  والحب  والكراهة 

ئمة به بعنوان ثانوي، الا انه لا اثر له، االمغلي قبل ذهاب ثلثيه وان كانت المصلحة الق

نبي المغلي، ولا يمكن الجمع بين هذه المبادئ في العلأنه عنوان ومرآة لواقع العصير  

 شيء واحد ولو بعنوانين مختلفين اذا كان المعنون واحداً وجوداً.

انه يمكن الجمع بين حكمين متضادين في شيء واحد  نعم، قد يقال كما قيل: 

مختلفين، على اساس ما قيل في مبحث اجتماع الامر والنهي من انه يكفي في   بعنوانين 

اجتماعهما في شيء واحد تعدد العنوان، بتقريب ان متعلق الاحكام الشرعية هو  از جو

امور اعتبارية لا وجود لها في الخارج،   الذهن، حيث انّا  المفاهيم والعناوين في عالم 

ومصبها متعلقها  يكون  ان  يمكن  فالوجوب   فلا  هذا  وعلى  الخارجي،  الموجود 

واحد، شيء  في  يجتمعان  لا  الاعتبار ال  لأنّ   والحرمة  عالم  في  بعنوان  تعلق  وجوب 

احدهما غير   متعلق  يكون  فإذاً  العالم،  هذا  اخر في  بعنوان  تعلقت  والذهن، والحرمة 

عتبار لامتعلق الاخر، وبما ان الاحكام الشرعية متعلقة بالعناوين والمفاهيم في عالم ا

المعرفية المشيرية المحضة إلى الخارج، فيكون الخارج   وبا بالعرض  مطلوالذهن بنحو 

ما هو مطلوب بالذات هو العنوان في الذهن، واما المعنون في الخارج  لأنّ   لا بالذات،

 فهو مطلوب بالعرض.

والمحبوبية    بالمطلوبية  الاجتماع  مورد  في  المعنون  اتصاف  فيكون  هذا،  وعلى 

والمجاز،ووالمبغ بالعرض  هو  انما  هو لأنّ    ضية  انما  بالذات  والمحبوب  المطلوب 

الخارج، نواالع عالم  في  المعنون  لا  التكليف  متعلق  لأنه  الذهن،  عالم  في  والمفهوم  ن 



 (479)  .................................................................................... الظـــــن

بعنوانين  الاجتماع  كان  اذا  واحد  شي  في  والنهي  الامر  اجتماع  من  مانع  لا  فلذلك 

 مختلفين كالصلاة والغصب ونحوهما.  

ا الاساس، فلا مانع في المقام من ان يكون العصير العنبي المغلي قبل  ذوعلى ه

الثلثين حراما بعنوان أولي ومباحاً بعنوان ثانوي، ولا يلزم محذور الجمع بين  اب  ذه

المعنون في مورد الاجتماع ليس متعلقا لها حتى يلزم محذور الجمع بين  لأنّ    الضدين،

 ، هذا. دالضدين بل متعلقهما العنوان وهو متعد

مج بالحكم  اريد  ان  لأنه  جداً،  خاطئة  المحاولة  هذه  ان  وجوده  رد  والجواب: 

بهذا  الحكم  ان  عليه  فيرد  والذهن،  الاعتبار  عالم  في  الا  له  واقع  لا  الذي  الاعتباري 

له، مماثلا  أو  كذلك  اخر  لحكم  مضاداً  يكون  لا  لا  لأنّ    المعنى  والتماثل  التضاد 

الاعتبارية الامور  في  عالم    يتصوران  في  وجودها  ماعدا  لها  موضوعي  واقع  لا  التي 

 لا قيمة للحكم بمعنى الاعتبار بما هو اعتبار ولا اثر له.  ذا الاعتبار والذهن، وله

كالمصلحة والمفسدة   المبادئ و ان اريد به الحكم الحقيقي وهو الحكم بما له من  

ور الحكم  حقيقة  ان  اساس  على  والبغض،  والحب  والكراهة  ملاكه، ووالارادة  حه 

بعنوانين مختلفين، اجتماعهما في شيء واحد ولو  اعتبار نّ  لأ  فلا يمكن  هو  بما  الحكم 

ان معروض  الا  الاعتبار والذهن،  الموجود في عالم  العنوان وهو  وان كان معروضه 

يمكن  لا  انه  الواضح  ومن  الشايع،  بالحمل  الاجتماع  مورد  في  المعنون  واقع  مبادئه 

 دة في شيء واحد وكذلك الارادة والكراهة والحب والبغض.  ساجتماع المصلحة والمف

وض مبادئ الاحكام الشرعية التي هي حقيقتها وروحها انما معروبكلمة، ان  

يعقل   فلا  ووجوداً  ذاتاً  واحداً  فيه  المعنون  كان  فإذا  الخارج،  في  المعنون  واقع  هو 

م والحب  الكراهة  مع  والارادة  فيه  المصلحة  مع  المفسدة  اثر    عاجتماع  ولا  البغض، 

ان واحداً وجوداً وماهية يستحيل ك  افإذالمناط انما هو بالمعنون،  لأنّ    لتعدد العنوان،



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (480)

والبغض  معا والحب  والكراهة  للارادة  متعلقا  فيه وكونه  المصلحة والمفسدة  اجتماع 

 كذلك. 

وهو   الخارج  في  ووجودا  ذاتا  واحد  المقام  في  المعنون  ان  فحيث  هذا،  وعلى 

الع للمفسدة والمصلحنالعصير  الثلثين، فلا يعقل كونه مجمعا  قبل ذهاب  المغلي  ة بي 

بعنوان م به  الحرمة  تعلق  كان  وان  والبغض  والحب  والكراهة  للارادة  ومتعلقا  عا 

والاباحة بعنوان اخر، ولهذا قلنا انه لا يكفي لرفع غائلة اجتماع الامر والنهي في شيء 

 حداً وجوداً وماهية في مورد الاجتماع. اواحد تعدد العنوان، إذا كان المعنون و

يجة، وهي ان ما ذكره شيخنا الانصاري+ من  لنتإلى هنا قد وصلنا إلى هذه ا

ان الالتزام بالمصلحة السلوكية لا يستلزم التصويب، لا يمكن المساعدة عليه، لما مر 

الواقع   انقلاب  إلى  ادت  فقد  سلوكها،  في  مصلحة  احدثت  اذا  الامارة  ان  من 

يلزم  ، فاره في مؤداها وهو تصويب باطل، واما إذا لم تؤد إلى انقلاب الواقعصوانح

 وهو لا يمكن. المبادئالتضاد بين الاحكام الظاهرية والاحكام الواقعية في مرحلة 

الثاني: الواقعي ومتأخر    الطريق  انه في طول الحكم  الظاهري حيث  ان الحكم 

الحك في  الشك  عن  متاخر  لأنه  بمرتبتين،  عن   معنه  الحكم  تأخر  باب  من  الواقعي 

من باب تاخر الشك عن متعلقه، فلا   قعيموضوعه، والشك متاخر عن الحكم الوا

 ينافي الحكم الواقعي ولا يجتمع معه في رتبة واحدة. 

 والجواب: ان هذا الطريق غير تام من وجوه:  

الأول مرحلة  الوجه  في  الشك  عن  متاخرا  كان  وان  الظاهري  الحكم  ان   :

يجدي في   لا  ، باعتبار انه ماخوذ في موضوعه في هذه المرحلة، الا ان هذا التاخرلالجع

قامت الامارة على وجوب شيء   فإذا،  المبادئدفع محذور اجتماع الضدين في مرحلة  

وكان ذلك الشيء في الواقع حراما، فحينئذ وان كان الحكم الظاهري بما هو اعتبار في 



 (481)  .................................................................................... الظـــــن

الج مرحلة  في  الواقعي  الحكم  المرحلة،  طول  هذه  في  ليس  بينهما  التنافي  ان  الا  عل، 

ولا مضادة بينهما بما هما امران اعتباريان، وانما المضادة والمنافاة اة  ضرورة انه لا مناف

الامارة  لمؤدى  الظاهري  الوجوب  جعل  ان  اساس  على  المبادئ،  مرحلة  في  بينهما 

على   مشتمل  انه  والمفروض  فيه،  ملزمة  مصلحة  وجود  عن  ملزمة،  مكاشف  فسدة 

وكون  واحد  شيء  في  والمفسدة  المصلحة  اجتماع  يلزم  مفإذاً  والكراهة  ه  للارادة  تعلقا 

 والحب والبغض في نفس المولى في آن واحد، وكل ذلك مستحيل.

انه لا اثر لكون الحكم الظاهري في طول الحكم الواقعي رتبة مع    الوجه الثاني:

 شيء واحد في زمن فارد وان كان احدهما فيالضدين لا يجتمعان  لأنّ    تقارنّما زمانا،

رتبة، و الاخر  الواقعي عليمتقدما على  الحكم  الظاهري وان كان في طول  فالحكم  ه 

 رتبة، الا انه مقارن معه زمناً ومع التقارن لا يجوز اجتماعهما في شيء واحد.

وأن شئت قلت: ان الحكم الظاهري وان قلنا انه في طول الحكم الواقعي، الا  

في زمن واحد    ديناجتماع الضلأنّ    الطولية في الرتبة لا تدفع غائلة التضاد بينهما،  ان

مستحيل وان كان احدهما متقدما على الاخر رتبة، ضرورة انه لا اثر للتقدم الرتبي  

بعد تقارنّما زمانا، والنكتة في ذلك ان استحالة اجتماع الضدين أو النقيضين انما هي 

احد، واما عالم الرتبة فهو انما يكون من تحليلات العقل، فلا وفي عالم الخارج في زمن  

التحليلات لا  ع مواق العقل وهو عالم  الا عالم  له  الخارج ولا موطن  له في  وضوعي 

عالم الواقعيات والازمان، مثلا يحكم العقل بان العلة متقدمة على المعلول رتبة قضاء  

متق العلة  عدم  بان  يحكم  لا  بينما  العلية،  رتبة  دلحق  في  انه  مع  كذلك  المعلول  على  م 

جة إلى ملاك ولا يمكن ان يكون جزافاً، وعلى هذا بحاحكم العقل بذلك  لأنّ    العلة،

فلو كانت مضادة بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي، فيستحيل اجتماعهما في شيء  

 واحد، وان كان الأول في طول الثاني رتبة بعد تقارنّما زماناً.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (482)

الثالث محذور   :الوجه  يدفع  الرتبة  تعدد  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع 

ين، الا انه لا يدفع محذوراً اخر يلزم من جعل الحكم الظاهري لمؤديات  لضداجتماع ا

قامت الامارة على   فإذاالامارات وهو القاء المكلف في المفسدة أو تفويت المصلحة،  

ؤدي إلى الالقاء في المفسدة، واذا  تاباحة العصير العنبي المغلي وكان في الواقع حراما،  

في   وكان  شيء  اباحة  على  وكلاهما الوقامت  المصلحة  تفويت  إلى  تؤدي  واجبا،  اقع 

 قبيح، فلهذا لا يمكن التعبد بالامارات الظنية وجعل الحجية لها. 

إلى هنا قد تبين ان هذا الطريق لا يحل المشكلة أيضاً ولا يمكن الالتزام به، هذا  

 من ناحية. 

بشكل   نوم الطريق  هذا  على  الاصوليين  من  جماعة  اشكل  قد  اخرى،  ناحية 

الحكم آخر طول  في  كان  وان  الظاهري  الحكم  ان  هو  الاشكال  هذا  وحاصل   ،

الواقعي وليس في مرتبته، باعتبار ان الشك فيه مأخوذ في موضوع الحكم الظاهري، 

اساس على  الواقعي  الحكم  ان  الا  مرتبته،  في  يكون  ان  يعقل  للعالم    فلا  ثابت  انه 

ال ري، فحينئذٍ يلزم محذور وقوع  ظاهوالجاهل معا، فيكون موجوداً في مرتبة الحكم 

في   يكون  لا  المعلول  مثلا  كثير،  ذلك  ونظير  المرتبة،  هذه  في  بينهما  والمنافاة  المضادة 

مرتبة العلة الا ان العلة موجودة في مرتبة المعلول، فلذلك يستحيل اجتماعهما في شيء 

 من جهة واحدة وهكذا. دواح

 وللمناقشة فيه مجال:  

ال  أولاً: الحكم  لأنه واقإن  الظاهري،  الحكم  مرتبة  في  يكون  ان  يمكن  لا  عي 

هو   بل  مرتبته،  في  يكون  حتى  الظاهري  كالحكم  بعنوانه  والجاهل  للشاك  ثابتا  ليس 

والش للجاهل  ولا  بعنوانه  للعالم  ثابت  وغير  والجاهل  العالم  بين  للجامع  ك  اثابت 

وقد   المتأخرة  المرتبة  في  فيه  الشك  يعرض  قد  الامر  غاية  به  يعركذلك،  العلم  ض 



 (483)  .................................................................................... الظـــــن

كذلك، ولا يمكن ثبوته للشاك بعنوانه كالحكم الظاهري، وإلاّ لم يكن حكمًا واقعياً 

 وهذا خلف.

في   الجعل  مرتبة  في  بالحكم  العلم  اخذ  في  ليس  الكلام  ان  قلت:  شئت  وأن 

واخذ الشك فيه في مرتبة الجعل في موضوع نفسه   موضوع نفسه في مرتبة المجعول،

يكون الحكم ثابتا للعالم بعنوانه وللشاك كذلك، بل الكلام في    حتىفي مرتبة المجعول  

الواقعي،   الحكم  في  للشاك  الثابت  الظاهري  الحكم  مقابل  في  الواقعي  الحكم 

العاقل وهو ج القادر  البالغ  الواقعي مجعول للمكلف  مع بين اوالمفروض ان الحكم 

ين  وقد  الخارج  في  العالم  على  ينطبق  وقد  والجاهل،  بينما    طبقالعالم  فيه،  الجاهل  على 

الحكم الظاهري مجعول للشاك بعنوانه، لفرض ان الشك مأخوذ في موضوعه، وعليه  

 فلا يكون الحكم الواقعي ثابتا في مرتبة الحكم الظاهري في عالم الجعل. 

علية الحكم بفعلية موضوعه في الخارج فأيضاً فوأما في عالم المجعول، وهو عالم 

قعي منطبق على الشاك في الخارج لكن لا بما هو شاك، بل بما  لواالحكم الأنّ    كذلك،

منطبقاً  الواقعي  الحكم  يكون  لا  فإذاً  السابقة،  المرتبة  قادر في  عاقل  بالغ  مكلف  هو 

مأخوذ في موضوعه في الشك  ان  هو شاك وإلا فلازمه  بما  الشاك  الجعل    على  مرتبة 

 وهو خلف. 

والحكم الواقعي مجتمعان في زمن ري  وبكلمة، انه لا شبهة في ان الحكم الظاه

واحد، فكما ان الحكم الواقعي في زمن الحكم الظاهري، فكذلك الحكم الظاهري في  

الرتب،  عالم  انما هو في  الكلام  الكلام، ومحل  ليس محل  الواقعي، وهذا  الحكم  زمن 

لظاهري لا يكون في مرتبة الحكم الواقعي، واما الحكم الواقعي  ابدعوى ان الحكم  

 في مرتبة الحكم الظاهري. هو ف

في   ليس  بحده  المعلول  ان  كما  اذ  معقول،  معنى  إلى  ترجع  لا  الدعوى  وهذه 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (484)

مرتبة العلة ولا يجتمع معها، فكذلك العلة ليست في مرتبة المعلول ولا تجتمع معه في  

علة متقدمة على مرتبة المعلول، فكيف يعقل اجتماعها معه في  لمرتبته، بداهة ان مرتبة ا 

العلة  بتهمرت ان  فكما  واحد،  زمان  في  الاخر  مع  منهما  كل  فيجتمع  الزمان  في  وامّا   ،

 تجتمع مع المعلول في زمانه، فكذلك المعلول يجتمع مع العلة في زمانّا.

يجتمعان   لا  والمعلول  العلة  ان  المطاف:  نّاية  في  واحدة، فيفالنتيجة  مرتبة   

فلا   المعلول،  مرتبة  غير  العلة  مرتبة  ان  مرتبة  يعقضرورة  في  ثابتة  العلة  تكون  ان  ل 

العلة   ان  فكما  واحد،  زمن  في  يجتمعان  بينما  نفسها،  عن  تاخرها  لزم  وإلاّ  المعلول، 

متعاصران   لأنّما  العلة  زمن  في  موجود  المعلول  فكذلك  المعلول،  زمن  في  موجودة 

 . زمانا لا رتبةً 

ليس  وثانيا: الواقعي  الحكم  عن  الظاهري  الحكم  تاخر  ملاك  ان  عن  تاخًً  ره 

الذهن، فانه عينه لأنّ    الشك في عالم  بالذات،  المشكوك  متاخراً عن  الشك لا يكون 

والاختلاف بينهما انما هو بالاعتبار، ومن الطبيعي ان شيئاً واحدا لا يعقل ان يكون 

مت يكون  لا  انه  كما  نفسه،  عن  لا امتاخرا  انه  باعتبار  بالعرض،  المشكوك  عن  خرا 

انما ، ويتوقف عليه في الواقع ان كان متوقفاً عليه بنظر الشاك، بل تاخره عن الشك 

المرتبة   الوجود في  المولى اخذه مفروض  ان  هو في عالم الجعل والاعتبار، على اساس 

الكلام في   ليس محل  انه  الظاهري عليه، وقد مر  فان االسابقة ثم جعل الحكم  لمقام، 

ال الحكم  الشارع  جعل  امكان  في  هو  انما  الكلام  الامارات  ظاهمحل  مؤديات  في  ري 

في   الشك  فرض  الشارع  ان  بمعنى  الواقعي،  الحكم  خلاف  على  العملية  والاصول 

حكمه  في  بالشك  مقيداً  له  الظاهري  الحكم  جعل  ثم  أولاً  لشي  الواقعي  الحكم 

ان متفرعاً على الحكم الواقعي وفي طوله في  كالواقعي، وحينئذ فالحكم الظاهري وان  

كالمصلحة والمفسدة الواقعيتين    المبادئلا طولية بينهما في مرحلة    انهمرتبة الجعل، الا  



 (485)  .................................................................................... الظـــــن

والبعض، والحب  والكراهة  الفعل  لأنّ    والارادة  والمفسدة  المصلحة  معروض 

تق فإذاً  المولى،  نفس  والبغض  والحب  والكراهة  الارادة  ومعروض   ع الخارجي، 

المصلحة والمفسدة في شيء ع  المضادة والمنافاة بينهما في مرحلة المبادئ، لاستحالة اجتما 

الارادة والكراهة والحب  بعنوانين مختلفين، وكذلك  واحد وجوداً وماهية وان كان 

 والبغض. 

 إلى هنا قد تبين، ان ما ذكره المحقق الخراساني+ في المقام يرجع إلى امرين:  

لظاهري متأخر عن الحكم الواقعي ولم يكن في مرتبته، واما  ا الأول: ان الحكم  

 الواقعي فيكون في مرتبة الحكم الظاهري. كم الح

 الثاني: ان تعدد المرتبة يكفي في رفع غائلة اجتماع الضدين أو النقيضين.  

 ولكن قد ظهر بوضوح ان كلا الامرين خاطي ولا واقع موضوعي: 

ا بلحاظ  الامر الأول، فلأنّما  زمان متعاصران ومجتمعان في زمان واحد، لاما 

 حيل اجتماعهما في مرتبة واحدة. يستواما بلحاظ المرتبة ف

تعدد المرتبة لا يجدي في دفع محذور اجتماع الضدين أو فلأنّ  واما الامر الثاني،  

في   هو  انما  بينهما  المرتبة  تعدد  ان  إلى  اضافة  هذا  زمانا،  متقارنين  كانا  اذا  النقيضين 

 . المبادئة رحل، والمضادة والمنافاة انما هما في مالمبادئعل لا في مرحلة مرحلة الج

الحكم  بين  الطولية  بتفسير  قام  قد  النائيني+  المحقق  ان  ثالثة،  ناحية  ومن 

الظاهري والحكم الواقعي بشكل اخر، وهو ان معنى كون الحكم الظاهري في طول 

الظاه الحكم  جعل  يكن  لم  لولاه  انه  الواقعي  يكون ر الحكم  ان  فيستحيل  وعليه  ي، 

ال الحكم  عن  مانعا  الظاهري  للحكم  واقالحكم  مانعيته  من  يلزم  انه  ضرورة  عي، 

مانعاً  يكون  ان  يعقل  الشيء لا  ان  الواضح  ومن  نفسه،  مانعيته عن وجود  الواقعي 

فلا  هذا  وعلى  مستحيل،  وهو  عدمه  وجوده  فرض  من  لزم  والا  نفسه،  وجود  عن 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (486)

الظ الاحكام  بين  الواقعية،امضادة  والاحكام  الثانية  لأنّ    هرية  على  متفرعة  الأولى 

   .(1) قفة عليها، فكيف تكون مضادة لهامتوو

 ولكن هذا التفسير أيضاً غير صحيح:

أولاً: أنه لا يدفع محذور لزوم التضاد والتنافي بين الاحكام الواقعية والاحكام 

وذلك  ع لأنّ    الظاهرية،  الظاهرية  الاحكام  مانعية  لا    ناستحالة  الواقعية  الاحكام 

حد الضدين لا يكون مانعاً عن وجود الضد  د اوجولأنّ    تمنع عن كونّا مضادة لها،

لوجوده، التامة  العلة  اجزاء  من  عدمه  كون  لزم  وإلاّ  جزء لأنّ    الاخر،  المانع  عدم 

التامة   للعلة  الاخر    فإذاأخير  الضد  وجود  عدم  كان  موجوداً،  الضدين  احد  كان 

 مقتضيه لا إلى وجود المانع وهو وجود الضد الاخر.  مستنداً إلى عدم

ولكنها   هذاوعلى   الواقعية،  للاحكام  مضادة  كانت  وان  الظاهرية  فالاحكام 

التامة، على اساس  يستحيل ان تكون مانعة عنها بان يكون عدمها من اجزاء علتها 

الاحكام  ان  وحيث  الاخر،  الضد  وجود  عن  مانعا  الضدين  احد  كون  استحالة 

الأاالو بعناوينها  للاشياء  المقدسة  الشريعة  في  مجعولة  وجود وليقعية  عدم  فيكون  ة، 

الاحكام الظاهرية لها بعناونيها الثانوية مستنداً إلى عدم المقتضي لها لا إلى وجود المانع 

 وهو الاحكام الواقعية.  

بينهما، وحل هذه   التضاد والتنافي  يعالج مشكلة  التفسير لا  ان هذا  فالنتيجة: 

 يرفع جذوره. لا لمشكلة انما هو برفع جذور التضاد بينهما، وهذا التفسيرا

للاشياء  الظاهرية  الاحكام  جعل  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  وثانياً: 

بعناوينها المشكوكة متفرع على جعل الاحكام الواقعية لها بعناوينها الأولية في المرتبة  

 

 . 79ص  2(أجود التقريرات ج 1)



 (487)  .................................................................................... الظـــــن

ل الاحكام الظاهرية لها، باعتبار انّا  عالسابقة ومتوقف عليه، فمع ذلك لا يمكن ج

ا للاحكام  لا لوامضادة  وجعلها،  الواقع  في  وجودها  فمع  السابقة،  المرتبة  في  قعية 

وإلاّ  الظاهرية،  الاحكام  جعل  لا    يمكن  فإذاً  مستحيل،  وهو  الضدين  اجتماع  لزم 

 يمكن جعل الاحكام الظاهرية.

يمك لا  كما  الظاهرية  الاحكام  جعل  ان  جعل   نوالخلاصة،  عن  النظر  بقطع 

م يمكن  لا  فكذلك  الواقعية،  فالاحكام  عدم  ع  اما  الواقع،  في  وثبوتها  جعلها  رض 

من   فهو  الثاني  على  واما  لها،  الموضوع  عدم  جهة  من  فهو  الأول  على  جعلها  امكان 

 . المبادئجهة لزوم اجتماع الضدين في شيء واحد في مرحلة 

 اليك نصه: وما ذكره السيد الاستاذ+ الطريق الثالث: 

ان يقال: ان الاحك بينها في  ام  والتحقيق في دفع الاشكال  الشرعية لا مضادة 

أو  الفعل  من  المكلف  ذمة  في  شيء  اعتبار  اي  الاعتبار  الا  ليس  الحكم  اذا  انفسها، 

عن   الاخبار  بعض  في  عبر  ولذا  وشرعاً،  عرفاً  المديون  ذمة  في  الدين  كاعتبار  الترك 

ة بالدين كما في قوله×: )ان دين الله أحق ان يقضى(، توجوب قضاء الصلوات الفائ

لواضح عدم التنافي بين الامور الاعتبارية، وكذا لا تنافي بين ابرازها بالالفاظ، ن ا وم

في   بينها  التنافي  وانما  هو ظاهر،  كما  كذا(  تفعل  )لا  أو  كذا(  )افعل  المولى:  يقول  بان 

ما  بالمبدأ  المبدأ والمنتهي، والمراد  المصلحة    موردين  بعلة الحكم، مسامحة من  يعبر عنه 

ه الامامية والمعتزلة، أو الشوق والكراهة كما عليه الاشاعرة المنكرين عليوالمفسدة كما  

 لتبعية الاحكام للمصالح والمفاسد، والمراد من المنتهي مقام الامتثال. 

كالوجوب  الحكمين  اجتماع  من  يلزم  فلأنه  المبدأ،  حيث  من  التنافي  وأما 

وانكسار وهو من اجتماع   كسّ لحرمة مثلًا، اجتماع المصلحة والمفسدة في المتعلق بلا  او

الضدين ولا اشكال في استحالته، وكذا الحال في اجتماع الترخيص مع الوجوب أو 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (488)

وجود   أو  واحد  شيء  في  وجودها  وعدم  المصلحة  وجود  اجتماع  يلزم  فانه  الحرمة، 

 من اجتماع النقيضين المحال.  والمصلحة الملزمة وعدم وجودها كذلك وه

المن التنافي من حيث  التكليفين تهيوأما  امتثال كلا  من  المكلف  فلعدم تمكن   ،

العقل بلزوم الامتثال، ويلزم ان يحكم  التنافي والتضاد في حكم  كما هو ظاهر، فيقع 

العقل بالفعل امتثالا للوجوب وان لا يحكم به للاباحة، وكذا يلزم ان يحكم بالترك 

 حالة. ستثالاً للحرمة وان لا يحكم به للاباحة، كل ذلك بديهي الاتام

إذا عرفت ذلك، ظهر انه لا تنافي بين الحكم الواقعي والحكم الظاهري اصلًا  

الاحكام   بين  العرضي  التضاد  هذا  وان  المنتهي،  ناحية  من  ولا  المبدأ  ناحية  من  لا 

ا واقعيا أو كلاهما ظاهريا، هميختص بما اذا كان الحكمان من سنخ واحد، بان كان كلا 

احدهما   كان  اذا  ما  ناحية  واقبخلاف  من  بينهما  مضادة  لا  فانه  ظاهريا،  والاخر  عيا 

 المبدأ ولا من ناحية المنتهي. 

المصلحة في الحكم الظاهري انما تكون في نفس جعل فلأنّ  أما من ناحية المبدأ،  

يلزم   فلا  الواقعي،  الحكم  في  كما  متعلقه  في  لا  المصلحة  م الحكم  اجتماع  مخالفتهما  ن 

المصلحة وجود  أو  اذ  وع  والمفسدة  واحد،  شيء  في  وعدمه  المفسدة  وجود  أو  دمه 

الاحكام الواقعية تابعة للمصالح والمفاسد في متعلقاتها، والاحكام الظاهرية ليست 

تابعة لها في متعلقاتها من المصالح، بل تابعة للمصالح في انفسها، ونتيجة ذلك انه لا 

حة وعدمها أو المفسدة  صلزم اجتماع المصلحة والمفسدة في شيء واحد أو اجتماع الملي

 وعدمها حتى لا يمكن جعل الحكم الظاهري. 

الحكم الظاهري موضوعه الشك في  فلأنّ  وأما عدم التنافي من ناحية المنتهي،  

لى  إ الحكم الواقعي وعدم تنجزه لعدم وصوله إلى المكلف، فما لم يصل الحكم الواقعي  

لعقاب على مخالفته، فلا مانع ق االمكلف، لا يحكم العقل بلزوم امتثاله ولا باستحقا



 (489)  .................................................................................... الظـــــن

العقل  المكلف، وحكم  إلى  الواقعي  الحكم  واذا وصل  الظاهري،  الحكم  امتثال  من 

الظاهري،   للحكم  مجال  يبقى  لا  مخالفته،  على  العقاب  وباستحقاق  امتثاله  بلزوم 

 . (1) لارتفاع موضوعه بوصول الواقع الخ

الواقع الحكم  بين  تنافي  لا  انه  افاده+  ما  وونتيجة  هما  ي  بما  الظاهري  الحكم 

والملاكات ولا   المبادئامران اعتباريان لا في مرحلة الجعل والاعتبار ولا في مرحلة  

في مرحلة التطبيق والامتثال، فلهذا لا مانع من جعله ولا يلزم منه اي محذور، هذا  

 من ناحية. 

اخرى ناحية  الحكم   ،ومن  مقابل  في  الظاهري  الحكم  ان  كلامه+  من  يظهر 

 عي، وعلى موافقته ثواب وعلى مخالفته عقاب كما هو الحال في الحكم الواقعي. واقال

 وللنظر في كلتا الناحيتين مجال:

الأولى، الناحية  الاحكام فلأنّ    أما  بين  والتضاد  التنافي  ان  من  افاده+  ما 

اعت هي  وبما  بانفسها  ليس  مرحلة  بالشرعية  في  يكون  ان  اما  بينهما  التنافي  بل  ارات، 

أو في مرحلة الامتثال ولا ثالث في البين، متين جداً، ولكن ما افاده+ في وجه   ادئالمب

 عدم التنافي بينهما في كلتا المرحلتين، قابل للمناقشة.

للملاكات  تابعة  الواقعية  الاحكام  ان  افاد+  فقد  الأولى،  المرحلة  في  أما 

للملاك  المبادئو تابعة  الظاهرية  الاحكام  بينما  متعلقاتها،  لا  ات  في  فإذاً  انفسها،  في 

يلزم من اجتماع الحكم الظاهري والحكم الواقعي في مرحلة الجعل والاعتبار في شيء 

 واحد، اجتماع المصلحة والمفسدة فيه وكذلك الارادة والكراهة والحب والبغض.  

ان   لأنه+  وذلك  للنقد،  قابل  هذا  الظاهرية  اولكن  الاحكام  تبعية  راد 

 

 . 108 – 110ص  2(مصباح الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (490)

ائمة بنفس جعلها، فيرد عليه ان معنى هذا انتهاء الاحكام  ا قللملاكات في انفسها انّ

بالجعل، الأوامر  لأنّ    الظاهرية  نظير  هذا  مجعول،  لا  فإذاً  به،  ينتهي  مفعولها 

الفعل   يكون  فلا  بانتهائه،  وتنتهي  الامر  بنفس  قائمة  المصلحة  فان  الامتحانية، 

الامر لأنّ    ا،بمطلو بنفس  يتحقق  الامتحان وهو  هو  الخارج،    لا   المطلوب  في  الفعل 

وانتهى   به  تحقق  فقد  الظاهري،  الحكم  جعل  بنفس  قائما  الملاك  كان  اذا  المقام  وفي 

 معفوله. 

وان اراد بها ان الملاك قائم بنفس الحكم الظاهري وهو المجعول، فيرد عليه ان 

 الاحكام الظاهرية على نوعين: 

رات التي يكون مفادها  ماول: الاحكام الظاهرية الالزامية كما في موارد الالأا

الحرمة   أو  للوجوب  المثبت  الاستصحاب  وموارد  الالزامية  الظاهرية  الاحكام 

 . وموارد الاحتياط الوجوبي

يكون  التي  الامارات  موارد  في  كما  الترخيصية  الظاهرية  الاحكام  الثاني: 

الظاهرية   الاحكام  البراءة ا مفادها  كاصالة  الترخيصية  الاصول  وموارد    لترخيصية 

 حوها.ون

بالحفاظ  المولى  اهتمام  ناشئة عن  احكام ظاهرية طريقية  الأول، فهو  النوع  اما 

و الملاكات  الواقعية    المبادئعلى  الاحكام  مقابل  في  وليست  الواقعية  للاحكام 

اليها، هي في طولها وطريق  بل  من ورالأنّ    وعرضها  المولى  الحفاظ   ءغرض  جعلها 

، واهتمامه بها وعدم رضاه بتفويتها المبادئلاكات والمعلى الاحكام الواقعية بما لها من  

الظاهرية  الاحكام  هذه  جعل  ان  اساس  على  بها،  والجهل  الشك  ظرف  في  حتى 

اللزومية ايجاد داع ثان للمكلف نحو الحفاظ عليها في هذا الظرف، لأنّا تكشف عن  

 الاحوال.   من بها والمحافظة عليها وانه لا يرضى بتفويتها بحال بالغ اهتمام المولى



 (491)  .................................................................................... الظـــــن

بامتثالها في   عليها  المحافظة  إلى  الظاهرية  دعوة هذه الاحكام  هنا، تكون  ومن 

اللزومية في طول دعوة للاحكام الواقعية    المبادئاطراف الشبهة بما لها من الملاكات و

لى المحافظة عليها بامتثالها واستيفاء إبأنفسها إلى ذلك، وحيث انّا بانفسها لا تدعو  

الظاهرية   حتىملاكاتها   الأحكام  هذه  جعل  فلهذا  بها،  والجهل  الشك  ظرف  في 

فإذاً   الظرف،  بما لها من الملاكات في ذلك  امتثالها  إلى  الحفاظ عليها والدعوة  بغرض 

اليه طريق  انّا  مع  الواقعية  للأحكام  منافية  الظاهرية  الاحكام  هذه  تكون    ا كيف 

ش ولذلك لا  دعوتها،  طول  في  امتثالها  إلى  الواقعية  أن  وداعية  الاحكام  مقابل  في  لها 

مثوبة   هنا لا عقوبة على مخالفتها ولا  عليها، ومن  امتثالها والمحافظة  إلى  غير دعوتها 

موافقتها، هي  لأنّ    على  انما  ومخالفتها  الواقعية  الاحكام  بموافقة  هي  انما  موافقتها 

 خلف. ا قلال لها في مقابل استقلالها، وفرض الاستقلال لهتبمخالفتها، ولا اس

الظاهرية الترخيصية، فانه ناشئ من المصالح  الثاني وهو الاحكام  النوع  وأما 

النوعية العامة المترتبة عليه وهي مصلحة التسهيل، لأنّا تتطلب من المولى جعل تلك  

ار فان  هذا  وعلى  المكلف،  نوع  على  التسهيل  بغاية  الاستاذ+ ا الأحكام  السيد  د 

الترخي  على  المترتبة  ابالمصلحة  ليس  ص  الامر  ان  ففيه  الشخصية،  المصلحة  لظاهري 

كذلك، لوضوح انه لا مصلحة فيه لكل فرد، وان اراد+ بها المصلحة النوعية وهي 

صحيح، فهو  التسهيل  تدعو  لأنّ    مصلحة  التي  هي  عليها  المترتبة  النوعية  المصلحة 

 م على المصالح الشخصية. دالمولى إلى جعلها وتتق

 يد الاستاذ+ غير تام.الس فالنتيجة ان ما افاده 

فقد ظهر مما تقدم ان الاحكام الظاهرية اللزومية لا تدعو    وأما الناحية الثانية،

إلى  تدعوه  وانما  عرضه،  وفي  الواقع  امتثال  مقابل  في  وموافقتها  امتثالها  إلى  المكلف 

والمحافظ الواقعية  الاحكام  بغرض    ةامتثال  مجعولة  طريقية  احكام  لأنّا  عليها، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (492)

عالحفا وظ  الملاكات  من  لها  بما  الواقعية  الاحكام  إلى    المبادئلى  وتدعو  اللزومية، 

امتثالها في طول دعوتها اليه، ولهذا لا شأن لها في مقابلها، وفرض الشأن والاستقلال 

 لها خلف كما مر آنفاً.

الظاهرية الترخيصية، فهي   الامتثال والموافقة لها كما  لا وأما الاحكام  تتطلب   

 هو ظاهر. 

هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه النتيجة وهي الاحكام الظاهرية اللزومية لا    إلى

تتطلب الامتثال والموافقة بنحو الاستقلال في مقابل الاحكام الواقعية وفي عرضها، 

له بما  تفويتها  وعدم  وموافقتها  الواقعية  الاحكام  امتثال  تتطلب  الملاكات بل  من  ا 

 الواقعية اللزومية. 

عدم التنافي بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي في مرحلة  من  وأما ذكره+  

للحكم  موضوع  فلا  المكلف  إلى  وصل  اذا  الواقعي  الحكم  بان  معللًا  الامتثال، 

امتثال   بلزوم  العقل  يحكم  يصل  لم  وإذا  امتثاله،  بلزوم  العقل  يحكم  ولا  الظاهري 

الظا عليههالحكم  المساعدة  يمكن  فلا  الواقعي،  الحكم  دون  لمري  ان ،  من  عرفت  ا 

الحكم  امتثال  مقابل  في  والموافقة  الامتثال  يقتضي  لا  نوعيه  بكلا  الظاهري  الحكم 

في   امتثاله  لزوم  يقتضي  لا  فهو  اللزومي،  الظاهري  الحكم  اما  وموافقته،  الواقعي 

اقع والحفاظ عليه بما له من الملاك في و مقابل امتثال الواقع، وانما هو يقتضي امتثال ال

الو  الظاهري  اقعطول  الحكم  واما  الواقع،  مقابل  في  له  شان  لا  انه  من  تقدم  لما   ،

الامتثال،  يقتضي  لا  فهو  الفعل لأنّ    الترخيصي،  في  المكلف  عنان  اطلاق  مفاده 

 والترك.

الا من  الأول  النوع  على  لا  ينطبق  لا  المقام  في  افاده+  ما  ان  حكام  فالنتيجة: 

لا على النوع الثاني منها وهو الاحكام  ، والظاهرية وهو الاحكام الظاهرية اللزومية



 (493)  .................................................................................... الظـــــن

 الظاهرية الترخيصية. 

الرابع، المضادة    الطريق  تسليم وجود  بعد  انه  من  العراقي+  المحقق  ذكره  ما 

بين الاحكام الواقعية والاحكام الظاهرية في صورة المخالفة، والمماثلة بينهما في صورة  

بتقريب:  لما المحذور،  هذا  لدفع  تصدى  فقد  والحيثيات ان  طابقة،  الجهات  تعدد 

لموجود واحد، يكفي في دفع محذور اجتماع الضدين أو المثلين فيه، مثلًا القيام اذا كان 

بغرض احترام المؤمن فحسن، واذا كان بغرض هتكه فقبيح، مع انه موجود واحد في 

للتأد كان  اذا  اليتيم  لامتحان  يالخارج، وضرب  أو  للايذاء  كان  وإذا  حسن،  فهو  ب 

 .(1) هو قبيح، وهكذا مع انه موجود واحد في الخارجا فالعص

يختلفان  والحرمة  والوجوب  والقبح  الحسن  ان  في  شبهة  لا  انه  والخلاصة، 

 باختلاف الحيثيات والجهات، رغم ان المعروض واحد وجوداً وماهية.  

د يختلف حكمه باختلاف مقدماته، حبل ذكر+ ان الموجود الواحد بعنوان وا

ان   يمكن  مقدمة  يكوفانه  ناحية  من  مطلوبا  يكون  ولا  مقدمة  ناحية  من  مطلوبا  ن 

هذا  من  فيه  نحن  وما  المقدمة،  لذي  وحيثية  عنوانا  ليست  المقدمة  ان  مع  اخرى، 

القبيل، فان تحقق الواقع المطلوب للمولى وانبعاث المكلف عنه بحاجة إلى مقدمات، 

نها جعل الخطاب الواقعي له، وم  قدمات بيد المولى، منها ارادة المولى الواقع، وهذه الم

ومنها جعل الخطاب الظاهري بالاحتياط في ظرف جهل المكلف بالواقع، وعلى هذا 

وقد   الظاهري،  دون  الواقعي  الخطاب  ناحية  من  للمولى  مطلوبا  الواقع  يكون  فقد 

لواقعي، وحيث ان تعدد المقدمات ايكون مطلوبا من ناحية الخطاب الظاهري دون  

الحيثيا وكتعدد  التضاد ت  محذور  حينئذ  يلزم  فلا  المقدمة،  ذي  تعدد  يوجب  الجهات 

 

 .61 – 63ص  3(نّاية الأفكار ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (494)

 والتماثل.

ًً: ان تعدد الحيثيات انما يجدي في رفع غائلة اجتماع الضدين أو والجواب، أولا

الموضوع،   المثلين إذا كانت الحيثيات من الحيثيات التقييدية، فان تعددها يوجب تعدد

الحيثيات من  الحيثيات  كانت  اذا  تعددها  ال  وأما  يوجب  فلا  الانتزاعية،  أو  تعليلية 

تعدد   يوجب  لا  وتعددها  التعليلية،  الحيثيات  من  فهي  المقدمة  واما  الموضوع،  تعدد 

 . ذي المقدمة، ولا مانع من ان يكون لشي واحد عدة مقدمات، هذا

لواقعي والخطاب الظاهري للواقع  ااضافة إلى انه+ ان اراد بمقدمة الخطاب  

انّما  للفعل عن  المطلوب  عنوانا  يكون  لا  الشرعي  الخطاب  ان  عليه  فيرد  له،  وانان 

مثلًا  له،  عنوانا  يكون  ولا  للمولى  مطلوب  انه  عن  كاشف  هو  بل  والمراد،  المطلوب 

ا، الامر المتعلق بالصلاة كاشف عن انّا مرادة للمولى ومطلوبة له ولا يكون عنواناً له

 لسابقة. ة ا بل هو متعلق بها بعنوانّا الخاص في المرتب

والخطاب   أولي  بعنوان  بالواقع  تعلق  الواقعي  الخطاب  ان  بذلك  ارد  وأن 

ان   من  تقدم  ما  عليه  فيرد  بينهما،  لا مضادة  ولهذا  ثانوي،  بعنوان  به  تعلق  الظاهري 

لمعنون لهما اذا كان الأنّ    ،المبادئمجرد ذلك لا يدفع محذور اجتماع الضدين في مرحلة  

المصلحة   هو  واحدا وجودا وماهية كما يكون مشتملًا على  ان  يمكن  المفروض، فلا 

فلا   الخطابين  نفسي  بين  واما  والبغض،  والكراهة والحب  للارادة  ومتعلقا  والمفسدة 

 مضادة، لأنّما امران اعتباريان، فلا واقع موضوعي لهما في الخارج.

جموثانياً  عن  الاغماض  مع  مشكلة  ي:  يعالج  افاده+  ما  ان  وتسليم  ذلك  ع 

جعل اد  التض ان  مشكلة  يعالج  لا  انه  الا  الظاهري،  والحكم  الواقعي  الحكم  بين 

أو  المفسدة  في  الالقاء  إلى  يؤدي  قد  الواقعي  الحكم  خلاف  على  الظاهري  الحكم 

أو تفويت المصلحة  المفسدة  العبد في  المولى  القاء  ان  الواضح   تفويت المصلحة، ومن 



 (495)  .................................................................................... الظـــــن

   عنه قبيح، فلا يمكن صدورة من المولى الحكيم.

 النتيجة: ان ما افاده المحقق العراقي+ لا يرجع إلى معنى محصل. ف

النتيجة وهي ان جميع الطرق والمحاولات  إلى هنا قد استطعنا ان نخرج بهذه 

لعلاج مشكلة الجمع بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي فاشلة، اما انّا لا تعالج 

 ة أو انّا في نفسها باطلة. لالمشك

المقا في  افالصحيح  بين  م  الجمع  مشكلة  اي  المشكلة  هذه  علاج  في  يقال  ن 

الاحكام الواقعية والاحكام الظاهرية في موارد الامارات والاصول العملية الشرعية  

 بما يلي: 

 بيان ذلك: ان الاحكام الظاهرية على طائفتين:  

 لالزامية. ا الطائفة الأولى: الاحكام الظاهرية 

 ترخيصية. ال الطائفة الثانية:الاحكام الظاهرية

 اما الطائفة الأولى فالغرض من وراء جعلها امران:  

لولا  الأول انه  اساس  على  عنهم،  والمشقة  المكلفين  عن  النوعية  الكلفة  دفع   :

جعل هذه الاحكام الظاهرية الالزامية لكان باب العلمي منسداً أيضاً كباب العلم، 

شرعية الواقعية، وجب على ال   باب العلم والعلمي معاً منسداً إلى الاحكام  نكا  فإذا

كل مكلف بحكم ضرورة تبعيته للدين الاحتياط التام بمقتضى العلم الاجمالي بثبوت 

الاحكام الشرعية الالزامية المرددة بين الاطراف الكثيرة، ومن الطبيعي ان الاحتياط  

العلم الاجمالي المكلفين، ودفع هذ  في جميع اطراف هذا  بالغة على نوع  ه  كلفة ومشقة 

لكلفة من الناس يتطلب من المولى جعل هذه الاحكام الظاهرية في موارد الامارات ا

والاصول العملية، وبذلك ينحل العلم الاجمالي حكمًا، ومعه لا مانع من الرجوع إلى  

 الاصول المؤمنة في غير مواردهما.



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (496)

ظاهرية الالزامية قد يؤدي إلى القاء المكلف  لان جعل هذه الاحكام ا  ودعوى:

 المفسدة أو تفويت المصلحة عنه وهو قبيح، فلا يمكن استناده إلى المولى. في 

بان هذا المحذور لا يمنع الشارع عن جعل هذه الاحكام الظاهرية    مدفوعة:

 لسببين:  

الاحكام  على  الحفاظ  هو  الاحكام  هذه  جعل  وراء  من  الغرض  ان  الأول: 

ان ذلك اهم بكثير من استلزام  ضح  ، ومن الواالمبادئعية بما لها من الملاكات وقالوا

 ذلك القاء العبد في المفسدة أو تفويت المصلحة عنه في مورد.

والمشقة   الكلفة  دفع  هو  الظاهرية  الاحكام  هذه  جعل  على  المترتب  ان  الثاني: 

ال بد في المفسدة الشخصية  عالنوعية عن المكلفين، ومن المعلوم ان هذا اهم من القاء 

 نه.ك عأو تفويت المصلحة كذل

الظاهرية الالزامية هي احكام طريقية وفي طول الاحكام   الثاني: ان الاحكام 

الواقعية ولم تنشأ من الملاكات في انفسها ولا من الملاكات المستقلة في متعلقاتها، بل 

الواقعية  الاحكام  على  بالحفاظ  المولى  اهتمام  عن  ناشئة  الملاكات   هي  من  لها  بما 

وم   المبادئو ه الالزامية،  كونّا ن  عدا  ما  الواقعية  الاحكام  مقابل  في  لها  شأن  لا  نا 

منجزة لها على تقدير الاصابة ومعذرة على تقدير الخطأ، ولهذا ليست هذه الاحكام في 

مقابل الاحكام الواقعية الشرعية وفي عرضها، بل هي طريق اليها وتدعو إلى امتثالها 

طري  في غير  لها  شأن  لا  ولذلك  اليه،  دعوتها  ولهذا  قيتطول  تنجيزاً،  واثباتها  اليه  ها 

استقلال لها في  فلا  بموافقتها،  الواقعية وموافقتها  الاحكام  بمخالفة  تكون مخالفتها 

 مقابلها، وفرض الاستقلال خلف فرض كونّا طريقاً.  

الشبهات الح الشارع أوجب الاحتياط في  ان  اذا فرض  التحريمية،  كمثلًا  مية 

الوجوب وجوبا طريقياً  الواقع وناشئاً عن اهتمام المولى بالملاكات   فيكان هذا   طول 



 (497)  .................................................................................... الظـــــن

للاحكام التحريمية الواقعية، لاعن الملاك في نفسه ولاعن الملاك المستقل في   المبادئو

متعلقه مقابل ملاك الواقع وفي عرضه، ولهذا لا شأن له في مقابل الواقع ما عدا كونه 

العقوبة انما  لأنّ    العقوبة والمثوبة،من  زاً له عند الاصابة، ولا يترتب عليه اي اثر  جمن

مخالفته، على  لا  الواقع  مخالفة  على  الواقع  لأنّ    تترتب  مخالفة  إلى  ادت  ان  مخالفته 

فالعقاب عليها لا على مخالفته، وان لم تؤد إلى مخالفة الواقع، فالعقاب على التجري لا  

لى تقدير الاصابة وعلى  ع عك المثوبة، لأنّا مترتبة على موافقة الواق لعلى مخالفته، وكذ

 تقدير عدم الاصابة على الانقياد. 

ومن هنا، ليس وجوب الاحتياط حكما في مقابل الحكم الواقعي وفي عرضه،  

بالملاكات و الشارع  اهتمام  منشؤه شدة  اليه، ويكون   المبادئبل هو في طوله وطريق 

هي   التي  والاشتبحالواقعية  الشك  حال  في  حتى  وروحه  الحكم  بالمباحات اه  قيقة 

التحريمية ملزم بالاجتناب عنها جميعا   الشبهات  الواقعية، غاية الامر ان المكلف في 

حتى  جميعا  بها  بالاتيان  ملزم  الوجوبية  الشبهات  وفي  الواقعية،  المباحات  عن  حتى 

الاصلية، الاحتيالأنّ    المباحات  ايجاب  وراء  من  على   طالغرض  الحفاظ  هو  انما 

في اللزومية  أو  هذ  الاغراض  المباحات  بترك  المكلف  الزام  من  مانع  الشبهات ولا  ه 

 الاتيان بها بغرض الحفاظ عليها.

وقد يورد على ذلك، بان جعل الحكم الظاهري الالزامي للمباحات الواقعية  

لف في المفسدة أو كفي حال الاشتباه بالحرام أو الواجب وان لم يستلزم محذور القاء الم

انه الا  المصلحة،  جعل  يس  تفويت  اذا  مثلا  المقام،  في  المثلين  أو  الضدين  اجتماع  تلزم 

الواقع  في  حراما  التتن  شرب  كان  فان  التتن،  شرب  الاجتناب عن  الشارع وجوب 

لزم اجتماع المثلين وهو كاجتماع الضدين، محال وكذلك اذا جعل الوجوب الظاهري  

ا رؤية  عند  وحلهللدعاء  الواقع،  في  وجوبه  في  الشك  ظرف  في  كان  ينئلال  فان  ذ 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (498)

الوجوب والحلية في شي واحد وهو محال، وان   اجتماع  لزم  الواقع حلالاً  الدعاء في 

 كان واجبا في الواقع لزم اجتماع المثلين.

سواء  اعتبارات،  هي  بما  الشرعية  الاحكام  بين  تنافي  لا  انه  أولاً:  والجواب، 

فلا واقع موضوعي لها  ة، لواقعية ام الظاهرية، لأنّا امور اعتباريااكانت من الاحكام 

مرحلة   في  بينها  تنافي  لا  انه  كما  بينها،  والمماثلة  المضادة  تتصور  حتى  الخارج  في 

الاباحة لا تقتضي الامتثال لا فعلًا ولا تركاً، ولهذا لا تزاحم الوجوب لأنّ    الامتثال،

 لترك. افي اقتضاء الفعل والحرمة في اقتضاء 

ة تارة تكون ذاتية للأشياء، بمعنى أنّا غير  باحالافلأنّ  ، المبادئوأما في مرحلة 

للوجوب  فيها  المصلحة  ثبوت  عدم  الاباحة  هذه  ثبوت  في  ويكفي  شرعاً،  مجعولة 

انّا ناشئة  والمفسدة للحرمة، واخرى تكون مجعولة شرعاً وهي على نحوين: الأول 

 رمة.  لحمن عدم ثبوت المقتضي للوجوب أو ا

الم من وجود  ناشئة  انّا  ان  قتضيالثاني:  تتطلب  مصلحة  هناك  ان  بمعنى  لها،   

العدم في الخارج، ولكن  أو  بالوجود  بان لا يكون مقيدا  العنان،  العبد مطلق  يكون 

يكون   فالفعل  هذا  وعلى  متعلقها،  على  لا  الاباحة  نفس  على  مترتبة  المصلحة  هذه 

كلف  المالمصلحة انما هي في ترخيص  لأنّ    فسدة،لمخالياً عن الملاك من المصلحة أو ا

 واطلاق عنانه المستند إلى جعل المولى وتشريعه لا إلى حكم العقل.

إلى  بالنسبة  المكلف  عنان  اطلاق  في  مصلحة  رأى  اذا  للمولى  ان  والخلاصة، 

واما  الملاك،  عن  خالياً  الفعل  ويكون  وتشريعه  بجعله  يقوم  أن  الترك،  أو  الفعل 

للاحكام الواقعية    المبادئك ولاري الالزامي، فقد تقدم انه ناشئ عن المه الحكم الظا

ملاك   مقابل  في  متعلقه  في  المستقل  الملاك  ولاعن  نفسه  في  الملاك  لاعن  الالزامية 

ملاك  على  بالحفاظ  المولى  اهتمام  الظاهري  الحكم  هذا  ملاك  ان  من  تقدم  لما  الواقع، 



 (499)  .................................................................................... الظـــــن

لقها،  متعواما ملاك الاباحة، فهو قائم بها لا ب  الحكم الواقعي الالزامي لأنه في طوله،

كان شرب التتن في الواقع مباحاً، ولكن مقتضى اطلاق دليل الاحتياط وجوبه،   فإذا

التتن خالياً عن الملاك، فلا يكون   ففي مثل ذلك يكون الفعل الخارجي وهو شرب 

ليس بحرام، ولا على مصلحة انه  للأنّ    مشتملا على مفسدة لفرض  كانت   واباحته 

 فسها لا على متعلقها. نناشئة عن مصلحة، فهي مترتبة على

طريقية،  احكام  انّا  حيث  الالزامية  الظاهرية  الاحكام  ان  تبين  قد  هنا  إلى 

فتكون في طول الاحكام الواقعية لا في عرضها، وناشئة عن الملاكات والمبادئ لها في  

و  الملاكات  عن  ولا  انفسها  في  الملاكات  لاعن  وإلاّ   المبادئالواقع  متعلقاتها،  في 

ها وفي مقابلها لا في طولها وأحكاماً حقيقية لا طريقية، مع ان الامر  عرضلكانت في  

لا  بينهما  تنافي  لا  ولهذا  كذلك،  مرحلة    ليس  في  ولا  والاعتبار،  الجعل  مرحلة  في 

 :المبادئالامتثال ولا في مرحلة 

اعتباريفلأنّ  أما في الأولى   امور  الشرعية  لا واقع موضوعي لها في    ةالاحكام 

ما   المضادة    عداالخارج  ان  مرة  غير  ذكرنا  وقد  والذهن،  الاعتبار  عالم  في  وجودها 

الواقعية   الامور  بين  تتصوران  وانما  الاعتبارية،  الامور  بين  تتصوران  لا  والمنافاة 

 التكوينية، هذا اضافة إلى انّا احكام طريقية وفي طول الاحكام الواقعية ولا يعقل ان 

 تكون منافية لها. 

الا مرحلة  في  احكام  فلأنّ  ثال،  متوأما  انّا  حيث  الظاهرية  الاحكام  هذه 

من   لها  بما  عليها  بالحفاظ  والاهتمام  الواقعية  الاحكام  امتثال  تتطلب  فهي  طريقية، 

الملاكات والمبادئ في الواقع، ولا شأن لها ما عدا دعوتها إلى الاحتفاظ بها، ولا تدعوا  

يست باحكام حقيقية حتى تدعو إلى ا لسها في مقابل امتثالها، ضرورة انّفإلى امتثال ان

ولا  والجهل،  الشك  ظرف  في  ذيها  امتثال  إلى  تدعو  طريقية  احكام  هي  بل  امتثالها، 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (500)

 يعقل دعوتها إلى انفسها وإلا لزم الخلف.

وأما في مرحلة المبادئ، فقد تبين انه ليس لها مبادئ في مقابل مبادئ الاحكام 

المخالفة والمماثلة في صورة المطابقة، بل هي  رة  قعية وفي عرضها المضادة لها في صواالو

الشارع  واهتمام  الشرعية  للاحكام  الواقعية  والملاكات  المبادئ  نفس  عن  ناشئة 

الشك،  ظرف  في  حتى  عليها  ملاكات لأنّ    بالحفاظ  هو  المبادئ  مرحلة  في  الموجود 

الواقعية،   تدعو    فإنّاالاحكام  الشارع  ابنفسها  واهتمام  جعلها  إلى  وعدم    بهالمولى 

هذه  في  بينهما  التنافي  يعقل  لا  فإذاً  بها،  العلم  عدم  ظرف  في  حتى  تفويتها  جواز 

 في طول الأولى جعلًا وملاكاً، هذا من ناحية. إنّافالمرحلة، كيف 

إلى   يؤدي  قد  كان  وان  الظاهرية  الاحكام  هذه  جعل  ان  اخرى،  ناحية  ومن 

دفع الكلفة النوعية عن المكلف أن  المفسدة أو تفويت المصلحة، إلا    القاء المكلف في

على   والحفاظ  جهة  من    المبادئمن  بكثير  أهم  اخرى،  جهة  من  الواقعية  والملاكات 

ايقاع المكلف في المفسدة أو تفويت المصلحة عنه، مع ان ذلك قليل جداً في هذا النوع  

 من الحكم الظاهري. 

عن   الاغماض  مع  والحذوثانياً:  الوجوب  اجتماع  ان  وتسليم  أو    رمةلك 

لو تم  الوجوب والاباحة في شي واحد محال، لأنه من اجتماع الضدين، ولكن ذلك 

فإنما يتم فيما إذا كان الحكمان من سنخ واحد وهو كونّما حكما شرعياً حقيقة، وأما إذا 

فلا عرضه،  في  لا  وملاكاً  جعلًا  طوله  وفي  الاخر  إلى  طريقا  احدهما  هذا    كان  يلزم 

يقي ليس بحكم حقيقة، ومن هنا يكون مرد جعل وجوب  لطرالحكم الأنّ    المحذور،

 الاحتياط في الشبهات الحكمية إلى جعل المنجز فيها لا إلى جعل الحكم، هذا.

امضاء  ما عدا  الامارات  أنه لا جعل ولا مجعول مستقلًا في موارد  إلى  اضافة 

لردع عنه، م اقد تقدم انه يكفي في الامضاء عد والشارع بناء العقلاء على العمل بها،  



 (501)  .................................................................................... الظـــــن

ليس   فإذاً  والمعذرية،  المنجزية  بمعنى  وهي  شرعا  حجيتها  الامضاء  هذا  من  وينتزع 

ظاهري   حكم  احدهما  الاستقلال،  بنحو  المقدسة  الشريعة  في  مجعولان  حكمان  هنا 

اليه  طريق  والامارة  الواقعي،  الحكم  وهو  واحد  حكم  بل  واقعي،  حكم  والاخر 

الحال في الاستصحاب، فانه ليس حكمًا شرعياً   ذلكاهراً ومنجزة له اذا اصابته، وكظ

 في مقابل الحكم الواقعي، بل هو طريق اليه وفي طوله، فلا يعقل ان يكون منافيا له.  

دائرة   توسيع  إلى  الطريقية  الظاهرية  الاحكام  هذه  مرجع  يكون  هنا،  ومن 

من   لها  بما  الواقعية  للاحكام  لها،  المبادئالمنجز  بالمنجلأنّ    والمحرك  العلم ز  الذات 

الوجداني لا غيره، ولكن الشارع يوسع دائرته ويجعله الاعم منه ومن المنجز بالجعل 

الاحتياط،  واصالة  له  المثبت  والاستصحاب  اللزومي  للتكليف  المثبتة    كالامارات 

اقع تنجيزاً،  والشارع جعل هذه الامارات والاصول الشرعية طريقا إلى اثبات اللأنّ  

هذا   يكون  الواقعي  النولهذا  الحكم  مع  الانسجام  غاية  في  الظاهري  الحكم  من  وع 

)بالفتح(،   ز  المنجا )بالكسّ( مع  ز  الطريق والمنجا الطريق مع ذي  جعل   فإذا كانسجام 

التكليف  احتمال  جعل  انه  فمعناه  الحكمية  الشبهات  في  الاحتياط  وجوب  الشارع 

 فيها منجزاً. 

الاحكام الظاهرية الالزامية سواء ان  وصلنا إلى هذه النتيجة، وهي    دإلى هنا ق

اكانت في موارد الامارات المعتبرة كأخبار الثقة وظواهر الالفاظ ونحوهما، ام كانت 

اثبات  غير  لها  شأن  ولا  محضة  طريقية  أحكام  الشرعية،  العملية  الاصول  موارد  في 

 الاحكام الواقعية تنجيزاً. 

بان   يستشكل  الا فيوقد  الظاهرية  الاحكام  موارد  غرض  لزا   يكون  قد  مية، 

اذا   المنجز له، كما  مانعا عن جعل  ان يكون  اللزومي ويصلح  الواقع  مزاحم لغرض 

ان  تصلح  مصلحة  المشتبهة  الواقعية  المباحات  لفعل  المكلف  ترخيص  في  ان  فرضنا 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (502)

و بشي  متعلقة  المصلحة  ان  وحيث  المشتبه،  الواقعي  الحرام  مفسدة  لمفسدة  اتزاحم 

فلا   آخر،  بشيء  الارادة  يلزمتعلقة  ولا  واحد  شيء  في  والمفسدة  المصلحة  اجتماع  م 

مرحلة   في  بينهما  مزاحمة  ولا  مضادة  فلا  هذا  وعلى  والبغض،  والحب  والكراهة 

مستقل، ولاالمبادئ بموضوع  تعلق  منهما  كلًا  أن  لفرض  الامتثال،  ،  مرحلة  لأنّ   في 

له لأنّ     واقعاً،نهمام قدرة المكلف على الجمع بيدالتزاحم في هذه المرحلة ناشئ من ع

صرفها في احدهما، عجر عن الاخر وبالعكس، وأما في المقام فهو   فإذاقدرة واحدة،  

مقام   في  ذلك  احرار  من  يتمكن  لا  ولكنه  الواقع،  في  معا  كليهما  امتثال  على  قادر 

ا فان  الحفظي،  التزاحم  من  بينهما  التزاحم  فيكون  يتمكن  لمالاثبات، وعليه  كلف لا 

كلا الملاكين معا في موارد هذه الاحكام الظاهرية اللزومية، فلامحالة  لى  من الحفاظ ع

يفوت عنه احد الملاكين، وحيث ان الغرض الترخيصي لا يصلح ان يزاحم الغرض 

 اللزومي، فلا بد من ترجيح الثاني على الأول هذا، وسوف نشير اليه موسعاً.

ه إلى  وصلنا  قد  هنا  يلزذإلى  لا  انه  وهي  النتيجة،  مه  الاحكام م  جعل  ن 

مرحلة   في  لا  محذور  أي  الالزامية  ولا   المبادئ الظاهرية  الامتثال،  مرحلة  في  ولا 

يوجب القاء العبد في المفسدة ولا تفويت المصلحة عنه بدون تدارك، هذا تمام الكلام 

 في النوع الأول من الاحكام الظاهرية. 

الثاني النوع  و  وأما  الترخيهمنها  الظاهرية  الاحكام  البراءة  صيةو  كاصالة   ،

الترخيصي   الحكم  أو  الالزامي  التكليف  عدم  واستصحاب  الطهارة  واصالة 

والامارات التي يكون مفادها احكاما ترخيصية، فهو لم ينشأ عن مصلحة مترتبة على 

  الجعل فحسب، وإلا انتهي مفعوله بالجعل، فلا مجعول له حينئذ، ولاعن مصلحة في 

نوعية مترتبة على الحكم الظاهري الترخيصي وهي حة  متعلقه، بل هو ناشئ عن مصل

على   تتقدم  النوعية  المصلحة  وهذه  المكلفين،  نوع  إلى  بالنسبة  التسهيل  مصلحة 



 (503)  .................................................................................... الظـــــن

على   الحفاظ  بين  يدور  المقام  في  الامر  ان  فحيث  هذا  وعلى  الشخصية،  المصالح 

ال   ظالمصالح الشخصية بجعل إيجاب الاحتياط والحفا التسهيلية  ية  نوععلى المصالح 

بعدما لا   الأولى  الثانية على  تقديم  بد من  فلا  الترخيصية،  الظاهرية  الاحكام  بجعل 

تزاحم  ان  الشخصية لا يمكن  المصلحة  ان  معا، ضرورة  كلتيهما  الحفاظ على  يمكن 

المصلحة  الترخيص في تفويت  فإذاً لا يكون  اهم من الأولى،  النوعية لأنّا  المصلحة 

 كذلك قبيحاً. سدةلشخصية أو الالقاء في المفا

أن هذا المحذور وأن كان غير لازم، إلا أنه يلزم من ذلك محذور اخر    ودعوى:

واحد،  شيء  في  الضدين  اجتماع  محذور  ذلك لأنّ    وهو  يكون  لشي  الترخيص  جعل 

الوجوب في   أو  الحرمة  مع  الاباحة  اجتماع  يستلزم  أو واجبا،  الواقع  الشي حراماً في 

 وضوع واحد.م

لم أولاً   مدفوعة: الاحكام  ،  بين  تضاد  ولا  تنافي  لا  انه  من  مرة  غير  ذكرناه  ا 

تقع   حتى  الخارج  في  لها  واقع موضوعي  لا  اعتبارية  امور  لأنّا  انفسها،  في  الشرعية 

مرحلة   في  اما  والمضادة  بينها،  بين    المبادئالمضادة  تنافي  لا  المقام  وفي  الامتثال،  أو 

الحكم  لأنّ    ،المبادئامي في مرحلة  لزترخيصي والحكم الواقعي الا لالحكم الظاهري ا

الترخيصي   الترخيص  ناشئالظاهري  نفس  على  المترتبة  التسهيلية  المصلحة  من  ء 

واطلاق العنان بالحمل الشائع، لا عن المصلحة في متعلقه حتى يلزم اجتماع المصلحة  

الامتثال، الامتثال ترال لأنّ    والمفسدة في شي واحد، ولا في مرحلة  يتطلب   خيص لا 

 ى يكون منافياً لتطلب الوجوب أو الحرمة الامتثال. حت

في   مضادة  الشرعية  الاحكام  بين  ان  وتسليم  ذلك  عن  الاغماض  مع  وثانياً: 

وذلك الضدين،  اجتماع  يلزم  لا  هذا  فمع  الترخيصي لأنّ    انفسها،  الظاهري  الحكم 

المعذر  ىليس حكما شرعياً حقيقة، بل هو حكم تعذيري، بمعن الشارع جعل   في   ان 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (504)

المشتبه، دائرة  وهي  الواقع  دائرة  من  أوسع  البراءة لأنّ    دائرة  اصالة  جعل  الشارع 

معذرة للواقع، سواء اكان في ضمن هذا المشتبه أو ذاك وهكذا، فإذاً ليس هنا حكم 

شرعي مجعول في مقابل الحكم الواقعي وفي عرضه، بل هو في طوله ومعذر عنه كما 

ف  هو الحال الواقع في  ان  في اصالة الاحتياط،  المنجز والمحرك إلى  معنى جعلها جعل 

الحكم   اجتماع  من  الضدين  اجتماع  يلزم  فلا  وعليه  الواقع،  دائرة  من  أوسع  دائرة 

 الظاهري الترخيصي مع الحكم الواقعي في شيء واحد.

كان ام  الزامية  احكاما  اكانت  سواء  الظاهرية  الاحكام  ان  تبين  قد  هنا   تإلى 

  ولا   المبادئفي مرحلة    في مرحلة الامتثال ولا  كام الواقعية لالاحترخيصية، لا تنافي ا 

فلا  متضادة،  بنفسها  الشرعية  الاحكام  بان  قلنا  وان  والاعتبار،  الجعل  مرحلة  في 

يمكن اجتماع اثنين منها في شيء واحد، لما عرفت من ان الاحكام الظاهرية بأجمعها 

في  حقيقية  شرعية  باحكام  ال   ليست  الأحكام  في  واقمقابل  هي  بل  عرضها  وفي  عية 

الظاهرية  لأنّ    طولها، الاحكام  بينما  طريقية،  احكام  الالزامية  الظاهرية  الاحكام 

 الترخيصية احكام تعذيرية.

بقي هنا شيء، وهو انه قد يقال كما قيل ان حجية الامارات مختصة بالامارات  

له للواقع، واما الامارات المخالفة  دلة الحجية، وعلى  لا  فلا تكون مشمولة  ،المطابقة 

لا   فإذاً  له،  ومنجزة  اثباته  إلى  طريقاً  كانت  للواقع،  مطابقة  الامارة  كانت  فان  هذا 

في   يكون في موردها الا الحكم الواقعي الثابت بها، وعليه فلا يلزم اجتماع الضدين لا

نت ل، واما اذا كاافي مرحلة الامتث  في مرحلة الجعل والاعتبار ولا  ولا  المبادئمرحلة  

الامارة مخالفة للواقع، فلا تكون حجة حتى يلزم محذور اجتماع الضدين أو تفويت 

 المصلحة والالقاء في المفسدة هذا. 

وجوبه   ان  بدعوى  الاحتياط،  بوجوب  ذلك  النائيني+  المحقق  خص  وقد 



 (505)  .................................................................................... الظـــــن

الاحتياط   وجوب  لجعل  لامعنى  اذ  مطلقاً،  لا  للواقع  مطابقاً  كان  اذا  بما    في مختص 

 .(1) لواقع ة لصورة المخالف

أولاً  جميع  والجواب،  باطلاقها  وتشمل  مطلقة  الامارات  حجية  ادلة  ان   :

الحجية، شروط  فيها  تتوفر  التي  حجيتها لأنّ    الامارات  دليل  موضوع  في  المأخوذ 

الجهل بالواقع والشك فيه، ومع زوال الشك وانكشاف الواقع فلا موضوع لحجيتها 

 ولا معنى لجعلها. 

 الامارات المطابقة للواقع والامارات المخالفة له، على بين   هذا، فلا فرق  وعلى

اساس ان الحكم وهو الحجية يتبع موضوعه ويدور مداره وجوداً وعدماً، والموضوع  

للواقع   المقام متقوم بالجهل بالواقع، والشك فيه وهو ثابت في الامارات المطابقة  في 

ة للواقع وعدم اصابتها له في  مارل لا صابة الاخوالمخالفة له، ومن الواضح انه لا د

الموضوع، وقد تقدم ان امارية الامارة متقومة بالجهل بالواقع، يعني باحتمال الاصابة  

يبقى   فلا  الواقع  وانكشاف  الاحتمال  هذا  ارتفاع  مع  اذ  الاصابة،  عدم  واحتمال 

 موضوع للامارة. 

ة لو  جي ة ان موضوع الحران هذا التخصيص في نفسه غير ممكن، ضرو وثانياً:  

للواقع،   للواقع، فاحرازه يتوقف على احراز ان الامارة مطابقة  كان الامارة المطابقة 

مطابقة  في  الشك  وهو  موضوعها  بانتفاء  الحجية  تنتفي  له  مطابقة  انّا  احراز  ومع 

الامارة   حجية  على  الحجية  اثار  ترتيب  يمكن  لا  انه  الواضح  ومن  للواقع،  الامارة 

اقع ومعه ينتفي الموضوع، فإذاً يلزم من فرض وجود هذا  للولم بمطابقتها  عالامع ال

 التخصيص عدم وجوده.

 

 . 83ص  2(أجود التقريرات ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (506)

من   شيء  على  الحجية  اثار  ترتيب  يمكن  لا  هذا  على  أنه  قلت:  شئت  وأن 

الامارات للشك في حجيتها من جهة الشك في مطابقتها للواقع، نعم هنا علم اجمالي  

التي تكون الامارات  للواقع  بحجية جملة من  ان جعل ، و مطابقة  الواضح  لكن من 

ومعه  للواقع،  الامارات  من  الجملة  هذه  بمطابقة  الوجداني  للعلم  لغو،  لها  الحجية 

انحائه، لأنه  اردأ  للحاصل بل هو من  للواقع وصدورها تحصيل  فالتعبد بمطابقتها 

لحجية  امن اثبات ما هو ثابت بالوجدان بالتعبد، هذا اضافة إلى انه لا موضوع لجعل  

  هذه الجملة من الامارات. إلى  بالنسبة

فالنتيجة: انه لا يمكن ان يكون موضوع الحجية خصوص الامارات المطابقة 

للواقع، وإلاّ لزم من فرض هذا التخصيص عدمه، ومن فرض كون الشك مأخوذاً 

 في موضوعها عدم كونه مأخوذاً فيه وهو محال. 

النا المحقق  ذكره  ما  حال  يظهر  هنا،  وجئومن  أن  من  الاحتياط  وب  يني+ 

يجاب  لا  معنى  فلا  له،  المخالفة  صورة  في  وأما  للواقع،  مطابقته  بصورة  مختص 

 الاحتياط. 

الاحتياط  بإطلاقه  يشمل  الاحتياط  وجوب  دليل  إن  أولاً:  الظهور،  وجه 

الاحتياط  وجوب  موضوع  ان  وهو  واحد،  بملاك  له  المطابق  وغير  للواقع  المطابق 

ال في  بالشك  بهومتقوم  والجهل  ومن  وا  اقع  وعدماً،  وجوداً  مداره  يدور  لحكم 

فيه، وإلاّ فإحراز وجوب الاحتياط يتوقف على   انه لا دخل لمطابقة الواقع  الواضح 

 احراز المطابقة ومع احرازها فلا موضوع له. 

وإلا   الاحتياط،  وجوب  موضوع  في  الواقع  لمطابقة  دخل  لا  انه  والخلاصة، 

طابقة والشك فيه، لفرض ان الشك في  الم  عند عدم احراز   فلازمه عدم العلم بوجوبه

الاحتياط   وجوب  ينتفي  المطابقة  احراز  ومع  الحكم،  في  الشك  يستلزم  الموضوع 



 (507)  .................................................................................... الظـــــن

 بإنتفاء موضوعه. 

معقول، غير  التقييد  هذا  أن  حكم  لأنّ    وثانياً:  انه  حيث  الاحتياط  وجوب 

  اقع ت مطابقة الونظاهري، فيكون موضوعه متقوما بالشك والجهل بالواقع، فلو كا

له وهو الشك ليس بموضوع   لزم الخلف، اي ما فرض كونه موضوعاً  فيه  مأخوذة 

 له.

مقيداً   جعلها  يكون  ولا  مطلقاً  مجعولة  الظاهرية  الاحكام  ان  تبين  قد  هنا  إلى 

 بصورة مطابقة المشكوك للواقع.

وهنا نظرية أخرى، وهي ما ذكره بعض المحققين+ في ضمن ثلاث مقدمات  

 ها ما يلي:  صوملخ

ان عدم تعيين متعلق الحكم بما له من الملاك في موارد الاشتباه    قدمة الأولى:الم 

دائرة   توسعة  بمعنى  ليس  الترخيصية  الاغراض  مع  اللزومية  الاغراض  واختلاط 

الغرض   بين  ذلك  في  فرق  ولا  المحركية،  دائرة  توسعة  بمعنى  بل  والحكم،  الغرض 

الاهت  فان  والتشريعي،  بالفرض يح ماالتكويني  حتى في رك  م  عليه  للحفاظ  الشخص 

 هذه الموارد. 

 ان التزاحم على ثلاثة انواع:  المقدمة الثانية:

الأول: كالمصلحة   النوع  واحد  موضوع  في  المتضادين  الملاكين  بين  التزاحم 

والمفسدة اذا اجتمعتا في فعل واحد، فانه تقع المزاحمة بينهما، فعندئذٍ لا بد من تقديم 

البغض تكون على طبق الاهم  ا  لأنّ   لى غيره،عالاهم   أو  الكراهة والحب  أو  لارادة 

 منهما دون غيره.

الثاني: التزاحم    النوع  هذا  ومنشأ  الامتثال،  مرحلة  في  الملاكين  بين  التزاحم 

ليس التضاد بينهما في موضوع واحد لأنّما في موضوعين، بل عدم قدرة المكلف على  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (508)

 ال.ثالجمع بينهما في مرحلة الامت 

ا عالم   لث:لثاالنوع  في  والملاكين  الحكمين  تزاحم  وهو  الحفظي  التزاحم 

في  تزاحم  بينهما  يكون  ان  بدون  والاختلاط  الاشتباه  ظرف  في  والداعوية  المحركية 

في المبادئمرحلة   المتضادين  الملاكين  بين  هو  انما  المرحلة  هذه  في  التزاحم  فان   ،

وع مستقل، ولا في مرحلة موضل منهما في  كموضوع واحد، بينما في هذا النوع يكون  

من  لأنّ    الامتثال، واقعاً  بينهما  تزاحم  الواقع، ولا  بينهما في  الجمع  قادر على  المكلف 

في   بينهما  التزاحم  يكون  ولهذا  والاختلاط،  الاشتباه  عن  النظر  وبقطع  الناحية  هذه 

الا  مع  اللزومية  الاغراض  واختلاط  الاشتباه  موارد  في  الحفظ  راض غمرحلة 

الاغراض  صيةالترخي حفظ  من  يتمكن  لا  المكلف  ان  حيث  المرحلة  هذه  وفي   ،

يتطلب   منهما  كلًا  ان  باعتبار  بينهما،  المزاحمة  تقع  فلهذا  معاً،  والترخيصية  اللزومية 

 حفظه.  

أو  اللزومية  الاغراض  بحفظ  إما  المقام  في  الترجيح  من  بد  فلا  وحينئذٍ 

  ين:و بأحد امرهالاغراض الترخيصية، والترجيح انما 

جعل الأول:   فان  الامارات،  موارد  في  كما  الكشف  واقربية  الاحتمال  بقوة 

الاحكام الظاهرية في مواردها بغرض حفظ الاغراض الشرعية الواقعية، ويقوم على 

اساس قوة الاحتمال ودرجة الكشف بدون النظر إلى سنخ المحتمل وانه الوجوب أو 

أ الحلية  أو  النجاسة  أو  أ  والحرمة  انما هو  و غالطهارة  التقديم  المناط في  فان  ير ذلك، 

 بقوة الاحتمال والكشف.

فيها  الثاني:   الاهم  كان  فان  العملية،  الاصول  موارد  في  كما  المحتمل  بأهمية 

الغرض اللزومي فالمجعول ايجاب الاحتياط، وان كان الغرض الترخيصي فالمجعول  

 الاباحة.



 (509)  .................................................................................... الظـــــن

نت لزومية، فهي مجعولة على  كا لظاهرية اناوخلاصة هذه المقالة، ان الاحكام 

اساس ترجيح الملاكات والاغراض اللزومية على الملاكات، والاغراض الترخيصية  

الملاكات  ترجيح  اساس  على  مجعولة  فهي  ترخيصية  كانت  وان  الحفظ،  مقام  في 

يكون   تارة  والترجيح  اللزومية،  والاغراض  الملاكات  على  الترخيصية  والاغراض 

 ، هذا. (1)كشف، واخرى بأهمية المحتمل، وثالثة بكليهما معاال  تمال ودرجةحبقوة الا

 ولكن تقدم ان الاحكام الظاهرية على قسمين:  

 القسم الأول: الاحكام الظاهرية اللزومية. 

 القسم الثاني: الاحكام الظاهرية الترخيصية. 

الأول، القسم  الواقع   أما  الاحكام  طول  وفي  طريقية  ظاهرية  احكام  ة،  يفهو 

الواقع،  من  والغرض   جعلها الحفاظ عليها بما لها من الملاكات والمبادئ اللزومية في 

ومعذرة   المطابقة  عند  لها  منجزة  كونّا  غير  الواقعية  الاحكام  مقابل  في  لها  شأن  ولا 

الا   لها  مخالفة  ولا  الواقعية  الاحكام  بموافقة  الا  لها  موافقة  لا  ولهذا  الخطأ،  عند 

رق في ذلك بين ان تكون هذه الاحكام الظاهرية  فل تقدم، ولايبمخالفتها على تفص

العملية، الاصول  أو  الامارات  موارد  في  إلى  لأنّ    اللزومية  المولى  يدعو  الذي  الملاك 

و بالملاكات  اهتمامه  هو  عليها   المبادئجعلها  والحفاظ  اللزومية  الواقعية  للاحكام 

جع ملاك  وليس  والاختلاط،  الاشتباه  موارد  في  موالحتى  في  الامارات رد  ها 

العملية   الاصول  موارد  وفي  فحسب،  الكشف  ودرجة  الاحتمال  بقوة  الترجيح 

هو   الموردين  كلا  في  الاساسي  ملاكها  ان  لوضوح  كذلك،  المحتمل  بأهمية  الترجيح 

اهتمام المولى بالحفاظ عليها مطلقاً حتى في موارد الاشتباه وعدم رضاه بتفويتها، ولا 

 

 . 201 – 205ص   4(بحوث في علم الاصول ج 1)



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (510)

الاباحة الاصلية الثابتة للأشياء لا لأنّ    رحلة الحفظ،ي م المرحلة ا   مزاحم لها في هذه 

 تصلح ان تزاحمها في الحفظ، بل في جميع المراحل:

 أولاً: لأنّا غير مجعولة في الشريعة المقدسة ولا مبرر لجعلها. 

منشأ جعلها عدم  ان  الا  انّا مجعولة،  ذلك وتسليم  الاغماض عن  مع  وثانياً: 

الفعل، المق  المقتضي في  فالمجعول الحكم   تضيفان  تاما  فان كان  فيه،  اذا كان موجوداً 

الالزامي   الحكم  فالمجعول  ناقصاً  كان  وان  الحرمة،  أو  الوجوب  من  التام  الالزامي 

اص فيه  موجوداً  يكن  لم  وإذا  الكراهة،  أو  الاستحباب  من  فيه الناقص  فالمجعول  لا 

 مية. لزاحكام الالا يتصور التزاحم بينها وبين الاالاباحة، فإذاً 

وثالثاً: مع الاغماض عن ذلك أيضاً وتسليم انّا ناشئة عن وجود المقتضي في 

الفعل، ولكن من الواضح انه لا يصلح ان يزاحم مقتضي الوجوب أو الحرمة في تمام  

 المراحل.

نعم، إذا كانت الاحكام الظاهرية اللزومية في موارد الامارات، يتوقف جعلها 

أ اخرى  نكتة  وهي  يعلى  ان   قوةضاً  اساس  على  الواقع،  عن  والكشف  الاحتمال 

الألفاظ،   وظواهر  الثقة  كأخبار  بها  العمل  على  العقلاء  بناء  حجيتها  على  الدليل 

وبلا   جزافاً  يكون  ان  يمكن  لا  غيرهما  دون  بهما  العمل  على  العقلاء  بناء  ان  وحيث 

واقربيتهما الواقع  قوة كشفهما عن  هو  انما  له  فالمبرر  و  مبرر،  هذا  الشاليه،  امضى  ارع 

 البناء ويكفي في الامضاء السكوت.

أو  للوجوب  المقتضي  عدم  من  ناشئة  للشيء  الواقعية  الاباحة  ان  والخلاصة، 

الحرمة، ولا تمنع عن جعل الوجوب أو الحرمة له عند وجود المقتضي له فيه، كما انّا  

لكي   والاختلاط  الاشتباه  موارد  في  عليها  الحفاظ  تتطلب  الاتلا  م حكازاحم 

الاحكام   هذه  جعل  فإذاً  الموارد،  هذه  في  عليها  الحفاظ  تتطلب  التي  الالزامية 



 (511)  .................................................................................... الظـــــن

الظاهرية ليس مبنياً على الترجيح بقوة الاحتمال في باب الامارات واهمية المحتمل في  

 باب الاصول العملية، اذ لا موضوع لهذا الترجيح في كلا البابين.

الثاني القسم  المصلحة  ال  الظاهرية  وهو الاحكام  وأما  ان  فقد تقدم  ترخيصية، 

النوعية التسهيلية المترتبة عليها تدعو المولى إلى جعل هذه الاحكام الظاهرية في موارد  

لأنّ    الاشتباه والاختلاط وهي اهم من الملاكات الشخصية الواقعية وتتقدم عليها،

حلة  مر  في  ة لاي الاغراض الترخيصية الواقعية لا تصلح ان تزاحم الاغراض اللزوم

ولا الامتثال  مرحلة  في  ولا  الحفظ،    المبادئ  مرحلة  امتثالها،   فإنّافي  تتطلب  لا  كما 

العامة   المصلحة  واما  والاشتباه،  الاختلاط  موارد  في  حفظها  تتطلب  لا  فكذلك 

المترتبة على الترخيص الظاهري، فهي تتطلب من المولى جعله في الموارد المذكورة، بلا 

جعل الامارات أو الاصول العملية، وحيث ان المصلحة ا ب جعله  ن فرق بين ان يكو

المصالح  من  اهم  الظاهري  العنان  واطلاق  الترخيص  على  المترتبة  النوعية  العامة 

في  يقع  قد  كان  وان  فالمكلف  وحينئذ  عليها،  تقديمها  من  مناص  فلا  الشخصية، 

أو تفوت المصلحة عنه، ولكن لا محذور في ذلك بعد ما   الشارع، ذن  ان بإكالمفسدة 

فإنّا  المصالح الخاصة في مقام الحفظ،  تزاحم  المصلحة  بان هذه  القول  مانع من  ولا 

ايجاب  بجعل  حفظها  تتطلب  الخاصة  والمصالح  الترخيص،  بجعل  حفظها  تتطلب 

 الاحتياط. 

بصيغة،    :والخلاصة تارة  عنه  التعبير  يضر  ولا  ذكرناه  ما  المطلب  روح  ان 

 واخرى بصيغة اخرى. 

 دة نقاط:  ث عالبح جنتائ

يستلزمها  الأولى الظنية  للامارات  الحجية  جعل  بان  قيل  التي  المحاذير  ان   :



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (512)

 متمثلة في ثلاثة:  

 الأول: اجتماع الضدين في صورة المخالفة والمثلين في صورة المطابقة.

 الثاني: القاء المكلف في المفسدة أو تفويت المصلحة عنه.

التشريعي من وراء جعل   غرضان ال  الثالث: نقض الغرض التشريعي، حيث

 الاحكام الواقعية امتثالها.

من ان لزوم هذه المحاذير مبني على    -ان ما ذكره المحقق الخراساني+الثانية:  

هذ ولكن  الامارات،  مؤديات  في  التكليفية  الاحكام  جعل  الحجية  معنى  يكون   ا ان 

هذا فلا يلزم   علىة، ويالمبنى غير صحيح، فان معنى حجية الامارات المنجزية والمعذر

 غير تام من جهات كما تقدم. -شيء من تلك المحاذير

أيضاً الثالثة:   الخراساني+  المحقق  ذكره  ما  في    -أن  والكراهة  الارادة  ان  من 

الظاهرية الترخيصية، وفعليتها معلقة   المولى لا تكون فعلية في موارد الاحكام  نفس 

 تام. غير -يندعلى عدم جعلها، ولهذا لا يلزم اجتماع الض

 أن التصويب بتمام اشكاله باطل بمقتضى اطلاقات الكتاب والسنة. الرابعة: 

العلم بالحكم في مرتبة الجعل في موضوع    ودعوى:  أنه لا مانع من ان يؤخذ 

دون  بها  بالعالم  الفعلية  الاحكام  اختصاص  ذلك  ونتيجة  المجعول،  مرتبة  في  نفسه 

 الجاهل، وهذا هو معنى التصويب. 

ن ذلك وان كان ممكناً ثبوتاً، الا ان وقوعه في مقام الاثبات بحاجة  بأ  مدفوعة:

المقدسة   الشريعة  في  مجعولة  الواقعية  الشرعية  الاحكام  ان  على  دليل  ولا  دليل،  إلى 

 كذلك، بل هو مقطوع العدم.

النائيني+الخامسة:   المحقق  ذكره  ما  الامارات    -ان  باب  في  المجعول  ان  من 

والكا من  والفية  شالطريقية  التكليفية  الظاهرية  الاحكام  لا  بالواقع  التعبدي  علم 



 (513)  .................................................................................... الظـــــن

الحجية جعل  من  يلزم  فلا  هذا  وعلى  والحرمة،  اجتماع    الوجوب  محذور  للامارات، 

 غير تام من وجوه تقدمت.  -ولا المثلين الضدين 

ان شيخنا الانصاري+ قد التزم في المقام بان حجية الامارات مبنية  السادسة:  

 ية، وهي تدارك مصلحة الواقع الفائتة.  لوكالس ةعلى المصلح

السلوكية   بالمصلحة  الالتزام  لازم  بأن  الاستاذ+  السيد  عليه  أورد  ولكن 

الواجب  فيكون  الامارة،  سلوك  وبين  بينه  التخيير  إلى  التعيين  من  الواقع  انقلاب 

 حينئذ الجامع بينهما، هذا. 

لاز  بان  الاستاذ+،  السيد  ذكره  ما  على  علقنا  بالمصلحة  لتز الا   موقد  ام 

السلوكية ليس هو انقلاب الواقع من التعيين إلى التخيير، بل تقدم انه غير معقول بل  

هو انقلاب المؤدى وصيرورته واقعا بعنوان ثانوي وهو عنوان سلوك الامارة، ومن  

 هنا يكون الالتزام بالمصلحة السلوكية التزاماً بالتصويب.

كم الواقعي، لأنه متأخر عنه بمرتبتين الح  نافييان الحكم الظاهري لا  السابعة:  

فلا يجتمعان في مرتبة واحدة حتى يلزم اجتماع الضدين أو المثلين، ولكن قد تقدم ان 

 هذا الوجه باطل من وجوه. 

من ان الحكم الظاهري وان كان في   -ان ما ذكره جماعة من الاصوليين الثامنة:  

الواقعي موجود في مرتبة الحكم   كمن الحاطول الحكم الواقعي وليس في مرتبته، الا  

بحده    -الظاهري الظاهري  الحكم  ان  كما  أنه  ضرورة  صحيح،  معنى  إلى  يرجع  لا 

الحكم  مرتبة  ليس في  الواقعي بحده  الحكم  فكذلك  الواقعي،  الحكم  مرتبة  ليس في 

الحكم الواقعي ثابت للجامع بين الشاك والعالم، لا أنه ثابت للشاك  لأنّ    الظاهري،

 يقال انه موجود في مرتبة الحكم الظاهري. كي ه لدبح

ان تعدد المرتبة لا يجدي في دفع محذور اجتماع الضدين أو المثلين مع التاسعة:  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (514)

الحكم الظاهري وان كان متأخراً عن الحكم الواقعي رتبة، الا انه لأنّ    وحدة الزمان،

ة الزمان لا المرتبة،  وحدو  همقارن له زمانا، والمعتبر في التناقض والتضاد والتماثل انما  

فان كان الضدان متقارنين زماناً، استحال اجتماعهما في شيء واحد، وان كان احدهما 

 متقدما على الاخر رتبة. 

انما  العاشرة:   الشرعية  الاحكام  بين  والتضاد  التنافي  ان  الاستاذ+  السيد  ذكر 

أو الامتثال، واما في مرحلة الجعل فلا   المبادئ  امور  د بضاتهو في مرحلة  ينها، لأنّا 

والذهن،   الاعتبار  عالم  في  وجودها  الا  الخارج  في  لها  موضوعي  واقع  لا  اعتبارية 

  لأنّ   والمفروض انه لا تنافي بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي في مرحلة المبادئ،

ملاك الحكم الظاهري قائم بنفسه، وملاك الحكم الواقعي قائم بمتعلقه، فلا يجتمعان 

شي  ولاواح  ءفي  الامتثال،  د،  مرحلة  إلى لأنّ    في  واصلًا  كان  ان  الواقعي  الحكم 

المكلف، فلا موضوع للحكم الظاهري، وان لم يكن واصلًا، فلا يجب امتثاله، وانما 

 يجب امتثال الحكم الظاهري، وما ذكره+ غير تام على تفصيل تقدم.

عشرة:   العراقي+الحادية  المحقق  ذكره  ما  المضادة  -ان  ان  الاحكام بين   من   

الواقعية والاحكام الظاهرية موجودة، ولكن يمكن دفع هذه المضادة بتعدد الحيثيات  

 لا يمكن المساعدة عليه بوجه، كما تقدم. -الطارئة على وجود واحد في الخارج

 الصحيح في المقام ان يقال ان الاحكام الظاهرية على قسمين: الثانية عشرة: 

 هي احكام طريقية في طول الاحكام الواقعية. و ةالأول: احكام ظاهرية لزومي 

الثاني: احكام ظاهرية ترخيصية ناشئة من المصالح النوعية العامة، وهي اهم   

 من المصالح الشخصية التي قد تفوت عن المكلف، ولهذا تتقدم عليها.

قيلالثالثة عشرة:   ما  المطابقة   -ان  بالامارات  مختصة  الامارات  ان حجية  من 

و الحجية  ماأللواقع،  ادلة  طلاق  لا  مشمولة  تكون  فلا  له  المخالفة  لا    -الامارات 



 (515)  .................................................................................... الظـــــن

 يرجع إلى معنى معقول، بل لا يمكن هذا التخصيص على تفصيل تقدم. 

من ان ايجاب الاحتياط مختص    -ان ما ذكره المحقق النائيني+الرابعة عشرة:  

لا يرجع   -عاقوبصورة مطابقة المشكوك للواقع، ولا معنى لجعله في صورة مخالفته لل

 إلى معنى صحيح بل لا يمكن ذلك، وقد مرّ وجهه بشكل موسع. 

 إلى هنا انتهي الجزء السابع من المباحث الأصولية بعونه تعالى وتوفيقه. 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (516)

 الفهرس 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 (517)  ............................................................................. لاجملاا الفهرس

 فهرس المحتوى الإجمال

 مبحث القطع 

 7  ............................................................ المقدمة: وفيها أمور  

 38  ............................................... في تقسيم المكلفالجهة الأولى: 

 66  ................................... حجية القطع والأقوال فيها في لثانية:اة هالج

 67  ......................................................... التجري الثالثة: الجهة 

 145  ...............................................................   أقسام القطع

 172  .............................................................. نتيجة البحث  

 179  ....................... هل يمكن أخذ العلم بالحكم في نفسه بلحاظ مرتبتين  

 188  .............................................................. نتيجة البحث  

   188 ...................................................................  مسألتان:

  الخاص بالحكم في موضوع نفس هذا مهل يمكن أخذ عدم العلالمسألة الأولى: 

 207 ...................................................................... الحكم

 212  ......................... الظن بالحكم في موضوع الحكم  أخذالثانية: المسألة 

 224  .................................................. قيام الأمارات مقام القطع

 279  .................................................. نتائج البحث في عدة نقاط 

 283  .............................. قيام الأمارات مقام القطع الموضوعي الصفتي  

 286 ............................................................... نتائج البحث 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (518)

 288  ............................... في قيام الأصول العملية الشرعية مقام القطع 

 289  ........................................ لية غير المحرزة  مفي قيام الأصول الع

 290 ............................................. في قيام الأصول العملية المحرزة 

 294  .......................................................   حجية الدليل العقل

 294  ....................................................... تقسيم الدليل العقلي 

 305  .............................................................. نتيجة البحث  

 309  ................................................... مراد الأخباريين في تنبيه:

 309  ........................ المقام الثاني: البحث عن حجية الدليل العقلي العملي  

 331  .................................................... نتائج البحث عدة نقاط  

 ال جملأمبحث العلم ا

 333  ...................................................... ال  جملأمبحث العلم ا

 333  ................................. تفسير حقيقة العلم الإجمالي فيالأولى: الجهة 

 346 ..................... العلم الاجمالي لحرمة المخالفة القطعية  تنجيزالثانية: الجهة 

 372  ............................. وجوب الموافقة القطعية العملية  فيالثالثة: الجهة 

 405 ............................................... الامتثال الاجمالي وفيه مقامان 

 405 .. متثال التفصيلي في التوصليات ن الا عفي كفاية الامتثال الاجمالي المقام الأول: 

 406 .................................... الامتثال الاجمالي في العبادات المقام الثاني: 

 440 .................................................. نتائج البحث في عدة نقاط  

 



 (519)  ............................................................................. لاجملاا الفهرس

 الظن مبحث  

 442 .................................................  مقامات وفيه الظن:مبحث 

 442 .......................... هل إن حجية الظن ذاتيه أو أنّا جعلية  المقام الأول:  

 447 ................................... هل يمكن جعل الحجية للظن  المقام الثاني: 

 512 ..................................................... قاط  عدة ن ثنتائج البح



                                            

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 (521)  ............................................................................ ل يصفتلا الفهرس

 التفصيل المحتوى فهرس

 مبحث القطع 

 7  ............................................................ أمور   وفيهاالمقدمة: 

 10  ........................................ الأحكام المجعولة    أنواع الثالث:الأمر 

 11  ........................................................ مقدمات في الاجتهاد  

 19  ................................... هل الاستصحاب وظيفة ظاهرية للمجتهد 

 27  ........................................ واقعية لشرعية الاأنحاء إثبات الأحكام 

 38  .................................................... فيه جهات  الفصل الأول:

 38  ............................................... تقسيم المكلف فيالأولى: الجهة 

 53  ...................................................... نتيجة البحث عدة نقاط

 66  ................................... في حجية القطع والأقوال فيهاالجهة الثانية: 

 54  ...................................... الأقوال   ( علىللهاتعليق المصنف )حفظه 

   56 .......................................................... أنحاء الأمر الواقعي  

 59 ............................................................ بيان القول الثالث  

 60  .....................................................  الرابع لالتعليق على القو

 66  ................................................................ نتيجة البحث  

 67  ......................................................... التجري الثالثة: الجهة 

 68  .............................................................. ذكر الأقوال فيه 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (522)

 68  .................................................. في بيان موضوع حق الطاعة  

 68  ............................................. الصحيح في موضوع حق الطاعة  

 74  ............................................... والرد عليه  ما ذكره النائيني

 77  ............................................ الاستدلال على عدم قبح التجري  

 78  .......................................................... الرد على الاستدلال  

 80  .........................................................مبرر الجعل من المولى  

 81  ........................ تكون ملاكاً لاختياره الفعل  لأن ية الارادةعدم صلاح

 83  ............................... عليه   شكالوالإ إيراد النائيني على الآخوند  

 83  ......................................................... الصحيح في الجواب  

 85  .... بين التجري في الشبهة الحكمية والشبهة الموضوعية  التفصيلالثالث: الوجه 

 86  ................................................. الجواب عن التفصيل المتقدم  

 87  .............. التجري والجواب عنه  الفصول في  بحصا تفصيل الرابع:الوجه 

 88  ...................... بين العاصي والمتجري   تفصيل الشيخالوجه الخامس: 

    ....................................  89الجواب عن تفصيل الشيخ الانصاري

 90  ............................. والرد عليه   مختار النائيني  يانب السادس:الوجه 

 91  ......................................... الصحيح استحقاق المتجري العقاب 

 91  ................................................................ نتيجة البحث  

 92  ....................... شرعاً وعدمها به  ىل المتجرع فحرمة ال في الثالثة:النقطة 

 93  .........................................   الأول الوجهالحرمة:  الاستدلال على  



 (523)  ............................................................................ ل يصفتلا الفهرس

 95  ........................................................ الرد على الوجه الأول  

 99  .................................. على المقدمة الثانية    جواب السيد الأستاذ 

    .........................................  100الرد عليه جواب السيد الأستاذ

   102 ....................................... التمسك بقاعدة الملازمة   الوجه الثاني:

 103  ........................................ ة  مزفي أصل ثبوت الملاالمقام الأول: 

   110 ................................. في تطبيق هذه الكبرى على المقام الثاني: المقام 

 113  ................... اختصاص الملازمة بالحكم العقلي في سلسلة علل الأحكام

 117  ....... في عدم استكشاف حرمة التجري من قاعدة الملازمة  كلام النائيني 

 117  ....................................................... التصورات في المسألة  

 119  ................................................ المناقشة في جميع التصورات  

 120  ............................................ ضوع واحد و مفي اجتماع المثلين 

 123  ................................ في التصور الثالث  مناقشة السيد الأستاذ

   124 ............... فيما لو كان التجري ثابتاً بدليل آخر   ما ذكره المحقق النائيني

 126  هل تنطبق قاعدة الملازمة بين حكم الشرع والعقل النظري على مسألة التجري 

 129 ................... ري  جتالتي استدل بها على حرمة ال  الروايات الرابع:الوجه 

 133  .................................................... على بعض الأمور  التنبيه

 140  ................................. نتيجة البحث عن حرمة التجري عدة نقاط 

 145  ..............................................................   :أقسام القطع

 145  ............................................... أقسام القطع   فيالأول: المقام 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (524)

 145  ............................. القطع الموضوعي والرد عليه  تقسيم الشيخ 

 153  .............................. القطع الموضوعي    تقسيم المحقق الخراساني

 156 ..................................................... نتيجة الأبحاث المتقدمة  

 165حرمة شرب الخمر وما دل على شرب الخمر المقطوع حرمته بة بين ما دل علىسنال

 167  ................. الفرق بين هذا البحث والبحث المتقدم من أبحاث التجري  

 172  .............................................................. نتيجة البحث  

 179  ....................... هل يمكن أخذ العلم بالحكم في نفسه بلحاظ مرتبتين  

 185  ........................................... مسألة صحة التمام موضع القصر 

 188  .............................................................. نتيجة البحث  

 188  ......................... في إطلاق الحكم  ستاذض لكلام السيد الأرعالت

  .................................................  189نقد كلام السيد الأستاذ

 195 ................................................... التقابل بين العلم والجهل  

 196  .................................................... نقاط  نتيجة البحث عدة 

 201  .................................................. التقابل بين العلم والجهل  

 203 ..................................................... نتيجة البحث عدة نقاط  

   203 ...................................................................  مسألتان:

موضوع نفس هذا   فيهل يمكن أخذ عدم العلم الخاص بالحكم المسألة الأولى: 

 207 ...................................................................... كمالح

   212 ................................................................ صور المسألة  



 (525)  ............................................................................ ل يصفتلا الفهرس

 212  ......................... الظن بالحكم في موضوع الحكم  أخذ الثانية:المسألة 

 222  .................................................... نتيجة البحث عدة نقاط  

 224  ......................................... قيام الامارات مقام القطع الطريقي

 226  ................ شبهة استحالة قيام الأمارات مقام القطع ثبوتاً والجواب عنه  

 235  ................. لطريقية  وذ في الوضع بنحو ا خأقيام الأمارات مقام القطع الم 

   235 .......................................... إمكان ذلك ثبوتاً  في الأولى:المرحلة 

 236  ............................ من وجوه   المناقشة فيما ذكره المحقق الخراساني

 237  . عدة محاولات لدفع لزوم الجمع بين اللحاظ الآلي والاستقلالي في شيء واحد 

 242  .................................. الاشكال في الكفاية على المحاولة الخامسة  

    ................................  244اسانيصنف على المحقق الخر ملتعليقان ل

 248  .................................. معنى آخر لكلام الكفاية مع ذكر مقدمات  

 250  .......................................................... مناقشة المقدمات 

   ........................  255موقف المحقق العراقي مما أفاده صاحب الكفاية 

 259  ............................................... مناقشة المصنف لهذه المحاولة  

    ...............................  270النظرية التي تبنتها مدرسة المحقق النائيني 

 270  .....................................ثبوتاً  ينيئامناقشة المصنف لكلام الن

 274  ............................................... ثبات تمة البحث في مقام الإت

 279  .................................................. نتائج البحث في عدة نقاط 

 283  .............................. قيام الأمارات مقام القطع الموضوعي الصفتي  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (526)

 283  ................................................... ن للقطع الصفتي اتفسير

 285 ............................ عدم قيام الأمارات مقام القطع الموضوعي مطلقاً 

 286 ............................................................... نتائج البحث 

 288  ............................... القطع  مافي قيام الأصول العملية الشرعية مق

 289  ........................................ م الأصول العملية غير المحرزة  في قيا

    .............................................  289مناقشة كلام السيد الأستاذ 

 290 ............................................. في قيام الأصول العملية المحرزة 

  .................................................  291نقد كلام السيد الأستاذ

 292  ............................................ في قيام قاعدتي الفراغ والتجاوز 

 294  .......................................................   حجية الدليل العقل

 294  ....................................................... تقسيم الدليل العقلي 

 295  ....................... ظري والرد عليه  الدليل العقلي النفي كلام الاخباريين 

 296  ................................... تمسك الاخباريين بالروايات والرد عليهم 

 296  ................................................. المحتمل الأول في الروايات

 297  ..................................................... المحتمل الثاني والثالث  

 299  ............................................... منشأ الخطأ في الدليل النظري

 302  ....... الروايات المستدل بها على عدم حجية الدليل العقلي في مرتبة الوصول  

 302 .......................................................... لال بها  دتدفع الاس

    ....................................................  303ة كلام الشيخمناقش 



 (527)  ............................................................................ ل يصفتلا الفهرس

 304  ..................... عن هذه الروايات والرد عليه  جواب المحقق النائيني

 305  .............................................................. نتيجة البحث  

 307  ............................. الاخباريين   ملاكمحاولة المحقق العراقي لتوجيه 

 309  ................................................... تنبيه: في مراد الأخباريين

 309  ........................ المقام الثاني: البحث عن حجية الدليل العقلي العملي  

 312  ...... ؟ العملي وحكم الشارع هل هي ثابتة أو لا بين حكم العقل  ةإن الملازم

 316  .................................................... دعوى استحالة الملازمة  

 318 ..................................................... نتائج البحث عدة نقاط  

 320  .................................. الموافقة الالتزامية والكلام فيها من جهات 

 320  ............................................................... الجهة الأولى 

 320  ............................................................... الجهة الثانية  

نة في  الأصول المؤم جريان   نعمانعاً القلبي هل يكون وجوب الالتزام الجهة الثالثة:  

 322  ......................................................  أطراف العلم الإجمالي

  ..............................  324الوجه الثالث للمنع وجواب السيد الخوئي

وجوب الالتزام بالتكليف الواصل إجمالاً هل يمنع عن جريان الأصول المؤمنة في  

 328  ..................................................................... أطرافه 

 331  .................................................... نتائج البحث عدة نقاط  

 

 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (528)

 لأجمال مبحث العلم ا

 333  ...................................................... لأجمال  مبحث العلم ا

 333  ................................. ليحقيقة العلم الإجما يرفي تفسالجهة الأولى: 

 333  ............................ والرد عليه   الاتجاه الأول للمحقق الخراساني

    .............................. 335الاتجاه الثاني ما تبنته مدرسة المحقق النائيني 

 336 ................................................... البرهنة على ذلك بطريقين 

  ..................... 338المناقشة في بعض زوايا ما تبنته مدرسة المحقق النائيني

 340  .............................................................. نتيجة البحث  

   ............................... 342ليه المحقق العراقيإ الاتجاه الثالث ما ذهب

   ......................................... 342ما أورده عليه المحقق الأصفهاني

   ....................................... 342المناقشة في إيراد المحقق الأصفهاني

 343 ..................................... تفصيل كلام المحقق العراقي والرد عليه  

 346 ..................... تنجيز العلم الاجمالي لحرمة المخالفة القطعية الجهة الثانية: 

 348 ....................................... القول الأول والاستدلال عليه بوجوه

 351 ...................................................... م الظاهري  كتنويع الح

 351 ............................. بين الحكم الظاهري والحكم الواقعي  التنافيعدم 

  ...... 356عدم التنافي بين الحكم الظاهري الترخيصي والحكم الواقعي الالزامي

 في التفصيليو الإجمالي من عدم الفرق بين العلم  ما ذكره المحقق العراقي  

 357 ..................................................................... التنجيز  



 (529)  ............................................................................ ل يصفتلا لفهرسا

 358 ................................................. الجواب عن هذا الاستدلال  

  . ثباتاً ارية الترخيصية لأطراف العلم الإجمالي ام الظاهكحهل يمكن شمول أدلة الأ

 359  ................................. في شمول أدلة حجية الأمارات المقام الأول: 

    ..........................  359بيان مسلك مدرسة المحقق النائيني المقام الثاني 

 360  ..................................................  الاتجاهاتمناقشة لبعض  

 364  ............... في عدم علية العلم الاجمالي للتنجيز   كلام المحقق الخراساني

 365  ................................................ : لأولالوجه ا هممناقشة كلا

 367  ..............................................................  الوجه الثاني:

 370  .............................................................  الوجه الثالث:

 371 ...............................................................   الوجه الرابع:

 372  ............................. في وجوب الموافقة القطعية العملية الجهة الثالثة: 

 372  ................ في تنجيز العلم الاجمالي لوجوب الموافقة القطعية المقام الأول: 

 372  ......................................................... بيان المسلك الأول 

 373  ................................................................ المناقشة فيه  

    ................................  377السيد الأستاذ و اختيارهوالمسلك الثاني 

 383  ......................................................... الثمرة بين القولين  

 385 .. أن تنجيز العلم الاجمالي هل يكون بنحو الاقتضاء أو العلة التامة المقام الثاني: 

    .......................... 387الأول للمحقق النائيني  المسألة: القولقولان في 

 388 .............................................................. كلامه: مناقشة 



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (530)

 390 ........................................................... الصحيح في المقام 

 391 ............................................ قام لمفي ا  كلام المحقق العراقي

    ................................................. 392المحقق العراقي لرد على ا

   395 ..................  والرد عليه طلاقفي عدم شمول الإ كلام السيد الأستاذ

 399 .................................................. نتائج البحث في عدة نقاط  

 405 ............................................... الامتثال الاجمالي وفيه مقامان 

 405 .. كفاية الامتثال الاجمالي عن الامتثال التفصيلي في التوصليات  فيالأول: المقام 

 406 .................................... جمالي في العبادات الا الامتثال  الثاني:المقام 

 406 ......................................... والرد عليه  مختار المحقق النائيني

 407 ............................................. ومناقشته  بيان السيد الأستاذ 

 408 ........................................................ حكم الشك في المقام 

    .................................................... 409كلام المحقق النائيني

 409 ................ هل يعود الشك في المقام إلى الشك في التعيين والتخيير أو لا ؟  

  ........................................... 410ذتعليق على كلام السيد الأستا

 412 ...................................................... ني والرد عليه الوجه الثا

 413 ................... الاستدلال على اعتبار التمييز في صحة العبادات والجواب 

 414 .................................................... الوجه الثالث والرد عليه  

 418 ....................................... الصحيح في الجواب وخلاصة المطلب 

 419 ......................................................................   فروع:



 (531)  ............................................................................ ل يصفتلا الفهرس

 419 ..................... إذا علم شخص بجنابته أو جنابة صاحبه  ما الأول:الفرع  

 423 ........................... في البيع والهبة   ناإذا اختلف شخص ما الثاني:الفرع  

 429 ................... اختلف البائع والمشتري في الثمن والمثمن  إذا الثالث:الفرع  

 438 ........ ما إذا أودع شخص عند ثالث درهماً وأودع الآخر درهم الفرع الرابع:

 440 .................................................. نتائج البحث في عدة نقاط  

 مبحث الظن 

 442 .................................................  مقامات وفيه الظن:مبحث 

 442 .......................... علية  ج هل إن حجية الظن ذاتيه أو أنّاالمقام الأول:  

 443 ........................ ما نسبه إلى بعض المحققين  ق الخراسانيكلام المحق

   .......................................... 444مناقشة تعليل المحقق الخراساني

 447 ................................... هل يمكن جعل الحجية للظن  المقام الثاني: 

 447 ................................ والاستدلال عليه   كلام الشيخ الأنصاري

    ............................................... 448ما أورده المحقق الخراساني 

 448 .............................. ت  شكالاعن هذه الإ   جواب السيد الأستاذ 

    ......................................... 449السيد الأستاذالمناقشة في جواب 

 453 ................ الكلام في المورد الثاني في المحاذير التي يستلزمها جعل الحجية  

 454 ................................................. عن المحاذير الثلاثة   الإجابة

 454 .............................. والرد عليه  الخراساني للمحققالأول: الوجه 

 457 ........................ عدم التنافي بين الأحكام الظاهرية الالزامية والواقعية  



 7المباحث الاصولية / ج .....................................................................  (532)

    ..................................... 463ئيني المحقق النا ه ما ذكر: نيالوجه الثا

 464 ......................................................... مناقشة الوجه الثاني  

 467 ............. في دفع محذور التنافي  ذكره الشيخ الأنصاري ماالثالث: الوجه 

 468 ......................................................... تفسير سببية المعتزلة  

 470 ........................................................ تفسير سببية الإمامية  

    ................................ 471إيراد السيد الأستاذ على الشيخ الأنصاري

    ................................................ 472تعليق على السيد الأستاذ

 475 ........ الأحكام بين العالم والجاهل في الأخبار اشتراكورود  عدمالثاني: الأمر 

 475 ........................................ عدم المساعدة على المصلحة السلوكية  

 480 .......................................   الاجتماعدفع محذور  في الثاني:الطريق 

 480 .......................................... الجواب عن هذا الطريق من وجوه  

 482 ................................................ آخر على هذا الطريق   إشكال

 482 ..................................................... شكال المناقشة في هذا الإ

    ......................................... 485ق الخراسانيقحمحصل ما ذكره الم

 485 .............. الطولية بين الحكم الظاهري والواقعي  المحقق النائيني تفسير

    ................................... 487ما ذكره السيد الأستاذالطريق الثالث: 

 489 .............................................................. النظر فيما أفاده  

  ................................... 493ما ذكره المحقق العراقي الطريق الرابع: 

 494 .................................................... الجواب عن هذا الطريق  



 (533)  ............................................................................ ل يصفتلا الفهرس

 495 .................. والظاهرية   ةي الصحيح في مشكلة الجمع بين الأحكام الواقع

 495 ................................................... لأحكام الظاهرية  تقسيم ا

 497 ......................................... الإيراد على هذا الجمع والجواب عنه  

 499 ...................................... عدم التنافي في مرحلة الامتثال والمبادئ  

 508 .............................. في الأحكام الظاهرية الترخيصية   شكالحل الإ

   ................................................... 509نظرية لبعض المحققين 

 512 ..................................................... نتائج البحث عدة نقاط  

 515 .................................................................... الفهرس 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




