
فلسفه عدم خشونت گاندی
گزیده های اصلی و بنیادین
گردآوری، ویرایش همراه با منابع و مواد تکمیلی

بریان سی. بارنت

مترجم: محمدامین احمدی

)انتشارات ربوس(

رهبری راهپیمایی نمک توسط گاندی، هند ۱۹۳۰
برگرفته از ویکی میدیای. این  تصویر، از محدودیت مالیکت فکری خارج شده است. 

ناشر: بنیاد اندیشه
سال نشر: 1404

)2(
ق بشر

حقو
ی و 

راس
موک

ح، د
ت صل

العا
مط

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Marche_sel.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Marche_sel.jpg




فهرست
یادداشت مترجم..................................................................................................................................................................................ج
یخی..........................................................................................................................................................2  نظریه عدم خشونت در سه دوره تار
منابع مفید جهت مطالعه بیش تر..................................................................................................................................................................3
دیباچه...........................................................................................................................................................................................4
5................................................................................................................. جعبه اول - گاندی به عنوان یک فیلسوف
جعبه دوم - کینگ تأثیر/نفوذ گاندی را توضیح میدهد.......................................................................................................6
یادداشت  ویراستار................................................................................................................................................................................7
7............................................................................................................................................................................. مشاهدات  مقدماتی

بخش نخست. گزیده هایی از گاندی
10. ....................................................................................................................... فصل اول. فهم گاندی از خشونت پرهیزی: ساتیاگراها
10.................................................................................................................... جعبه سوم - دو دست خشونت پرهیزی
جعبه چهارم - دیدگاه ثورو در مورد نافرمانی مدنی..........................................................................................................12
برای مطالعه بیشتر...............................................................................................................................................................................12
13. ................................................................................................................................ فصل دوم. هدف ساتیاگراها: حقیقت/صدق
جعبه پنجم - هاریش چاندرا شاه: منبعی  سرسپردگی گاندی به حقیقت........................................................................................13
جعبه ششم - آموزه جینی انیکان تاوادا.....................................................................................................................14
15.......................................................................... جعبه هفتم - حکیم باری گان نقش حقیقت )Truth( را در ساتیاگراها توضیح میدهد
16............................................................................................................................................................................. برای مطالعه بیش تر:
17 .......................................................���������������������.�������������������������.���������������������������������� فصل 3. ابزارهای ساتیاگراها: اهمیسا

جعبه هشتم - خاستگاههای اهمیسا......................................................................................................................18
19.............................................................................................................. جعبه نهم - تولستوی و »موعظه بر فراز کوه«
20............................................................................................................................................................................. برای مطالعه بیش تر:
21. فصل چهارم: چگونگی نگاه به مخالف.....................................................................................................................................
22................................................................................................ جعبه دهم - دیدگاه حکیم روبرت ال. هولمز در باب فهم  شر
برای مطالعه بیشتر...............................................................................................................................................................................23
24. فصل پنجم: کلید تغییر قلب ها: قانون تحمل رنج‌............................................................................................................................
24..................................................................................................................... جعبه 11- قلب، ذهن، و قلب- ذهن
25................................................................................................................... جعبه 12 - منطق جدلی الطرفین گاندی
26............................................................................................................................................................................. برای مطالعه بیش تر:
27. فصل ۶. منبع قدرت راستین: اراده ای تسلیم ناپذیر..........................................................................................................................
27.................................................................................................................. جعبه 13 - تأثیر فلسفی یونانی بر گاندی
28....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:
29. ................................................................................................................... فصل ۷. صلح بانی سازماندهی شده: ارتش خشونت پرهیز
30................................................................................................................... جعبه 14 - نیروی صلح خشونت پرهیز
30....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:
31. .................................................................................................................... فصل ۸. اعتراضی و جوابی: رابطه میان وسایل و اهداف
جعبه 15 - گاندی اعتراضی از خواننده ای دریافت می کند...................................................................................................31
32............................................................................................ جعبه 16 - آنگونه که می کاریم، درو می کنیم: نمونه ساعت گاندی
33.............................................................................................................. جعبه 17 - وسایل و اهداف: بحث گسترده تر
برای مشاهده پیشنهاد می شود:...................................................................................................................................................................35
35....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:
36. ................................................................................................. فصل ۹. اعتراف کردن و آموختن از اشتباهات: اشتباه محاسباتی هیمالیایی
37................................................................................................. جعبه 18 - شرایط کلاسیک راولزی در مورد نافرمانی مدنی
37....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:
برای گوش دادن:..................................................................................................................................................................................37
38. ................................................................................. فصل ۱۰. یک رهبرد فعال: از برنامه های ایجادکننده بن بست/بازدارنده، به برنامه های سازنده
جعبه ۱۹- زنجیره مفهومی...............................................................................................................................39
40........................................................................................................................ جعبه 20 - 18 نکته برنامه سازنده



40....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:
41. فصل ۱۱. دلیلی بر خوش بینی: قانون عشق.................................................................................................................................
جعبه 21 - تمثیل باد و خورشید: نلسون ماندلا در مورد خشم................................................................................................41
43...................................................................................................................... جعبه 22 - عشق در لولهای تفنگ؟
44.............................................................................................................................................................................. پیشنهاد برای دیدن:
44............................................................................................................................................................................. برای مطالعه بیش تر:
45. فصل ۱۲. تکنیک و آینده آن: یک آزمایش.................................................................................................................................
45.......................................................................................................................... جعبه 23-  آزمایش ها و قوانین
جعبه 24 - به ثمر رساندن آزمایش گاندی: انقلاب خشونت پرهیز.............................................................................................47
47....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:

بخش دوم. انکشاف پساگاندی
49. ................................................................................................................................................... فصل ۱۳. تحول کینگی
50................................................................................................................... جعبه ۲۵ - فلسفه عدم خشونت کینگ
پیشنهاد برای مطالعه بیش تر:.....................................................................................................................................................................54
55. فصل ۱۴. چرخش راهبردی.................................................................................................................................................
جعبه 26 - قانون ناگلر..................................................................................................................................57
برای دیدن:.......................................................................................................................................................................................59
پیشنهاد برای مطالعه بیش تر:.....................................................................................................................................................................59
60. ......................................................................................................................................... فصل ۱۵. بازگشت به راهبرد جامع
جعبه ۲۷ - کوهن در مورد ساختار انقلابات علمی  .........................................................................................................60
62..................................................................................................... جعبه 28 - چشم اندازهایی برای آینده غیر خشونت آمیز
63....................................................................................................................................................................... منابع برای مطالعه بیش تر:
64.................................................................................................................................................................................... References
69........................................................................................................................................................................................ یادداشتها



یادداشت مترجم
فلسفه عدم خشونت گاندی، از دو بخش تشکیل شده است: بخش اول آن که بخش اصلی کتاب را تشکیل می دهد متشکل از گزیده هایی 
است که نویسنده از آثار مکتوب گاندی برگزیده است ودر ذیل آن در داخل جعبه‌ها به طرح نظریه ها و مفاهیم بنیادینی پرداخته است که با 
متن برگزیده از نظر محتوا و موضوع رابطه قوی داشته است و به روشن شدن  متن و زمینه تاریخی، دینی، و فلسفی دیدگاه مطرح شده توسط 
گاندی، کمک در گزیده کمک می کند. به این وسیله افق دید خواننده را در مورد مطالب مطرح شده در متن گاندی از جهات گوناگون گسترش 

می دهد. این روش در بخش دوم کتاب که به بیان  تحولات بعدی این نظریه پرداخته است، نیز حفظ شده است. 
بخش دوم کتاب به بسط و گسترش نظریه فلسفه عدم خشونت بعد از گاندی پرداخته است. در این بخش  به معرفی سه تحول مهم می پردازد 
که این نظریه به لحاظ تاریخی بعد از گاندی از سرگذرانده است که عبارتند از: 1( بسط و بازخوانی این نظریه توسط مارتین لوتر کینگ. 
کینگ صورتبندی منظم ترو فلسفی تر از این نظریه به دست داد و در پرتو آن دریافت که اخلاق مسیحی که برگذشت، عدم توسل به خشونت 
و محبت تأکید می کند می تواند به لحاظ اجتماعی و سیاسی  روش های مؤثر برای مبارزه باشند و قدرتمندترین  راهکارهای تغییر و تحول را  
در جامعه و در ساختار قدرت سیاسی به وجود آورند.  2( تلقی راهبردی از عدم خشونت به مثابه ابزاری مؤثر برای ایجاد تغییر در قدرت 
سیاسی توسط مردم. نویسنده، این دیدگاه ابزارانگارانه و سیاسی محض به مقاومت عاری از خشونت را، چرخش راهبردی نامیده است. تحت 
عنوان چرخش راهبردی تعبیر کرده است. در این رویکرد مقاومت عاری از خشونت به مثابه یک استراتیژی سیاسی محض برای کسب قدرت 
توسط مردم و ایجاد تغییر در قدرت سیاسی مورد توجه قرار گرفت و 3( بازگشت به رویکرد جامع. نگاه راهبردی و سیاسی محض به مقاومت 
عاری از خشونت در دو دهه نخست قرن بیست و یکم با مشکلات و چالش هایی مواجه شد. این چالش ها سبب شد که به اصل فلسفه گاندی، 
که مقاومت عاری از خشونت را نه یک استراتیژی محض برای مبارزه بلکه  شیوه زیست و گونه ای خاص از زیست انسانی می دانست که 
مبتنی بر عشق به انسانیت و پیروی تمام عیار از حقیقت در پندار، گفتار و رفتار می باشد، توجه جدی دوباره به عمل آید. معنا و مفهوم رویکرد 
جامع این است که این نوع از مبارزه فارغ از اخلاق آن که عبارتند از اجتناب از نفرت و خشونت، پیروی تمام عیار از حقیقت، سلوک عملی 

و قلبی در مسیر عشق به حقیقیت و به تمامی آدمیان و حتی مخالفان خود، نتیجه بخش نخواهد بود. 
با توجه به نکات یادشده، این کتاب می تواند به خواننده در فهم ریشه های تاریخی، نظری و دینی فلسفه عدم خشونت گاندی و تحولات 
بعدی آن در یک چشم انداز کلی و جامع کمک کند. هم چنین با ارائه لینک‌های متنوع که دسترسی به آن ها مستقیما از طریق خود کتاب ممکن 

و میسر می باشد خواننده را به منابع تکمیلی از فیلم سینمایی و مستند گرفته، تا آثار مکتوب وصل کند. 
لذا این جانب کوشش کردم ترجمه فارسی کتاب مطابق فرمت اصلی آن ارائه گردد تا مانند اصل خود خواننده را در خود فرو ببرد و مدتی 
با آن زندگی کند تا شاید اخلاق سیاسی ما و لو اندک تغییر کند. اما ارایه کتاب مطابق فرمت اصلی آن نیازمند مهارت فراتر از ترجمه متن بود 
که این جانب نداشتم و ندارم. اما این مقصود، به همت دو جوان بزرگوار که هر دو از فضیلت‌ مهارت کار با تکنولوژی دیجیتالی برخورداراند، 
ممکن و میسر گردید؛ نسخه نخست ویرایش فنی این کتاب توسط عبدالمالک جان عاصی فراهم گردید، اما نسخه نهایی ویرایش فنی آن 
توسط جوان فاضل آصف جان جویا )شریفی( به سرانجام رسید و این کتاب برای نشر آماده گردید. به این وسیله توفیق روزافزون برای این 

دو عزیز از درگه حضرت حق مسئلت می کنم. 
امیدوارم این کتاب بتواند در فهم قدرت و سیاست از زاویه دیگر که چندان مألوف و معمول نیست کمک کند و به این وسیله نشان دهد که 
ظرفیت های متنوع و فراوان در فرد و جامعه وجود دارند که موجب قدرت بی قدرتان می شوند که شاید کلید اصلی آن این باشد که ما دنیای 

درون مان را تغییر دهیم که با تغییر آن جهان زیست جمعی ما نیز تغییر خواهند کرد.

محمد امین احمدی ، 5/ 12 / 1403





1

»قانون عشق، کار می کند، درست همان گونه که قانون جاذبه 
کار می کند.« گاندی



2

   
نظریه عدم خشونت در سه دوره تاریخی

بسط و  تحول این نظریه بعد از گاندی
             

تئوری عدم خشونت گاندی
              

ریشه های نظریه پیش از گاندی
از دوره باستان - دهه 1890  

چرخش استراتیژیکتحول کینگی

موج سوم
از دهــه ۱۹۹۰ 

ــون ــا کن ت
نهضــت جهانــی 
خشــونت‌پرهیز  
حــال  در 
گســترش علیــه 
نی‌ســازی  جها
و  شــرکت‌ها 
ی می‌گــر نظا

موج دوم
 از دهه ۱۹۶۰
 تا دهه ۱۹۹۰
 عدم خشوتت

 در سراسر جهان
 با  نهضت های

 متعدد که
 نشان دهنده

 موثریت آن علیه
 سرکوب های
 بی رحمانه در

 مقیاس ملی بود،
 گسترش یافت

موج نخست
 از دهه ۱۸۹۰ تا دهه

۱۹۶۰
 گاندی و کینگ که
 عدم خشونت بالقوه

 را از قوه به فعل
.آوردند

  رجوع به رهبرد
جامع و فراگیر

	O مثال )برای  خردمندانه  و  حکمی  متون 
دهاماپادا، دائو جینگ، بهاگاواد گیتا، موعظه بر فراز 

کوه، تلمود(
	O آموزش‌های سقراط )که از طریق افلاطون

رسیده‌اند(
	O در باب وظیفه نافرمانی مدنی« از هنری«

دیوید ثورو
	Oمقالات و نامه‌های لئوتولستوی
	Oتا به آخرین دم« از جان راسکین«
	Oنهضت‌های مقاومت نرم و پسیف

»آینده خشونت پرهیز« در اسرع وقت ممکنه:
 از نگاه مایکل ناگلر )2020( یک آینده خشونت پرهیز نیازمند
آن در  که  است  جدید«  »روایت  یک  به  پارادایمی«   »تحول 
 »نقشه راهی« را که توسط مرکز میتا برای عدم خشونت، ترتیب
 داده شده است، محقق کنیم. داستان جدید به سه »هارمونی«
 دست می یابد: هارمونی از درون با خودمان، هارمونی با یک

.دیگر و هارمونی با محیط و جهان به صورت یک کل

»گسترش دایره ها« از پتر سینگر
موجب به  اخلاق  که  کند  می  آشکار   تاریخ 
به اخلاقی  خاطر  تعلق  های  دایره   گسترش 

.صورت تدریجی اما پیوسته رشد می کند

سه موج در جدول زمانی فوق از ناگلر )2013( است. من توصیفات او را بازتعبیر کردم و تاریخ تقریبی را در مورد هر موج افزودم. سایر 
دسته بندی ها از خودم است که نشان دهنده تقسیم بندی های عمده در این کتاب می باشند. سه مرحله از زیر مجموعه ای توسعه و تحول به وجود 

آمده  پسا گاندی  به طور دقیق بر روی نقشه موج  های سه گانه ناگلر کشیده نشده بود، لکن من موج سوم را به گونه ای  تفسیر کردم که شامل 
ترکیبی ازنگرش حامیان رویکرد استراتیژیک و رهبرد عدم خشونت جامع، شوند.



3

منابع مفید جهت مطالعه بیش تر

منابع اصلی در مورد آثار گاندی
مجموعه آثار مهاتما گاندی: 	•

The Collected Works of Mahatma Gandhi (CWMG)
شبکه خدمات تحقیقاتی و رسانه ای گاندی: 	•

GandhiServe Network

منابع برای مطالب فلسفی
هزار واژه فلسفی: یک گزیده مقدماتی 	•

1000-Words Philosophy: An Introductory Anthology
دایره المعارف فلسفی استنفورد 	•

Stanford Encyclopedia of Philosophy (SEP)
دایره المعارف انترنتی فلسفه 	•

Internet Encyclopedia of Philosophy (IEP)
مقالات فلسفی -به طور خاص بنگرید به ذیل عنوان صلح و عدم خشونت- 	•

PhilPapers (See in particular the Peace & Nonviolence category.)
ژورنال اکورن: مطالعات فلسفی در باب پسیفیزم )صلح گرایی و عدم خشونت( 	•

The Acorn: Philosophical Studies in Pacifism and Nonviolence

سازمان های عدم خشونت
فیلسوفان طرف دار صلح 	•

Concerned Philosophers for Peace (CPP)
نیروی حافظ صلح خشونت پرهیز 	•

Nonviolent Peaceforce (NP)
مرکز بین المللی در مورد منازعه خشونت پرهیز 	•

International Center on Nonviolent Conflict (ICNC)
مرکز متا برای عدم  خشونت 	•

Metta Center for Nonviolence
موسسه م.ک. گاندی برای عدم خشونت 	•

M. K. Gandhi Institute for Nonviolence
مرکز کینگ 	•

The King Center
موسسه آلبرت انشتاین 	•

Albert Einstein Institution

ابزارها و داده ها
اتحادیه مبارزه با دشنام ها و برچسپ های هویتی )رفتار غیرمنصفانه ناشی از نفرت( 	•

Anti-Defamation League’s “Pyramid of Hate”
مرکز حقوقی فقر جنوب »نقشه نفرت« 	•

Southern Poverty Law Center’s “Hate Map”
بیانیه سویل یونسکو در مورد خشونت: فراهم سازی زمینه اعمار صلح 	•

UNESCO’s Seville Statement on Violence: Preparing the Ground for the Construction of Peace
اندیکس  جهانی صلح 	•

Global Peace Index (GPI)
»دیتابیس های تاکتیک های خشونت پرهیز« در مورد مقاومت عاری از خشونت در سطح جهان، اخبار مقاومت های عاری از خشونت 	•

Nonviolence International’s “Nonviolent Tactics Database” Nonviolence News

فیلم ها
گاندی، به کارگردانی ریچارد آتن بورو، استارین بن کینسلی )۱۹۸۲( 	•

Gandhi, directed by Richard Attenborough, starring Ben Kingsley (1982)
مهاتما: زندگی گاندی ۱۸۶۹ - ۱۹۴۸، با کارگردانی ویثالبهای جاویری، تولید صندوق بزرگ داشت ملی در هم کاری با بخش فیلم حکومت هند 	•

Mahatma: Life of Gandhi, 1869-1948, directed by Vithalbhai Jhaveri, produced by The Gandhi National Memorial Fund in 
cooperation with the Films Division of the Government of India (1968)

نیروی قدرت مندتر، با کارگردانی ستیو یورک )۱۹۹۹( بخش یک و دو 	•
A Force More Powerful, directed by Steve York (1999), Part I and Part II

http://The Collected Works of Mahatma Gandhi
http://GandhiServe Network 
https://1000wordphilosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/
http://Stanford Encyclopedia of Philosophy (SEP) 
http://Internet Encyclopedia of Philosophy
http://PhilPapers 
http://Peace & Nonviolence
The Acorn: Philosophical Studies in Pacifism and Nonviolence 
http://Concerned Philosophers for Peace
http://Nonviolent Peaceforce
http://International Center on Nonviolent Conflict
http://Metta Center for Nonviolence 
http://M. K. Gandhi Institute for Nonviolence 
http://The King Center 
http://Albert Einstein Institution 
http://Pyramid of Hate
http://Hate Map
Seville Statement on Violence: Preparing the Ground for the Construction of Peace
http://Global Peace Index
http://Nonviolent Tactics Database
http://Nonviolence News
http://Gandhi
Mahatma: Life of Gandhi, 1869-1948
http://Part I
http://Part II


4

 دیباچه
مهنداس مهاتما گاندی )1869 - 1948( - غالبا از سر احترام گاندی جی گفته می شود، عنوان محترمانه مهاتما )در سانسکریت به معنای 
روح بزرگ، است( و یا عنوان محبت آمیز باپو )در گجراتی به معنای پدر(  وسیعا به عنوان »پدر عدم خشونت« شناخته می شود. از زادروز او 

در دوم اکتبر،  به عنوان  روز بین المللی عدم خشونت1 بزرگ داشت به عمل می أید.

از  گرفته  از  زنگزوا )ZhengZhou(بر  نیویارک. عکس  در  متحد،  ملل  مقر  در  ریوتیرسوارد  فردریک  کارل  اثر  بند کشیده شده2،  به  تفنگ  یا  و  عدم خشونت 
  CC by- SA 3.0 :ویکی میدیا  . مجوز

البته، گاندی نخستین شخص نبود که از عدم خشونت به عنوان گونه ای از مقاومت علیه بی عدالتی، دفاع کرده باشد. او نظریه خود را بر 
یونانی عهد  بوده است، مسیحیت، سقراط؛ حکیم  استوار کرد که شامل آیین جین، هندوئیسم که مذهب خود وی  منابع قدیمی تر  از  طیفی 
باستان)470/469 - 399 پیش از میلاد(، رواقیون روم و یونان باستان، رالف والدو امرسون )1883 - 1882( فیلسوف تعالی گرای امریکایی، 
و هنری دیوید ثورو  )1817 - 1862( رمان‌نویس و نویسنده روسی، لئو تولستوی )1910 - 1828( رمان نویس و نویسنده روسی،  جان 

روسکین ) 1819 - 1900( فیلسوف، منتقد و نویسنده انگلیسی، می شد.
اهمیت گاندی،  نه تنها تا حدودی از تأکید و احیای این منابع، توسعه روش‌های جدید مقاومت غیر خشونت آمیز، حمایت از عمومی ساختن 
این اندیشه ها و روش ها در نوشته ها، گفتارها و در به کاربردن آن ها  در مقیاس وسیع، در آفریقای جنوبی و هند، که از رهگذر آن توجه جهانی 

را به خود جلب کرد، ناشی، می شود. بلکه او، یک فیلسوف بزرگ نیز بود.

1. International Day of Nonviolence
2.Non - Violence (or The knotted Gun)

https://www.un.org/en/observances/non-violence-day
https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Zheng_Zhou
https://commons.wikimedia.org/wiki/User:Zheng_Zhou
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Non-Violence_sculpture_in_front_of_UN_headquarters_NY.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Non-Violence_sculpture_in_front_of_UN_headquarters_NY.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Non-Violence_sculpture_in_front_of_UN_headquarters_NY.JPG


5

جعبه اول - گاندی به عنوان یک فیلسوف
فلسفه چیست؟ جواب پیچیده و محل منازعه و مناقشه است. لکن یک روبکرد در توضیح آن با ایتمولوژی )یعنی مطالعه ریشه های واژه ها( 
شروع می شود.واژه انگلیسی )philosophy( ) واژه عربی فلسفه ( از واژه یونانی )فیلاسوفیا( که به معنای »عشق به حکمت« است گرفته شده 
است. عشق )فیلیا/ philia( )به احتمال قوی( یک احساس شدید است و احساس هایی که  به لحاظ تاریخی »شیدایی« نامیده شده است. 
هرچیزی که در توصیف دقیق این اشتیاق خاص گفته شود، از لازمه قطعی آن این است که فلسفه، نوعی، اشتیاقی است شدید در طلب حکمت 
)سوفیا /Sophia(. حکمت فضیلت نفسانی شخص حکیم - کسی که می داند چگونه خوب زندگی کند - است. ابزار اصلی این جستجو، 
استعمال دقیق و سیستماتیک عقل به منظور تحقیق در باب پرسش های بنیادین در مورد واقعیت و جایگاه ما در آن، است - که پارادایم فعالیت 

فیلسوف را تشکیل می دهد.
از اینجا جا ما به نخستین پرسش مان در مورد گاندی منتقل می شویم: »آیا گاندی فیلسوف بود؟«  این پرسشی است که با آن فیلسوف 
بریتانیایی ریچارد سورابجی کتاب خود را که تحت عنوان گاندی و رواقیون: آزمون های مدرن ارزش های باستانی  نوشته است، آغاز کرده 

است. اولین  پاسخ او، به این پرسش از این قرار است:
بلی، او، بیش از هر فیلسوفی دیگر که من می شناسم، همیشه در جستجوی بنیاد سازوار و عاری از تناقض برای تمامی کردارهای خود 
بوده است. او دیدگاه های خود را پیوسته در معرض نقد قرار می داده است، گاهی خود بیش از دیگران به نقد دیدگاه خود پر داخته است که  
به صورت گسترده در روزنامه های هفتگی خود منتشر کرده است. او روزانه ، نامه ها می نوشت و می کوشید به نقدها جواب دهد و دیدگاه های 
خود را در باب وضعیت های جدیدی که به وجود می آمد، بیان کند. افزون براین، خود را ملزم می دانست که مطابق آنچه فکر می کند، زندگی 
کند. فلسفه به عنوان شیوه ای از زندگی، سنت اصلی عهد باستان و بسیاری از فلسفه های بعدی بوده است،  پیوسته به این می اندیشیده است 

که به کدام فلسفه خود را مقیّدّ کند. گاندی واقعا یک متفکر بود و او برای آنچه فکر می کرد دلایل فلسفی اقامه می-کرد. )1، 2021(.
دو صد صفحه بعد سورابجی، تحقیق عالی خود را تحت این عنوان »آیا هیچ فیلسوفی دیگر مانند گاندی بوده است« )202( این-گونه 

نتیجه گیری کرده وبه بحث خود پایان می دهد:
به نظر می رسد، که گاندی چیزی یگانه و منحصر به فرد عرضه کرده است، و این مؤید چیزی است که از او توقع می رفته است. شرح و بیان 
او از »تجارب خویش و ارزش های باستانی« و گستردگی استثنایی تحقیقات وی در مورد انتقادها و نقادی های فکری و نظری ، همیشه او را 
کسی می دانستم  که دارای چیزی فوق العاده، برای ارایه کردن است. اکنون این واضح شده است که چرا و تا چه حد درگیر تجارب گوناگون 
بوده است و چرا و تا چه حد به نقادی عمومی فرا می خوانده است، نه فقط برای فراگیری، بلکه برای اصلاح دیدگاه هایی که او قبلا ارایه کرده 

بوده است. )203(

فعالان  از  بسیاری  قالب،  آن  در  که  الگویی،  عرضه  برای   - عمل  مقام  در  او  فلسفه  عمومی  بعد   - گاندی  از خشونت  عاری  مبارزات 
خشونت پرهیز بعدی، مبارزات شان را مدل داده، و چارچوب بندی کنند، قابل توجه بوده است. برجسته ترین آنان که موثر بوده است، مارتین 
لوترکینگ جونیور)1929 - 1968، کشیش کلیسای انجیلی، فعال مدنی، و رهبر نهضت حقوق مدنی آمریکا در دو دهه 1950 - 1960 بود. 
کینگ فلسفه، جامعه شناسی و الاهیات را در حد کارشناسی/ لیسانس  و در یک مدرسه دینی خوانده بود، که راه وی  را برای پذیرش مشتاقانه 
اندیشه های گاندی که با آن ها در طی تحقیقات دوره دکتری خود شناخت حاصل کرده بود، هموار کرد. کینگ از آن پس با اشتیاق زایدالوصف 
آثار گاندی را جذب کرد و چشید و به هند جهت ادای احترام به گاندی سفر کرد و فلسفه گاندی را در متن و زمینه آمریکایی وارد کرد و 
در آنجا آن را با مسیحی گری خویش سازگار کرد، نظام مند ساخته و اصلاح کرد و آن را در حوزه عمومی در اندام یک صدای قدرت مند و 
شیوای تازه، عرضه کرد و آن را  در مبارزه خویش برای عدالت و علیه آن چه او »شرور سه گانه«3 فقر، نژادپرستی و نظامیگری می خواند، 
به کاربرد. هرچند گاندی و کینگ هیج کدام دیگر باما نیستند و هردو  به گونه ای فاجعه آمیز، ترور شدند، اما - پارادیم گاندی - کینگ تداوم 

یافت تا امروز در میان متخصصان، دانشجویان و نظریه پردازان عدم خشونت در سراسر جهان، به رشد خود ادامه داده است.  

3. the Triple Evils

https://thekingcenter.org/about-tkc/the-king-philosophy/
https://thekingcenter.org/about-tkc/the-king-philosophy/


6

 

گاندی احتمالا نخستین شخص در تاریخ بود که اخلاق محبت عیسی مسیح را از محدوده تنگ روابط افراد خارج کرد و به نیروی اجتماعی 
مؤثر و قدرتمند در مقیاس وسیع درآورد. عشق، ازنگاه گاندی، وسیله قدرتمند تحول اجتماعی و جمعی بود. در این تأکید گاندی بر عشق و 

عدم خشونت بود که من روش اصلاح اجتماعی را کشف کردم که  ماه ها در پی آن بودم.« 
 »زیارت من از عدم خشونت«4 )گزیده(

برای ارزیابی درست کوشش های امروزین در مبارزه برای عدالت )به لحاظ راهبردی، سیاسی، اخلاقی و فلسفی(، - چه چیز را داریم درست 
انجام می دهیم، چه چیز را  داریم نادرست عمل می کنیم و چه چیزهایی را  بهتر از آن چه داریم انجام می دهیم می توانیم عمل کنیم - نیازمند 
فهم دقیق هستیم.  با قبول این نکته که ما می توانیم بسیاری از نیازهای فکری خود را در این مورد از گاندی به دست آوریم، دست یابی به یک 
فهم کامل نیازمند مطالعه دقیق اندیشه‌های اوست. هدف اصلی این کتاب، تمرکز بر شخصیت گاندی )زندگی نامه، فضائل و رذائل او ( نخواهد 
بود و نه بر سبک زندگی زاهدانه، دین و جزئیات کمپین های وی، زمینه های تاریخی و سیاسی آن ها و مانند آن. بلکه تمرکز ما بر فلسفه او 

و فقط بر بخشی از فلسفه او خواهد بود که کانون عدم خشونت محسوب می شود.
آن هایی  واژه های اصلی گاندی را در مورد عدم خشونت جست وجو می کنند، کار خطیر می کنند. او نویسنده و گوینده پربار بود )علی رغم 
چالش مداوم او با درون گرایی شدید اش(. مجموعه آثار گاندی تقریبا به پنجاه هزار صفحه در صد جلد می رسد! موضوعات مکرر و مرتبط 
به یکدیگر در آثار گاندی  عشق، حقیقت، اخلاق، دین، عدم خشونت می باشند که  در خلال  سایر موضوعات در زمینه های گوناگون پراکنده 
شده اند، و چندین دهه از عمر او را در برگرفته اند. تا جایی که من می توانم بگویم، شرح یگانه، مختصر و منظم از واژه های اصلی او که به 
طور خاص فلسفه عدم خشونت او را به گونه ای روشن و متمایز بیان کند، وجود ندارد )یک شرح هرچند بسیار مختصر، در حاشیه ای سخنان 
او  زمینه و چارچوب فلسفی مفید را برای فهم عمیق دیدگاه های او فرهم می کند(.  به همین دلیل، من گزیده های اساسی و اصلی را از آثار 

او استخراج و آنها را به گونه ای منظم تحت عناوینی که پیشرفت این مباحث را در آثار او نشان دهد، تنظیم کرده ام.

4. “My Pilgrimage to Nonviolence” 

1966 ,.Ga , ن لوتر کینگ جونیور اتلانتا مارتین�
آرشیو کتابخانه دانشگاه استنفورد

جعبه دوم - کینگ تأثیر/نفوذ گاندی را توضیح میدهد
»آنگاه روز شنبه بعد از ظهرمن به فلادلفیا سفر کردم تا به سخنرانی دکتر موردکیا جانسون، رئیس دانشگاه هاروارد گوش دهم. او در آنجا 
بود تا برای مرکز بورس تحصیلی فیلادلفیا تبلیغ کند. دکتر جانسون تازه از سفر هندوستان برگشته بود، و از زندگی و تکنیک های مبارزاتی 
مهاتماگاندی، که شدیدا به آنها علاقه داشتم، سخن گفت. پیام او چنان عمیق و روشنگر بود که من به مجرد ترک جلسه ، نیم-  دوجین 

کتاب در مورد زندگی و آثار گاندی خریدم. 

مانند اغلب مردم، من در مورد گاندی شنیده بودم، اما هرگز وی را جدی مطالعه نکرده 
بودم. همان گونه که این کتاب ها را مطالعه می کردم، عمیقا مجذوب کمپین های مقاومت 

عاری از خشونت وی می شدم.  من به طورخاص تحت تأثیر راهپیمایی نمک و روزه های 
او قرار گرفتم. کل مفهوم »سات یاگ راها« )ساتیا به معنای حقیقت که معادل عشق است، 

و اگراها به معنای نیرو/قدرت است، از این رو سات-یاگ راها به معنای قدرت حقیقت و 
قدرت عشق است( عمیقا برای من مهم بود. همین طور که عمیقا در فلسفه گاندی عمیق تر 

شده می رفتم، از تردیدم نسبت به قدرت عشق به تدریج کاسته می شد، و برای نخستین 
بار رسیدم به جایی که متوجه  قدرت آن در عرصه اصلاح اجتماعی شوم. پیش از این که 
گاندی را بخوانم من به این نتیجه رسیده بودم که اخلاقیات عیسی مسیح فقط در روابط 

فردی مؤثر است. فلسفه »گونه دیگر خود را بچرخان« و فلسفه  »دشمنان خود را دوست 
بداریم« من فکر می کردم فقط زمانی معتبر است که افراد در منازعه با افراد دیگر باشند؛ 
وقتی گروه های نژادی و ملی طرف منازعه باشند، رهبرد واقع گرایانه تر، لازم و ضرور به 

نظر می رسد. لکن بعد از خواندن گاندی، فهمیدم که چگونه کاملا در اشتباه بوده ام.

http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
https://exhibits.stanford.edu/fitch/catalog/zm389mc0116


7

 یادداشت  ویراستار
کتاب به دو بخش عمده تقسیم می شود. بخش نخست متضمن گزیده هایی از آثار گاندی است. این گزیده ها جز به جهت تنظیم فرمت آنها 
آن هم در کمترین حد، ویرایش نشده اند. در این ویرایش حد اقلی، اصطلاحات، عبارات و نام های کلیدی در نخستین بار از استعمال شان، 
پررنگ )بولد( شده اند، و مواردی جهت رعایت اختصار حذف شده و با نشانه‌ بیضی شکل نشان داده شده است و توضیحات موردی داخل 
قلاب )همراه با نکاتی کمتر مهم در پی نوشتها( جای داده شده است.  ناسازگاری ها در تلفظ، خط فاصله ها، و حروف بزرگ در تمامی منابع به 
منظور حفظ انسجام متن  به حال خود گذاشته شده است. منابع در لابلای کتاب معرفی شده اند که آنلاین به طور رایگان در دسترس می باشند 
- چون مجموعه آثار گاندی5 به طور کامل در سال 2009 توسط بنیاد navajivan  در دسترس عموم قرار گرفته است  و از محدودیت قانون 

مالکیت فکری خارج شده است که آرزوی اولیه او بود.   
بخش دوم خود سه جزء دارد که مدخلی بر انکشافات بعدی است که بعد از گاندی در باب عدم خشونت در جهان  رخ داده است. این 
بخش ها با مقاومت عاری از خشونت کینگ شروع می شود و سپس با چرخش به سوی عدم خشونت راهبردی به شکوفایی می رسد و با  
نهضت اخیرکه تجدید عدم خشونت جامع است) عدم خشونت به مثابه ای سبکی از زندگی، در برابر این دیدگاه که به عدم خشونت صرفا به 
مثابه ای راهبرد می نگرند( پایان می یابد. به انکشافات پسا گاندی در جدول زمانی عدم خشونت در صفحات آغازین این کتاب، اشاره گردید. 
هدف از بخش دوم این است که توضیح دهد چگونه میراث گاندی در امتداد انگاره طولانی نظریه و عمل مقاومت عاری از خشونت نقش بازی 

کرده است. لکن از آن جایی که تمرکز اصلی این کتاب بر فلسفه گاندی است، بسیار کوتاه تر از بخش اول است.
هردو بخش کتاب مشتمل بر جعبه های مکمل )تکمیل کننده(  اند که خلاصه ای از پس زمینه فلسفی مربوط به همان بحث و گزیده هایی تأثیرگذارگاندی و 
گزیده هایی از کسانی که از گاندی اثر پذیرفته است و دیگر موادی که در فهم عمیق تر از موضوع کمک می کنند و منشأ تأمل انتقادی می شوند، در آنها درج شده اند. 
من جعبه هایی را که مطالب آنها شدیدا به یکدیگر ربط داشته اند، در پی هم قرارداده ام. اما برخی از خوانندگان ممکن است ترجیح دهند که مطالعه متن اصلی را ادامه 
دهند و داخل جعبه نشوند و بعد از ختم مطالعه متن به آن ها برگردند. خوانندگانی که می خواهند که از فراز هر جعبه ای رد شوند، باید بازهم  بتوانند، پیگیر مواد و منابع 
)در خود متن(  باشند. لکن پرسش هایی بسیار برای تأمل بیشتر در پایان هر فصل پرسش هایی که مربوط به مواد داخل جعبه اند، مطرح گردیده است. پرسش ها، 
هم چنین غالبا به فقره هایی از متون  پیشنهادی/  فایل صوتی/  تصویری ای که بعد از پرسش ها، جهت مطالعه و مراجعه بیشتر معرفی گردیده اند، نیز مربوط می شوند.
) تصاویر و ویدیوهای تعبیه شده ( در رسانه های فراوان پراکنده اند.  مهمترین تصویرها از  ویکیمدیای غیر انتفاعی عمومی 6 و همه ویدیوها از یوتیوپ 
گرفته شده است. تمامی رسانه ها که  در این کتاب باز نشر شده اند مجوزهایی مناسب از بنیادهای عمومی فعالCC( 7( داشته اند که معرفی خواهد شد. تصاویر، 
جداول و دیاگرامهایی فاقد استناد به مرجعی خاص، کار و آثار خودم هستند. سرانجام، تلاش زیاد کرده ام تا اطمینان به دست آید که تمامی محتویات کتاب به خوبی 

و آسانی، صفحه خوان باشد.

 مشاهدات  مقدماتی
برای فهم بهتر اندیشه های گاندی، پیش از این که پیش تر برویم، داشتن آشنایی پایه ای با طیفی از نمونه های عینی مقاومت عاری از خشونت 
که در عمل تجربه شده اند، بسیار مفید است. به این منظور، بر تماشای حد اقل بخش هند ) قسمت نخست، اپیزود 1 ( دو قسمت از فیلم مستند 
نیروی قدرتمندتر8  ساخته استیو 1999 را پیشنهاد می کنم و خوب است همراه شود با تماشای بخش نشویلل Nashville ) قسمت 1، اپیزود 
2(. بخش 1 مشتمل بر 3  اپیزود است که اپیزود سوم آن در مورد آفریقای جنوبی است. بخش دوم شامل سه اپیزود دیگر است که عبارتند 

از : دنمارک، پولند و شیلی.

5.	  . The Collected Works of Gandhi 
6.	  . Wikimedia Commons
7.	  . Creative Commons
8.	  . A Force More Powerful

https://en.wikisource.org/wiki/The_Collected_Works_of_Mahatma_Gandhi
https://commons.wikimedia.org/wiki/Main_Page
https://commons.wikimedia.org/wiki/Main_Page
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/2.0/
https://www.youtube.com/watch?v=O4dDVeAU3u4&t=0s
https://www.youtube.com/watch?v=O4dDVeAU3u4&t=0s
https://en.wikisource.org/wiki/The_Collected_Works_of_Mahatma_Gandhi
https://commons.wikimedia.org/wiki/Main_Page
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/2.0/
https://www.youtube.com/watch?v=O4dDVeAU3u4&t=0s


8

A Force More Powerful, Part I: India / Nashville / South Africa

نیرویی قدرتمندتر ، قسمت نخست: هند، نشویل، آفریقای جنوبی
همچنین، فیلم گاندی ساخته ریچارد ادینبورو 19829 علیرغم مغایرتهای نسبتا جزئی اش با واقعیت که معمولا در تبدیل داستان به نمایشنامه 
وجود دارد، برای فهم مقاومت عاری از خشونت گاندی بسیار مهم است. به منظور شناخت از جزئیات تاریخی زندگانی گاندی  بنیاد ملی  
بزرگداشت  گاندی، با همکاری بخش فیلم، ]نهاد[  حکومتی  هند، مستندی بلند را در سال 1968 تحت عنوان مهاتما: زندگی گاندی 1869 

- 194810 تولید کرده است.

ب رای مطالعه بیشتر
Metcalf, Thomas. 2020. “What Is Philosophy?” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology.
https://1000wordphilosophy.com/2020/10/10/philosophy/.
Sorabji, Richard. 2017. “Gandhi the Philosopher.” Aeon. https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-%20surpris-

ing-philosopher-in-the-stoic-style.
Gandhi, M. K. 1968. An Autobiography, or The Story of My Experiments with Truth. Translated by Mahadev Desai. Ed-

ited by Shriman Narayan. Ahmedabad, India: Navajivan Mudranalaya. https://www.mkgandhi.org/autobio/autobio.htm.
Bhavsar, Kirit K., Mark Lindley, and Purnima Upadhyay. “Bibliography of Books Read by Gandhi.”
https://www.mkgandhi.org/ebks/bibliography-of-books-read-by-Mahatma-Gandhi.pdf.
Rautela, Vikram. 2009. “Now, Copyright of Mahatma Gandhi’s Writings Belongs to People.” The Indian Express. https://

indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-%20writings-belongs-to-people/.
Kurlansky, Mark. 2008. Non-Violence: The History of a Dangerous Idea. New York: Modern Library Paperback Edition-

Nagler, Michael N. 2013. “The Time for Nonviolence Has Come.” Yes! “Finding Courage” issue. https://www.yesmaga-
zine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has- come.

9.	  . Richard Attenborough’s 1982 film Gandhi
10.	  . Mahatma Life of Gandhi, 1869 - 19 48

https://youtu.be/O4dDVeAU3u4
https://youtu.be/uibI7s5URiU
https://youtu.be/uibI7s5URiU
https://youtu.be/uibI7s5URiU
https://youtu.be/uibI7s5URiU
https://1000wordphilosophy.com/2020/10/10/philosophy/.
 https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-%20surprising-philosopher-in-the-stoic-style
 https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-%20surprising-philosopher-in-the-stoic-style
https://www.mkgandhi.org/autobio/autobio.htm
https://www.mkgandhi.org/ebks/bibliography-of-books-read-by-Mahatma-Gandhi.pdf
https://indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-%20writings-belongs-to-people/
https://indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-%20writings-belongs-to-people/
https://www.yesmagazine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has-come
https://www.yesmagazine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has-come
https://www.yesmagazine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has-come
https://youtu.be/uibI7s5URiU


9

ب خش نخست. گزیده هایی از گاندی



10

ف صل اول. فهم گاندی از خشونت پرهیزی: ساتیاگراها
در سی سال گذشته، من ساتیاگراها را تبلیغ و به کاربرده ام. اصول ساتیاگراها، آن گونه که امروز آن را می فهمم، شاهد یک تکامل تدریجی 

بوده است.
ساتیاگراها درست مانند تفاوت قطب شمال از قطب جنوب با مقاومت انفعالی و غیر فعال  فرق دارد. تصور و تلقی ای که از دومی وجود 
دارد، این است که ابزار ضعیفان است و استعمال قدرت فیزیکی و یا خشونت را برای رسیدن به هدف شان نفی نمی کند، در حالی که اولی قوی 

ترین سلاح  تلقی می شود و استعمال خشونت  را در جمیع اشکال و صور آن، نفی می کند.

جعبه سوم - دو دست خشونت پرهیزی
مقصود گاندی این است که ساتیاگراها قدرتمندترین اسلحه علیه بی عدالتی است و در عین حال  خشونت پرهیز است. باربارا دمینگ - 
Barbara Deming - )1917- 1984( نویسنده، فیمینیست آمریکایی و مدافع خشونت پرهیزی،  این دو بعد را در کتاب خود، انقلاب و تعادل  

)1971( ترکیب و توضیح داده است:

باربارا دمینگ
 -  1894 امریکا  اهل  بیمینگ  باربارا   عکس 
..عکس  کانسلو  توسط  شده  گرفته   )1978

... نقرهای ژلاتینیی

 با یک دست به کسی که خشمگین و یا ستمگر است و یا به سیستم غیر عادلانه می گوییم، »از 
آنچه دارید می کنید، دست بکشید. من در خصوص آنچه شما می خواهید همکاری نمی کنم. من 
از ساخت دیوار و بمب خود داری می کنم من برای تفنگ مالیه نمی دهم. با این دست من در کار 
نادرستی که دارید انجام می دهید مداخله می کنم. من می خواهم روند زندگی ای را که بر طبق آن 

رفتار می کنید مختل کنم.« 

لکن آنگاه مدافع خشونت پرهیزی دست دیگر خود را بلند می کند. این دست درازشده،که ممکن است 

با عشق و از سر همدردی بلند شده است، شاید هم نباشد ، لکن همیشه درازو گشوده خواهد بود.... با 
این دست می گوییم »من نمی خواهم شما به حال خود رها شوید و یا از جامعه بشری خارج شوید. من 
ایمان دارم شما می توانید انتخاب بهتر از آن چه که اکنون دارید می کنید، داشته باشید، شما آماده باشید 

من در این جا خواهم بود. خواه دوست داشته باشید و خواه نه، ما جزو یک پیکریم.«

خشونت پرهیزی فعال یک پروسه است که این دو واقعیت را - عدم همکاری با خشونت و نقب 
زدن در انسانیت خشونتگر - را در جدال نگه می دارد. آنچه گفته شد مانند این است که به مخالف 

خود بگوییم:
»با یک دست )که به گونه ای عمودی افراشته شده و به نشانه توقف کنید، نمادینه شده است( من با شما در خشونت و بی عدالتی تان همکاری 
نمی کنم؛ در این مسیر تا پای جان خود مقاومت می کنم. و از سوی دیگر ) که با کف بازشده و به سوی دیگری درازشده، نمادینه شده است( 

من برای شما به عنوان یک موجود انسانی باز و گشوده هستم« )16(

»دو دست خشونت پرهیزی« دیمینگ ) آنطور که گفته می شود( یادبود »مودراها«ی بودایی اند )ژست های نمادین دست( به نماد عمومی 
در آموزش عدم خشونت تبدیل شده است.

Tian Tan Buddha)مجسمه بزرگ بودا( 
در هون کونگ، عکاس SK  برگرفته 

CCBY-ND2.0 :از سایت تصویری  فلیکر . مجوز



11

اصطلاح ساتیاگراها را من در آفریقای جنوبی برای بیان نیرویی که هندی ها در آنجا هشت سال کامل به کار برد، به منظور تفکیک آن از 
جنبشی که در پادشاهی متحده و آفریقای جنوبی تحت عنوان مقاومت پسیف در آن هنگام جریان داست،  ابداع  کردم.

معنای ریشه ی این واژه ، تمسک به حقیقت است، از این رو خود آن به  تمسک به نیروی حقیقت است. من  آن را نیروی عشق و یا نیروی 
روح نیز نامیده ام. در به کارگرفتن ساتیاگراها من در همان آغاز کشف کردم که در پی حقیقت بودن، اجازه نمی دهد که فرد خشونت را بر مخالف 
خویش تحمیل کند، بلکه باید وی را از کار غلط با تحمل و همدردی بازدارد. چون چیزی که برای کسی حقیقت به نظر می رسد ممکن است 
برای کسی دیگر نادرست به نظرآید. و تحمل  به معنای این است که شخص خودش تحمل رنج کند. بنابراین، آموزه تمسک به حقیقت، اعمال 
حقیقت را  از رهگذر تحمیل رنج بر مخالف موجه نمی کند بلکه مستلزم آن است که خود شخص، رنج تحمل  کند تا دیگری به حقیقت برسد
لکن در عرصه سیاسی ، مبارزه و جدال به سود مردم عمدتا عبارت است از مخالفت با نادرستی که در قالب قوانین ناعادلانه وجود دارد. 

وقتی که نتوانستید از رهگذر صبر و تحمل و مانند آن نادرستی و کژی را  به اطلاع قانون گذار رسانده و او را متقاعد به اصلاح کنید،  البته، 
در صورتی که نخواهید تسلیم نادرستی و کژی شوید، تنها راهی که برای شما می ماند یا او را از راه زور فیزیکی وادار کنید که خواسته شما 
را برآورده کند و یا از طریق تحمل مجازاتی که برای نقض آن قانون غیر عادلانه پیش بینی شده است. از این رو ساتیاگراها به میزانی وسیع 
برای عموم به عنوان نافرمانی مدنی  و یا مقاومت مدنی  شناخته شده است. این مقاومت و نافرمانی به این معنا مدنی است که مجرمانه نیست.

ناقض قانون، قانون را مجرمانه نقض می کند و می کوشد که از مجازات فرار کند، اما مقاومت گر مدنی این گونه نیست. او در جایی که از قوانین 
دولت اطاعت می کند، به جهت ترس از مجازات نیست بلکه به این دلیل است که او آن قوانین را  برای رفاه جامعه خوب تلقی می کند. اما در 
مواردی که قوانینی معین به نظر او غیر عادلانه می رسد، اطاعت از این قوانین را بی حرمتی )به خود و دیگر افراد( می شمارد. لذا به طور علنی 
و به گونه ای مدنی آن قوانین را نقض می کند و به آرامی مجازات ناشی از نقض این قوانین را تحمل می کند. و به منظور ثبت اعتراض خود 
علیه عمل قانون گذاران، برای خود مجاز می داند که از چارچوب همکاری با دولت خارج شود و قوانین دیگر را نیز که نقض آن ها موجب 

اخلال در اموری که اهمیت اخلاقی دارد، نمی شود نقض کند.
به نظر من، زیبایی و مؤثریت ساتیاگراها چنان بزرگ، و این آموزه چنان ساده است که حتی می توان آن را برای کودکان تبلیغ کرد. من 

خودم آن را برای هزاران مرد، زن و کودک تبلیغ کرده ام که عموما مورد تایید هندی ها قرار گرفته و نتایجی درخشان داشته است.
                                                                      هندوستان جوان، 14 جنوری 1920  



12

جعبه چهارم - دیدگاه ثورو در مورد نافرمانی مدنی

از  برگرفته   1856 ثورو  دیوید  ی  هنرر
ویکیمیدیا عمومی.در قلمرو عمومی موجود 

است. 

یکی از منابع قدیمی اندیشه های گاندی در باب شکستن قوانین غیرعادلانه هنری دیوید ثورو )1817- 
مقاله خویش   در  را  مدنی  نافرمانی  اصطلاح  او  بود.  آمریکایی  تعالی‌گرای  و  طبیعت گرا  متفکر   )1862
1849 تحت عنوان »در باب وظیفه نافرمانی مدنی«11  «   در دفاع از عملی که به خاطر آن بازداشت 
شده بود، ابداع کرد. او به عنوان اعتراض علیه برده داری از پرداخت مالیه خود داری کرده بود. در این 

مقاله ثورو تأکید می کند:
اگر قانونی از چنان طبیعتی برخوردار باشد که شما عامل بی عدالتی در مورد شخصی دیگر باشید، در 
چنین حالتی، من می گویم قانون را نقض کن. اجازه بده که زندگی شما عایقی مخالف جهت توقف این 
ماشین  باشد. کاری را که من، به هرحال ، باید انجام دهم این است که خودم را به سود چیز نادرستی که 
آن را محکوم می کنم هزینه نکنم. من نمی بینم  راه ها و شیوه هایی که دولت برای رفع این شر فراهم کرده 
است، بتوانند به این شر خاتمه دهند. و این که دولت وادار به قبول انتحاب چنین روش هایی شود، طول 

می کشد و زندگی شخص به آن وفا نخواهند کرد.
ثورو با پیکربندی قدرت بالقوه این روش، چنین ادامه می‌دهد:

من این را خوب می دانم که هزار نفر، اگر صد نفر، اگر ده نفر که آن ها را - فقط ده نفر ذلت ناپذیر- 
می نامم و حتی اگر فقط یک نفر ذلت‌ناپذیر در این ایالت ماساچوست از نگه داری برده خود داری کند و 
به آن پایان دهد، و واقعا از این شراکت )نظام برده داری( خارج شود و به این جهت زندانی گردد، به معنای 
سقوط برده داری در آمریکا خواهد بود. مهم نیست که شروع آن چه قدر کوچک و کم تعداد باشد: چیزی 

که یک بار خوب انجام داده می‌شود، برای همیشه انجام  داده می شود.
البته، ثورو باید با این باور عامه پسند مخالفت می کرد که قوانین )و یا اخلاقیات( جامعه از طریق قرارداد اجتماعی تعیین می شود که اعضای 
جامعه در مورد آن به توافق می رسند. به موجب این توافق، فرد، بدون توجه به دیدگاه های شخصی اش در مورد مسئله، ملزم به اطاعت از 
قرارداد می شود. این طرح نظریه قرارد اجتماعی است.  ثورو از این پرسش این گونه جواب می دهد: »اگر من می دانستم که چگونه از این 
قراردادها نام ببرم، به تعهد خود به چنین جوامعی و قراردادهای آن که هرگز امضا نکرده ام، پایان می دادم، لکن من نمی‌دانم کجا می توان چنین 

فهرستی کامل از این قراردادها را به دست آورد.«

برای مطالعه بیشتر
Thoreau, Henry David. 1993 [1849]. “On the Duty of Civil Disobedience.” Project Gutenberg.
https://www.gutenberg.org/files/71/71-h/71-h.htm.

Antonini, David. 2018. “Social Contract Theory.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology.
https://1000wordphilosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/.

11."On the Duty of Civil Disobedience”  

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Benjamin_D._Maxham_-_Henry_David_Thoreau_-_Restored_-_greyscale_-_straightened.jpg
https://www.gutenberg.org/files/71/71-h/71-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/71/71-h/71-h.htm
https://1000wordphilosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/
https://www.gutenberg.org/files/71/71-h/71-h.htm
https://1000wordphilosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/
https://www.gutenberg.org/files/71/71-h/71-h.htm


13

 فصل دوم. هدف ساتیاگراها: حقیقت/صدق
واژه ساتیا  )حقیقت ( از سات  که به معنای »وجود«  است مشتق شده است. در واقع، جز حقیقت، چیزی نیست و یا وجود ندارد. به این 
دلیل است که چرا  سات و یا حقیقت شاید مهمترین نام خداوند باشد. در واقع درست تر آن است به جای این که بگوییم خداوند حقیقت است، 

بگوییم حقیقت خداوند است...
وفاداری عمیق به این حقیقت یگانه توجیه وجود ماست. تمامی فعالیت های ما باید متمرکز در حقیقت باشد. حقیقت باید نفس های )دم و 
بازدم( فراوان زندگی ما باشد. همین که زائر یک بار این مرحله از پیشرفت نایل آید،  دیگر کلیه قواعد درست زیستن را بدون کوشش برایش 
فراهم می گردد و اطاعت از آن قواعد، برایش فطری/ غریزی می گردد. لکن بدون حقیقت محال است که در زندگی خود اصل و یا قاعده ای 

را رعایت کنیم.

جعبه پنجم - هاریش چاندرا شاه: منبعی  سرسپردگی گاندی به حقیقت

-  Harishchandra  - منبع ویکیمیدیا . این تابلوی نقاشیی از محدودیت مالکیت فکری خارج شده است.
ی

هاریش‌چاندرا در حال فقر و آوارگی

هاریش چاندرا یک پادشاه افسانه ای هند است، از اندوهی بزرگ رنج می برد اما مع ذلک تعهد خود به حقیقت را هم جنان حفظ کرد. گاندی 
از کودکی این سلوک وی را عمیقا تحسین می کرد و منبع الهام او در مورد سرسپردگی اش به حقیقت بود:

درست در این زمان ، من اجازه پدرم را مبنی بر دیدن نمایشی که توسط یک شرکت فعال در امر نمایش اجرا می شد، به دست  آورده بودم. 
این نمایش - هاریش چاندرا - دل مرا ربود.  من هرگز از دیدن آن خسته نشدم. لکن چگونه می توانم هر چند مدت یک بار اجازه رفتن به 
آنجا را کسب کنم؟ این نمایشنامه مرا تسخیر کرده بود  و من هاریش چاندرا را بارها ، به تنهایی با خودم اجرا کردم. »چرا همه نباید مانند 
هاریش چاندرا صادق نباشند؟« این پرسشی بود که من از خودم شبانه روز می کردم. پیروی هاریش چاندرا از حقیقت و تحمل همه مصائب در 
این راه، یگانه ایده آلی بود که برایم الهام بخش بود. من به داستان هاریش چاندرا به عنوان یک داستان واقعی باور داشتم. لذا فکر آن غالبا سبب 
می شد که اشک بریزم. فهم متعارف من امروز به من می گوید که هاریش‌چاندرا یک شخصیت تاریخی نبوده است. هنوز هم هاریش چاندرا 
و هم شراوانا  )یک موجود اسطوره ای که خود را وقف خدمت  به والدین کهنسال و نابینایش کرده بود( برای من واقعیت های زنده اند، و من 

مطئنم اگر آن نمایش نامه را باردیگر اکنون  بخوانم  مانند گذشته شدیدا تحت تأثیراش قرار می گیرم.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Harishchandra_by_RRV.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Harishchandra_by_RRV.jpg


14

عموما، رعایت قانون حقیقت صرفا به این صورت فهمیده شده است که ما باید حقیقت را بیان کنیم. لکن ما در اشرام  )کمونیتی روحانی(  
واژه های ساتیاگراها و یا حقیقت را به معنای وسیعتر اخذ کنیم: به معنای حقیقت در فکر، حقیقت در گفتار و حقیقت در رفتار.  شخصی که  
حقیقت را به گونه ای کامل آن فهمیده باشد، چیزی دیگر برای دانستن نمانده است که او نداند، چون تمامی معرفت بالضروره مندرج در آن 
است. چیزی که در آن مندرج نباشد، حقیقت نیست و صلح درونی بدون معرقت حقیقی نمی تواند وجود داشته باشد. اگر ما فقط یک بار بتوانیم 
بیاموزیم که که چگونه آن را به کار ببریم، دیگر هرگز در آزمون حقیقت ناکام نمی مانیم، ما یک باره  قادر خواهیم شد که درک کنیم که چه 

چیز شایسته است انجام شود، چه چیز شایسته است دیده شود و چه چیز شایسته است خوانده شود...

ممکن است چیزی که بر یک شخص به عنوان حقیقت چهره گشوده است و برای شخص دیگر چون ناحقیقت به نطر آید. لکن برای جوینده 
این مایه نگرانی نیست. جایی که تلاش صادقانه وجود دارد، درک خواهد شد چیزی که به نظر حقایق مختلف می آید،  مانند برگ های بیشمار 
و به ظاهر مختلف شاخ و برگ های یک درخت اند. آیا این گونه نیست که خداوند خودش به افراد گوناکون در ابعاد و جنبه-های گوناگون 

ظاهر گشته است؟ مع هذا ما می دانیم که او یگانه است.

جعبه ششم - آموزه جینی انیکان تاوادا
اشاره گاندی در این متن به انیکان تاوادا است - آموزه »ابعاد متعدد« وجود، توسط مکتب جین از فلسفه هندی که توسط ماهاویرا در قرن 
ششم پیش از میلاد تأسیس شده است، بسط داده شده است. بر طبق این آموزه، واقعیتی نهایی، تغییرناپذیر و عینی وجود دارد - که چنان 
پیچیده است که در فهم بشر عادی نمی گنجد. بهترین روش در مواجهه با این حقیقت این است که بگوییم می توانیم حقایق قسمی و آزمایشی را 
بفهمیم که در اختیار ما چشم اندازهای محدود نسبت به حقیقت را قرار می‌دهند.  این چشم انداز  از یک شخص تا شخصی دیگر فرق می کند، 
و ادعاهای به ظاهر متضاد را مطرح می کنند و به عدم توافق می انجامد. اما در واقع آن ها ممکن است صرفا ابعادی واقعیت را که هرکدام در 
حد خود درست است  به صورت برابردرک کرده باشند. این اندیشه، به صورت ساده و عام فهم توسط داستان جینی از افراد نابینا و فیل 

توضیح داده شده است:
پادشاهی پنج فرد نابینا را  در حیات کاخ خویش جایی که فیل‌ عظیم الجسه نگه داری می شدند، آورد و از آن ها پرسید که آن بگویند چه 
بود. هر فرد با دست خود فیل را لمس کرده بود، و بر اساس ادراک خود به پادشاه گفتند که آن چه چیزی است. فرد نخست که خرطوم فیل 
را لمس کرده بود، گفت این شیء یک مار عظیم الجسه است. شخص دوم که دم آن را لمس کرده بود، گفت که طناب است. فرد سوم که پای 
فیل را لمس کرده بود، گفت که تنه درخت است. چهارمی دست اش به یکی از گوش های فیل رسیده بود گفت که بادبزن است، در حالی که 
فرد پنجم که پهلوی فیل را لمس کرده بود، گفت دیوار است. چون هریک اصرار داشت که ادعای او درست است و به درستی شیء مورد 
پرسش را توصیف کرده است، هر پنج تا در میدان داغ استدلال و احتجاج وارد شدند و نمی توانستند نزاع شان را حل کنند، چون نمی دانستند  

که ادعای هر کدام شان فقط از یک چشم انداز محدود صحیح است. ) کولر 39(]6[

Blindenbrunnen by Horus Engels, Bonn, Germany

Photo by ToLo46 via Wikimedia Commons. License: CC BY-SA 4.0

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Blindenbrunnen_–_Rheinaue_(Bonn).jpg


15

لکن حقیقت )Truth( تعریف درست از خداوند )God( است. از این رو، خطا نیست که هر کس حقیقت را بر طبق بصیرت های خود 
پیروی کند. در واقع وظیفه ای اوست که چنین کند. آنگاه اگر اشتباهی در مورد هر فرد در پیروی از حقیقت وجود داشته باشد، به صورت 
خودکار تصحیح می شود. چون طلب حقیقت مستلزم تاپاس )Tapas( -  تحمل است که گاهی ممکن است تا سرحد مرگ برسد. در آن 
جایی و حتی ردپایی از منفعت شخصی نیست. در چنین جستجوی غیرخودخواهانه از حقیقت، هیچ کسی نمی تواند مستقیما راه غلط را 

در پیش گرفته باشد، چون در این صورت  کنترل و توازن خود را ازدست می دهد و لذا دوباره به راه راست برمی گردد. از این رو، در پی 
حقیقت )Truth( بودن،  باکتی /Bhakti - )وفاداری ( راستین و حقیقی است. راهی است که به خداوند ختم می شود. در آن نه جایی برای 

بزدلی است و نه جایی برای شکست.
از وراودا ماندیر - مراقبات اشرام، فصل 1

جعبه هفتم - حکیم باری گان12 نقش حقیقت )Truth( را در ساتیاگراها توضیح می دهد
»اصطلاح او برای جستجوی حقیقت )Truth( ساتیاگراها است. معنای تحت اللفظی ساتیاگراها نگهداشتن حقیقت است. ساتیا به معنای 
را توضیح دهد. در  نکته  این  که می تواند  این مورد یک حکایتی هست  به حقیقت است. در  معنای چنگ زدن  به  حقیقت است، و گراها 
قسمت  های آغازین فیلم گاندی 1982، صحنه ای است که نشان می‌دهدکه گاندی در مارتزبورگ ، آفریقای جنوبی از قطار به صورت توهین 
آمیز به بیرون پرت می شود. گاندی از ترک صندلی درجه یک خویش که برای آن تکت خریده بود، خوداری کرده بود و در دهه 1890 در 
آفریقای جنوبی به عنوان یک هندی اجازه نداشت که در صندلی درجه یک بنیشیند. گاندی بعدا این رویداد را در زندگی خود یک نقطه عطف 
توصیف کرد. زمانی که  از سفر او با قطار درجه یک جلوگیری شد،  وکیلی خجالتی و غیر مؤثر بود و این رویداد توجه او را معطوف کرد به 

این که خود و دیگران را به حقیقت نزدیک کند.  
لکن  فیلم 1982 نشان نمی دهد که بعد از این رویداد چه رخ  داد. گاندی کالسکه گرفت تا  به سفر خود ادامه دهد. کسی که مسئول 
کالسکه  بود، به وی لیدر خطاب می شد، از این که گاندی داخل کالسکه کنار سایر مسافرین، مسافرین سفید پوست بنیشینند، ممانعت کرد. 
آن گونه گاندی می‌گوید توهین را تحمل کرد و بالا کنار راننده نشست. لکن وقتی کالسکه بعد از چاشت، ایستاد شد تا لیدر سیگار بکشد. لیدر 
از داخل کالسکه بیرون شده آمد در صندلی کنار راننده نشست  و از گاندی خواست که سرپای خود روی ریل بنشیند. گاندی در اینجا قبول 
نکرد و لیدر شروع کرد به ضرب و شتم وی. گاندی محکم چسپید به ریل، علی رغم تلاش لیدر که کوشش می کرد او را از جایش بلند کند، 
اما گاندی خودداری کرد که حتی تکان بخورد. سرانجام مسافران مداخله کردند و اصرار کردند که به گاندی اجازه داده شود تا در قسمت 

اصلی در کنار سایر مسافرین بنشیند.
"اکنون این تصویر گاندی است که من می خواهم به خاطر داشته باشید. حکایتی است که در مورد گاندی گفته می شود. و ممکن است راست 
باشد؛ و ممکن است راست نباشد، لکن رهبرد او را به زندگی خوب توضیح می دهد. یک خانم با پسرش روزی آمد نزد گاندی. و آن خانم 
از گاندی خواست که به پسرش بگوید که خوردن شیرینی برای او خوب نیست و نخورد و گفت پسر وی به گاندی گوش می-دهد، نه به 
خود وی. گاندی از او خواست روزی دیگر بیاید. وقتی که آنها روز دیگر به ملاقات گاندی رفتند، گاندی به پسر گفت چه قدر بد است برای 
او که به خوردن شیرینی ادامه دهد. مادر آن پسر پرسید چرا این حرف را دو هفته پیش نگفتید؟ گاندی جواب داد: من باید نخست خودم به 

خوردن شیرینی پایان می دادم"         
از این رو گاندی در )زاد( روز خودش به پیروان هندوستانی خود گفت اگر می خواهید به این که از رعیت بودن بریتانیا پایان دهید، نخست 
باید پیروی از  سیستم کاست، و باور به نجس شمردن یک طبقه از مردم خودتان  خاتمه دهید.   او به گونه ای مشابه او استدلال  کرد اگر 
هندیان می خواهند به استقلال اصیل برسند، آنان باید با امپریالیست ها و صنایع بریتانیایی صرفا به خاطر امپریالیست ها و صنعتگران هندی ، 

داد و ستد نکنند.«

»بذرهای وظیفه: خشونت پرهیزی در وجود و حقیقت«13 )گزیده(
سخنرانی اصلی که در دوم اکتبر 2016 ایراد شده است.
بزرگداشت  )U. N.( از روز بین المللی عدم خشونت

منتشر شده در شماره پاییزی/ زمستانی 2016 - 2017 شماره 16 )1 -2 ( اکورن صفحات 37 - 40

12.	  . Barry Gan
13.	  .  In Being and Truth



16

برای مطالعه بیش تر:
Richards, Glyn. “Gandhi’s Concept of Truth and the Advaita Tradition.” Religious Studies 22 (1): 1-14.

Gan, Barry L. 2016- 2017. “Seeds of Duty: Holding to Nonviolence in Being and Truth.” The Acorn: Philosophical Studies in 
Pacifism and Nonviolence 16 (1-2): 37-40.



17

فصل 3. ابزارهای ساتیاگراها: اهمیسا



18

اهیمسا14 صرفا وضعیت سلبی عاری از آسیب و ضرر نیست، بلکه یک وضعیت مثبت از عشق است، که حتی با کسی که عامل شر است 
خوب رفتار باید کرد.

جعبه هشتم - خاستگاههای اهمیسا
»اهیمسا« معمولا به »ضرر نزدن15« و یا »عدم خشونت16« ترجمه می شود. اگر » -sa« پسوندی است که بر مطلوب بودن یک عمل دلالت 
می کند -  کل کلمه  فعل است که بیان می کند، عملی که ریشه فعل بر آن دلالت می کند مطلوب است(. پیشوند )a - ( بر نفی دلالت می کند. 
»هیمسا« - himsa( به معنای ضرر است. بنابراین اهیمسا  به این معناست که خواست معطوف به ضررزدن را از ریشه در آوریم- نه این که 

صرفا از ضررزدن خود داری کنیم.
با این وجود، این تعریف سلبی است، در حالی که گاندی آن را به صورت چیزی که معنای ایجابی تر دارد، تفسیر می کند )عشق و خوب عمل 
کردن (. قطع نظر از تفسیر دقیق، آنچه گفته شد یک اصل است  که در بسیاری از مکاتب فلسفی هند باستان؛ جینیسم، هندوئیسم و  بودیسم 

وجود دارد.   
    قوی ترین صورت اهیمسا در  جینیسم17 شکل گرفته است، ) بنگرید به جعبه 6 را در فصل قبلی ( پیروان آیین جین، معتقداند )الف( 
همه اشیای عالم، دارای روح اند )با درجاتی متفاوت از خود آگاهی( و )ب( اهیمسا در مورد تمامی اشیای دارای روح به کار می رود. نتیجه 
این است که این اصل تعمیم یافته و کلی شده است. پیروان آیین جین می فهمند که این اصل حکم اخلاقی نزدیک به محال را عرضه می کند، 
چون تداوم حیات به گونه ای گریزناپذیر مستلزم پاره ای از آسیب زدن ها است )برای مثال آسیب زدن به گیاهان و حشرات(. این حالت سبب 
می شود که اصل یادشده  در حد یک ایده آل اخلاقی بماند که برای تحقق آن کسی نباید تلاش کند. این وضعیت وفاداران به آیین جین را به 
سوی زهد18 )محروم ساختن خود از بسیاری از لذت ها و آسایش‌های زندگی( سوق دهد. هرچند گاندی پایبند هندوئیسم بود، اما بسیاری از 
ابعاد جینیسم را تحسین می کرد. این نکته، گرایش های زهدورزانه وی از قبیل گیاه خواری و دیگر محدودیت های غذایی، لباس حداقلی، مال 

و اموال حداقلی و فقر اختیاری  را توضیح می دهد.
  اهیمسا، هرچند نه در حد جین گرایی افراطی، در هندوئیسم و بودیسم نیز یک اصل محوری است. محوریت آن در یک تعبیر سانسکریتی 
که مشترک میان سه آیین است گنجانده شده است، که توسط گاندی همگانی شد، اما در بسیاری از متون باستانی هندی از جمله در داستان 

حماسی بزرگ مهابهاراتا19 دیده می شود:   
Ahimsa paramo dharma

)عدم خشونت بالاترین قانون است(

لکن این به این معنا نیست که عمل کننده شر به کار ناصواب و خطای خود ادامه دهد و یا با رضایت منفعلانه، تحمل شود. بلکه بر عکس، 
عشق - حالت فعال اهیمسا - ایجاب می کند که شما در مقابل فاعل عمل نادرست از رهگذر جدا کردن خود از وی مقاومت کنید، حتی اگر 
بر شما حمله کند و مجروح کند. بنابراین اگر فرزند من با زندگی ننگین زندگی می کند من نباید با حمایت خود او را در این گونه زندگی کردن 
کمک کنم. بلکه عشق من به او ایجاب می کند کلیه حمایت های خودم را از  او قطع کنم و لو به مرگ او بینجامد. همین عشق، مرا وادار می کند 
که از او، در صورتی که توبه می کند استقبال کنم و در آغوش بگیرم. لکن من نباید پسرم را با قوه قهریه مجبور کنم که خوب باشد. این، از 

14.	  . Ahimsa
15.	  . non- harming 
16.	  . Non-violence
17.	  . Jainism
18.	  . asceticism
19.	  .  Mahabharata



19

دیدگاه من، بعد اخلاقی حکایت پسر ولگرد است ]تمثیلی از کتاب مقدس در لوقا :   15: 11 - 32 [. 
هندوستان جوان، 25 اگوست 1920  

جعبه نهم - تولستوی و »موعظه بر فراز کوه«
داشت.  روسی  نویسنده  و  نویس  رمان   )1910 -  1828( تولستوی  لئو  با  کوتاه  مکاتبه ای  گاندی 
تولستوی کوشش های اصلاحی گاندی را تحسین کرد، که او آن را برهانی مبنی بر عملی بودن اندیشه های 
خویش در باب  عدم خشونت، تلقی می کند. بنابراین، تأثیر دو جانبه بوده است. در حالی که گاندی از 
انارشیسم تولستوی )نفی حکومت( اجتناب می کرد، اما عمیقا متأثر از  نظریه »عدم مقاومت در برابر 

شر« - theory of “nonresistance to evil ”   تولستوی، بود.
این نظریه مبتنی بر اخلاقیات مسیحی، به طور خاص الگوی عیسی در باب فدا کردن خود برای خیر 
 Sermon on the Mount - »دیگران )رنج و مرگ بر روی صلیب(  و پیام او در »موعظه در کوهستان

- )متی 5-6( بود. در این موعظه، ما دیدگاه انجیل را در مورد ]امور ذیل[ می یابیم: 
قاعده طلایی20: »در تمامی موارد با دیگران همان گونه رفتار کنید که می‌خواهید آن ها با شما رفتار 

کنند. این است خلاصه تورات و نوشته های انبیا.21« )متی 7: 12(
از قضاوت در مورد دیگران بر حذر می دارد:

دیگران را بد نگویید تا شما را بد نگویند. همانطور که شما دیگران را ملامت می کنید خودتان نیز 
پیمانه عوض خواهید گرفت. چرا  با همان  بدهید،  به دیگران  که  پیمانه ای  با هر  ملامت خواهید شد. 
پرکاهی را که در چشم برادرت هست می بینی، ولی در فکر چوب بزرگی که در چشم خود داری نیستی؟ 
یا چگونه جرأت می کنی به برادر خود بگویی : »اجازه بده پر کاه را از چشمت بیرون آورم« حال آن که 
خودت چوب بزرگی در چشم داری. ای منافق، اول آن چوب بزرگ را از چشم خود بیرون بیاور و 

آن‌گاه درست خواهی دید که پرکاه را از چشم برادرت بیرون بیاوری. )متی 7: 1 - 5(    
و سلسله ای از گفته ها در حمایت از دوست داشتن و کمک کردن دشمنان خویش به جای انتقام جویی از آنان :

شنیده اید که گفته شده است: »چشم به عوض چشم و دندان به عوض دندان.« اما من به شما می گویم: به کسی که به تو بدی می-کند بدی 
نکن و اگر کسی بر گونه ی راست تو سیلی می زند، گونه ی دیگر خود را به طرف او بگردان. هرگاه کسی تو را برای گرفتن پیراهنت به محکمه 
بکشاند، کرتی خود را هم به او ببخش. هرگاه شخصی تو را به پیمودن یک کیلومتر راه مجبور نماید دو کیلومتر با او برو. به کسی که از تو 
چیزی می خواهد ببخش و از کسی که تقاضای قرض می کند، روی نگردان. شنیده اید که گفته شده است : »همسایه خود را دوست بدار و با 
دشمن خود دشمنی کن« اما من به شما می گویم: دشمنان خود را دوست بدارید و برای کسانی که به شما جفا می  رسانند، دعا کنید. به این 
وسیله شما فرزندان پدر آسمانی خود خواهید شد، چون آفتاب اوبر بدان و نیکان یک قسم می تابد و باران او بر درستکاران و بدکاران یک 
قسم می بارد. اگر فقط کسانی را دوست بدارید که شما را دوست دارند، چه اجری دارید؟ مگر جزیه گیران و سودخواران همین کار را نمی کنند؟ 
اگر فقط به دوستان خود سلام کنید چه کار فوق العاده ای کرده اید؟ مگر بی دینان همین کار را نمی کنند؟ پس شما کامل باشید همانطور که پدر 

آسمانی شما کامل است. )متی 5: 38 - 48(
اما گاندی به تدریچ دریافت که اصطلاح »عدم مقاومت22« و اصطلاحات مرتبط با آن از قبیل »مقاومت نرم و غیر فعال23« به گونه ای گمراه 
کننده بی عملی و یا انفعال را پیشنهاد می کند. به منظور اجتناب از تفسیر نادرست، او سرانجام اصطلاحات ایجابی تر و فعال تر از قبیل  »مقاومت 

خشونت پرهیز24«، »عمل مستقیم25 « و یا »ساتیاگراها« را برگزید.

20.	  .the Golden Rule
21.	  از انجیل فارسی )مژده برای عصر جدید(، ص 18، تحت نظر انجمنهای کتاب مقدس،2015 . 
22.	 Nonresistance
23.	 passive resistance
24.	 Nonviolent resistance
25.	 direct action

از  برگرفته   1897 تولستوی،  لئو 
این تصویر در قلمرو   . ویکیمدیای عمومی 

عمومی موجود است.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leo_Tolstoy_1897,_black_and_white,_37767u.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leo_Tolstoy_1897,_black_and_white,_37767u.jpg


20

برای مطالعه بیش تر:
Webb, Mark Owen. “Jain Philosophy.” Internet Encyclopedia of Philosophy. https://iep.utm.edu/jain/#H3 .

“The Parable of the Prodigal and His Brother” (Luke 15: 11-32). Holy Bible. New Revised Standard Version, https://www.
biblegateway.com/passage/?search=Luke%2015&version=NRSVUE.

Guseinov, Abdusalam A. 2006. “Tolstoy’s Theory of Nonviolence.” Philosophy Now: A Magazine of Ideas. https://philoso-
phynow.org/issues/54/Tolstoys_Theory_of_Nonviolence.
“Sermon on the Mount” (Matthew 5-7). Holy Bible. New Revised Standard Version, 1989. https://www.biblegateway.
com/passage/?search=Matthew%205-7&version=NRSV.

Tolstoy, Leo. 2009 [1908]. “A Letter to a Hindu: The Subjection of India—Its Cause and Cure.” Introduction by M. K. Gand-
hi. https://www.gutenberg.org/files/7176/7176-h/7176-h.htm.

https://iep.utm.edu/jain/#H3
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke%2015&version=NRSVUE
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Luke%2015&version=NRSVUE
https://philosophynow.org/issues/54/Tolstoys_Theory_of_Nonviolence
https://philosophynow.org/issues/54/Tolstoys_Theory_of_Nonviolence
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew%205-7&version=NRSV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew%205-7&version=NRSV
https://www.gutenberg.org/files/7176/7176-h/7176-h.htm


21

 فصل چهارم: چگونگی نگاه به مخالف
حتی در حالی که شما دارید رنج می کشید، اما هیچ رنجشی و حس تلخی - و نه اثری از آن -  علیه مخالفان خود ندارید. و من به شما 
می گویم این به هیچ وجه یک عمل میکانیکی نیست. بلکه بر عکس من می خواهم که نسبت به مخالفان خود احساس محبت داشته باشید، و 
روش انجام آن این است که به آنها همان اندازه احترام قائل شوید که برای خود می خواهید. من می دانم این وظیفه ای است دشوار....اوضاع و 
احوال ذهنی آنان را از دیدگاه خودشان ببینید... چیزها را آن گونه ببینید که مخالفان تان آن گونه می بینند.... سه چهارم بدبختی ها و سوء فهم ها 
از جهان ناپدید خواهند شد، اگر ما خود را جای مخالفان خود بگذاریم و نقطه نظر آنان را بفهمیم. ما در این حالت  با مخالفان خود توافق 
خواهیم کرد و یا در خواهیم یافت که حد اقل نیت بد ندارند. در مورد قضیه خودمان بیدرنگ با آنها به این توافق خواهیم رسید که ایده آل های 
ما با یکدیگر تفاوت بنیادی دارند. ما می توانیم در مورد آن ها خوشین باشیم و معتقد باشیم که آنها واقعاًً به آنچه می گویند باور دارند. آن ها 
نمی خواهند راه  را به روی افرادی که»غیر قابل لمس 26« شمرده می شوند  باز کند. اکنون موضع جاری شان چه از سر منفعت جویی باشد 
و چه ناشی از جهل باشد به آنها بگوییم پس ما واقعا معتقدیم که شما دارید اشتباه می کنید که چنین می گویید. کار ما این است به آنان نشان 

دهیم که در اشتباه اند و ما باید این کار را با بردوش کشیدن بار رنج، انجام دهیم.
هند جوان، 19 مارچ 1925    

26. Untouchable



22

جعبه دهم - دیدگاه حکیم روبرت ال. هولمز در باب فهم  شر
چرا ما در پی چشم انداز کسانی هستیم که آشکارا »شر« هستند؟ چگونه مردم خوب می توانند، چنین چشم اندازهایی داشته باشند؟ 

  قدم 1: به خاطر بیاورید که هم به باورگاندی و هم تولستوی، همه کردارهای نادرست صورت های گوناگون خطا هستند - انحراف از و یا 
نابودی حقیقت، خواه کوچک و یا بزرگ و سنگین. روبرت ال. هولمز به عنوان یک فیلسوف در تحلیل خود از شر می نویسد،

  بخش عمده رنج، مرگ، و ویرانگری در جهان .... متشکل از اعمالی اساسا خوب هستند که مردم توأم با باورهای نادرست، سوء فهم ها، 
جانب داری ها، داوری های بد، و جهل شدید انجام می دهند. آنان در بخش اعظم اعمال شان تحت تأثیر بدخواهی نیستند بلکه تحت تأثیر ترس 
اند. ترس در یک سر طیف شامل ناامنی، دلهره، اظطراب، سوءظن و مفاهیمی از این قبیل می شود و در سر دیگر طیف شامل وحشت شدید 
می گردد... ترس مردم را به چیزهایی وحشتناک می کشاند. لکن ترس، محرکی است متفاوت از بدخواهی. ترس همیشه از این است که چیزی 
را  دست دهیم، اعم از این که  آن چیز شخصی، اجتماعی و یا سیاسی باشد. عمل کردن تحت تأثیر ترس معطوف به خود است.... بدخواهی 

معطوف است به تحمیل ضرر بر هدف خود. لذا معطوف به دیگری است. )2010، 12( 
به همین دلیل »شراخلاقی همان گونه که اگوستین می گوید، ذاتا درونی و انفسی است« )11(

  قدم 2: توجه داشته باشیم پیامد این طبیعت شر »درونی و انفسی27« : »حتی در جایی که این]شر اخلاقی[ وجود دارد، غالبا یقینا مشکل 
است که به گونه-ای قابل اعتماد تشخیص داده شود، چون نیازمند شناخت نوع انگیزه‌ می باشیم که به ندرت از آن اطلاع داریم« )11(. آنچه 
گفته شد، متناسب و متلائم است با تشخیص گاندی از محدودیت های ما در دسترسی به حقیقت مطلق و متناسب و متلائم است  با عقیده  

تولستوی که ریشه در » موعظه ی سرکوه « دارد، مبنی بر این که آدمیان در جایگاهی نیستند که در مورد دیگران قضاوت و داوری کنند.
  قدم3: این یک محدودیت شناختی28 است ]محدودیتی مربوط شناخت[ . هولمز نتیجه معرفت شناختی را به نتیجه اخلاقی پیوند زده است: 
»هردو ]گاندی و تولستوی[  دارند یک نقطه نظر معرفت شناختی29 به دست می دهند، مبنی براین که ما فاقد شناخت لازم از چیزی هستیم که 
بتواند توسل به خشونت را توجیه کند« )5(. کسی ممکن است در این جا به اصل احتیاط اخلاقی30 تمسک کند. »اگر شما باور دارید و یا شک 
دارید که انجام دادن یک عمل خاص خطای اخلاقی شدید است، در حالی‌که می دانید انجام ندادن آن خطای اخلاقی نیست، در این صورت 
شما نباید مرتکب آن عمل شوید« )متیسون 2016 ، 120(. برای مثال، تصور کنید شما مشغول بازی هستید که همراه است با نمایش هایی از 
خشونت و بیرحمی مجری. به شما این گزینه داده شده است که یک دکمه را فشار دهید برنده جایزه یک ملیونی شوید. لکن مشکل این است که 
یک بمب را در یکی از ده اطاق منفجر می کند که در سه اطاق از این ده اطاق یک شخص بی گناه به سر می برد. فرض می کنیم که همه پیامدهای 
فشار دادن دکمه در همین‌ حد و اندازه است نه بیش از آن. احتیاط اخلاقی می گوید شما باید این بازی را بی خطر کنید: آن دکمه را فشار ندهید

گاندی خواهد افزود، در حالی که این نقطه نظرات مانع از داوری در مورد انجام دهنده عمل می شود، اما مانع از داوری در باب خود عمل 
نمی شود:

  انسان و کردار او دو چیزی متفاوت اند. در حالیکه عمل خوب را تأیید و عمل شیطانی را رد باید کرد،  اما کسی که مرتکب یک عمل 
نمی‌شود:

  انسان و کردار او دو چیزی متفاوت اند. در حالی که عمل خوب را تأیید و عمل شیطانی را رد باید کرد، اما کسی که مرتکب یک عمل 
می شود خواه خوب باشد و یا بد، همیشه سزاوار احترام و ترحم است. ،نفرت از گناه نه گنهکار، درکی است که به آسانی می توان آن را فهمید، 
اما به ندرت به آن عمل می-شود و به همین دلیل است که سم نفرت در جهان گسترش می یابد... کاملا درست است که علیه سیستم مقاومت 
کرد و بر آن حمله کرد، اما مقاومت و حمله بر بانی آن مساوی است با مقاومت و حمله در برابر خود. چون همه ما سر و ته یک کرباسیم31 

و همه فرزندان یک خالق هستیم... )زندگی نامه خودنوشت، فصل نهم(
البته، درست همان گونه که محتمل است فاعل عمل در موردش بد قضاوت شود، محتمل است که خود عمل نیز در موردش بد 
داوری گردد. لکن تفاوت این دو گونه قضاوت این است که آنان در برابر عمل به صورت عاری از خشونت مقاومت می کنند هرگونه رنج ناشی 
از آن را داوطلبانه خود تحمل می کنند. چون، تحمل داوطلبانه رنج، در اختیار خود فرد است - لکن تحمیل رنج بر دیگری خارج از اختیار 
اوست - مسیر خشونت پرهیزانه اخلاقا قرین احتیاط است. همراه است با این اطمینان خاطر که شخص خودش بار خطای خویش را بردوش 
می کشد. که بالقوه این کارکرد را دارد که  اگر خطا بود روند را تصحیح کند و این وِِیژگی را تقویت کند.) فصل 2 را به خاطر بیاورید(. از سوی 
دیگر، اگر خطا تعلق به مخالف داشته باشد، این همان چیزی است که می خواهیم به آن رسیدگی کنیم، گاندی معتقد است هموار کردن رنج 

برخود و تحمل آن، روشی است مؤثرتربرای »ترک دادن آ ن ها از خطا« ) به خاطر بیاورید فصل 1 را(

27.inward and subjective
28.Epistemic
29.Epistemological
30.Moral caution principle
31.we are all tarred with the same brush



23

برای مطالعه بیشتر
Holmes, Robert L. 2010. “Understanding Evil from the Perspective of Nonviolence.” The Acorn: Philosophical Studies in 
Pacifism and Nonviolence 14 (1): 5-13.

Barnett, Brian C. 2021. “What Is Epistemology?” In Introduction to Philosophy: Epistemology, edited by Brian C. Barnett 
(book editor) and Christina Hendricks (series editor). Rebus Press.
 https://press.rebus.community/intro-to-phil-epistemology/front-matter/introduction-to-the-book/.

Matheson, Jonathan. 2016. “Moral Caution and the Epistemology of Disagreement.” Journal of Social Philosophy 47 (2): 
120-41.

Metz, Thaddeus. 2019. “The African Ethic of Ubuntu.” 1000-Words Philosophy: An Introductory Anthology. 
https://1000wordphilosophy.com/2019/09/08/the-african-ethic-of-ubuntu/.

https://press.rebus.community/intro-to-phil-epistemology/front-matter/introduction-to-the-book/
https://1000wordphilosophy.com/2019/09/08/the-african-ethic-of-ubuntu/


24

فصل پنجم: کلید تغییر قلب ها: قانون تحمل رنج
این اعتقاد در من به صورت فزاینده رشد کرده است چیزهایی که برای مردم اهمیت بنیادین دارند، توسط عقل و استدلال عقلی به تنهایی به 
دست نمی آیند، بلکه نیاز است که برای آن تحمل رنج کرد. تحمل رنج قانون موجودات انسانی است؛ جنگ قانون جنگل است. لکن تحمل رنج 
به گونه ای بی نهایت قدرتمندتر از قانون جنگل برای تغییر دادن مخالف و گشودن گوش اوست، که در غیر این صورت به روی صدای عقل 
بسته می ماند. احتمالا هیچ کسی بیش از من دادخواهی نکرده است و در این جهت حمایت دلسوزانه نشده است و من با توجه به این تجربه 
به این نتیجه بنیادین رسیده ام که اگر شما واقعا بخواهید چیزی مهم را انجام دهید، شما باید صرفا به ارضای عقل بسنده نکنید، بلکه هم چنین 
به سوی قلب نیز حرکت کنید. توسل به عقل، بیشتر توسل به کله/سر است لکن نفوذ در قلب از تحمل رنج به دست می آید.  رنج کشیدن، فهم 

درونی را در انسان زنده می کند. تحمل رنج، نشان نسل بشر است، نه شمشیر..
هندوستان جوان، 11 می 19931

جعبه 11- قلب، ذهن، و قلب- ذهن
دیدگاهی که گاندی در این جا بیان می کند یادآور مفهوم محوری در فلسفه چینی است: xin، و یا قلب- ذهن. و آن این که قلب و ذهن 
یکی اند. در نقطه مقابل، بسیاری از فلاسفه غربی یا به قلب  بیشتر اهمیت داده اند و یا به ذهن،  سنتی است طولانی که از افلاطون )در حدود 
428 - 347 پیش از میلاد( نسب می‌برد، مطابق این سنت معتقد اند که عقل باید مسئول باشد، در حالی که فیلسوف اسکاتلندی دیوید هیوم 

)1711- 1776( جانب عکس این مدعا را گرفته است: »عقل فقط برده احساسات است و باید باشد.«
   اما، استعمال مثالهایی  چون اثر هنری معماری هنریچ هیملر، در مورد هولوکاست تحت عنوان  »آتش و 
گوگرد/ کبریت« توسط الاهیدانی چون جاناتان ادواردز و شخصیت داستانی مارک تواین در رمان هاک فین 
)در خصوص وسوسه خیانت به دوست برده  فراری اش جیم( توسط فیلسوف نیوزیلندی جاناتان بنیت )1974( 
به صورت زنده تصویر می کند که چگونه تصرف قلب و یا ذهن دیگری می تواند بد اخلاقی وی را کاهش دهد. 
شاید درس اساسی ای که می توان گرفت این است که هرگاه ما در درون و باطن خویش تقسیم شده و دچار 

نماد تاجی ین یانگ32 دوگانگی شدیم نشانه ای است هشدار دهنده مبنی بر این که چیزی در این میان  اشتباه است.  	
یک راه حل که از دیدگاه  فیلسوف آمریکایی جان رالز )1821 - 2002( به دست می آید، روش تعادل انعکاسی33 است. او به ما توصیه 
می کند که کلیه باورها/شهودهای متعارض را - که ما احساسات را نیز می‌افزاییم- به صورت برابر در نظر بگیریم به این هدف که به  نوعی 
تعادل در میان آنها دست پیدا کنیم. این  راهی است برای به کاربردن مفهوم فلسفی محوری ین یانگ - yin-yang از فلسفه چینی: تعادل مکمل 

از متضادها، یک کل را تشکیل می دهند. 

البته، آنچه ما در این جا گفتیم کاوش مسئله و دیدن آن از منظر اول شخص است )چگونه/ باید ذهن 
و تفکر خود را بسازم( در حالی که گاندی مسئله را از منطر سوم شخص می بیند )چه چیز یک مخالف را 
از میلاد( استدلال می کند متقاعدسازی مؤثر  - 322 پیش  افلاطون، ارسطو )384  متقاعد می‌کند(. شاگرد 
متکی است بر لوگوس34 شخص )عقل/ شواهد و مدارک(، ایتوس35 شخص )شخصیت/ اعتبار( و پاتوس36  
دیگران )چارچوب ذهنی که شامل احساسات هم می-شود(. این سه روش  متقاعدسازی مشهور اند، که 
ارسطو به دست داده است. ارسطو داشت در مورد سخن گفتن فکر می کرد )که نوشتن را نیز در برمی-گیرد( 
لکن واژه ها غالبا عاجز می مانند، و گاهی برای به کاربردن واژه ها اصلا زمان و فرصتی وجود ندارد. فقط 
فرد باید کاری کند. و در این حالت، گاندی فراتر از ارسطو رفته است: فرد باید داوطلبانه برای به حرکت 

آوردن قلب های دیگران، تحمل رنج را بپیذیرد.

نیم تنه  ای ارسطو37 ، برگرفته از ویکی  مدیا عمومی.

این تصویر در قلمرو عمومی است

و تحت قانون مالکیت فکری نیست.

32.Taiji, the yin-Yang Symbol
33. reflective equilibrium
34. logos
35. ethos
36. pathos
37.Bust of Aristotle 



25

جعبه 12 - منطق جدلی الطرفین گاندی
قانون تحمل رنج در پیوند با آنچه من آن را اصل اخلاقا بهترین انتخاب ممکن38 می نامم، عمل می کند. 
روحانی و استاد امریکایی متخصص تاکتیک های عدم خشونت و رهبر حقوق مدنی آقای جیمز لاوسون   
39در مصاحبه خویش در بخش نشویل ، فیلم مستند نیروی  قدرت مند تر 1999  ساخته یورک40 ،توضیح 

می-دهد که، برای آن هایی که روش خشونت را به کار می برند انتخاب مرجح این است: عمل کن آن گونه 
که من می خواهم/ یا »من تو را به قدری زجر خواهم داد تا صدای ناله ات بلند شود ،عمو«. لکن همان گونه 
که فیلسوف باری گان41 در کتاب خویش  درآمدی بر: خشونت و عدم خشونت42 توضیح می دهد آنهایی 
که عدم خشونت را به کار می برند یک گزینه بدیل را پیش نهاد می کند: »عمل کن آن گونه که من می خواهم 
و یا مرا رنج بده« )2013، 87(.  بعد از بررسی سه نمونه موفق از اقدام خشونت پرهیز، گان یک ویژگی 

عمومی در این که چگونه این سنخ از انتخاب ها به عمل می آیند، می بیند: 
....آنچه فعالان می خواستند به دست آورند نسبتا کوچک بود، لکن بدیل ها در دیدگان اغلب مردم بسیار 
از گزینه ها را اجازه می دهد،  این-که کدام یک  انتخاب  کناره می‌گرفتند. و  لذا  بودند و  خشن و سخت 
برعهده مقامات بود، یعنی مخالفان فعالان خشونت پرهیز. از این رو در خاتمه یا فعالان خشونت پرهیز، 
راه خود را ادامه می دهند و پیش می روند و یا مقامات و دیگران آن را اقدامی افراطی تلقی کرده و برای 
توقف آن تلاش می کنند در هر دو صورت، نسبتا بی ضرراند، هرچند نتایج و تأثیرات دراز مدت آن، قابل 

توجه تر است. )2013، 89(
پیشنهاد چنین انتخابی، فهم و درکی را در حمایت از شما به وجود می آورد، و برای مخالفان 
انگیزه قوی خلق می کند تا امتیاز اندک دهد. به این ترتیب وزنه به سوی جهت گیری اخلاقی 
سنگین می شود. لکن اگر مخالفان فاقد حکمت و خردی باشند که پیشنهاد شما  قبول کنند 
-  پس اگر آن ها گزینه رنج دادن شما را انتخاب کنند - آن گاه شجاعت و استقامت تزلزل 
ناپذیر شما سبب می شود که در چشمان آن ها مقام انسانی شما زنده شود، و این باعث  پدید 
آمدن نابسامانی شناختی43  در آنان میشود که راه حل بالقوه آن، تغییر و تحول44  در چشم انداز 
اخلاقی آنان است - پدیده ای است عام که فیلسوف اجتماعی و اصلاح گر امریکایی ریچارد 
گریگ45  آن را در کتاب خود قدرت عدم خشونت که نخستین کتابی است در ارایه منظم و 
 ( است.  نامیده  اخلاقی46  - 1974(   جو - جیتسوی   1885 ( گاندی   فلسفه  سیستماتیک 

1935 ، فصل دوم(.  
چه این تحول اخلاقی در مخالف رخ دهد و چه ندهد، یک واکنش افراطی و شدید از جانب وی سبب گردآوری همدلی بیشتر به سود شما از 
جانب ناظران، می-گردد و باعث مخالفت شدیدتر با مخالفان شما می شود - یک تأثیر واکنش برگشتی که آن را جین شارپ )1928 - 2018( 
متخصص مشهور تکنیک های مبارزه عاری از  خشونت و گاندی شناس آمریکایی، در تحقیق سه جلدی خود، سیاست های عمل خشونت پرهیز،47  

جو - جیتسوی سیاسی48 نامیده است )1973، بخش سوم، فصل 12(
دو امکان بدیل اصلی وجود دارند، و هر کدام محقق شود، پیروزی برای جانب خشونت پرهیز است. این را دایلمای گاندی می‌خوانیم، چون 
ابداع گاندی بوده است، که مکررا به کار برد و نتایج بزرگ به بار آورد )برای مثال بنگرید به انتخابی که او در نامه خود به بریتانیایی‌ها در 
خصوص اعلان راهپیمایی نمک، پیشنهاد می‌کند، آن‌گونه که در بخش هند فیلم نیروی قدرتمند تر ساخته یورک، بازگویی شده است(. نتیجه 
پیروزی ممکن است کوچک باشد. لکن گاندی دست-آورد پیشرفت49 تدریجی را ترسیم کرد: اما، پیروزی کوچک، با قدم‌های دیگر همراه 
شده به پیش می‌رود و اندک اندک ادامه می‌یابد تا به نقطه اوج و متراکمی از تأثیرگذاری برای پیروزی کامل می‌رسد.  اما تأکید بر خواسته 
های زیاد و مطالبه تغییر سریع، ممکن است به سرعت  انگیزه مخالف شما را  به سوی دفاع از خود تغییر دهد و عرضه اصل  اخلاقا بهترین 

انتخاب ممکن  را، غیر قابل اجرا گردد در نتیجه منطق دایلمای گاندی را از کار بیندازد.
38. principle of morally weighted choice
39. James Lawson
40. Steve York
41. Barry Gan
42. Violence and Nonviolence: An Introduction
43. cognitive dissonance
44. shift
45. Richard Gregg
46. Moral jiu - jitsu
47. The Politics of nonviolent Action
48. political jiu - jitsu
49. gradual progression corollary

جیمز لاوسون، 2005 ، عکاس، جون پاول، گرفته 
 5 .2 cc By :شده از ویکیمدیا، مجوز

ن شارپ، 2012 توسط کریستنا فردرورلسن  کرفته شده  جین�
2.0 5A -CC BY - NC :از سایت تصویری فلیکر .، مجوز

http://www.joonpowell.com/
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Jameslawson.jpg
https://www.flickr.com/photos/125256788@N06/
https://www.flickr.com/photos/125256788@N06/46932449331/
https://www.flickr.com/photos/125256788@N06/46932449331/


26

برای مطالعه بیش تر:
Hall, David L., and Roger T. Ames. “Xin (Heart-and-Mind).” Routledge Encyclopedia of Philosophy. https://www.rep.
routledge.com/articles/thematic/xin-heart-and-mind/v-1.

Bennett, Jonathan. 1974. “The Conscience of Huckleberry Finn.” Philosophy 49, 123-34. https://www.earlymoderntexts.
com/assets/jfb/huckfinn.pdf.

Daniels, Norman. 2016. “Reflective Equilibrium.” The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stanford.edu/
entries/reflective-equilibrium/.

Wang, Robin R. “Yinyang (Yin-Yang).” Internet Encyclopedia of Philosophy. https://iep.utm.edu/yinyang/.

Aristotle. 350 BCE. Rhetoric. The Internet Classics Archive. http://classics.mit.edu/Aristotle/rhetoric.1.i.html.

Jones, Josh. 2019. “How to Argue with Kindness and Care: 4 Rules from Philosopher Daniel Dennett.” Open Culture.
https://www.openculture.com/2019/06/how-to-argue-with-kindness-and-care-4-rules-from-philosopher-daniel-
dennett.html.

Gregg, Richard B. 1960 [1935]. “Moral Jiu-Jitsu.” Chapter 2 in The Power of Nonviolence, 2nd revised (a.k.a.
3rd) edition (Canton, Maine: Greenleaf Books). https://civilresistance.info/sites/default/files/thepowerofnonvio-
lence0206.pdf.

Gan, Barry L. 2013. “Toward a Theory of Comprehensive Nonviolence.” Chapter 8 in Violence and Nonviolence: An Intro-
duction (Lanham, Md.: Rowman & Littlefield).

https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/xin-heart-and-mind/v-1
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/xin-heart-and-mind/v-1
https://www.earlymoderntexts.com/assets/jfb/huckfinn.pdf
https://www.earlymoderntexts.com/assets/jfb/huckfinn.pdf
https://plato.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium/
https://plato.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium/
https://iep.utm.edu/yinyang/
http://classics.mit.edu/Aristotle/rhetoric.1.i.html
http://Albert Einstein Institution 
http://Albert Einstein Institution 
https://civilresistance.info/sites/default/files/thepowerofnonviolence0206.pdf
https://civilresistance.info/sites/default/files/thepowerofnonviolence0206.pdf


27

 فصل ۶. منبع قدرت راستین: اراده ای تسلیم ناپذیر
در این عصر حکومت زور عریان، تقریبا محال است کسی معتقد شود که هرکسی احتمالا می تواند قانون برتری نهایی زور عریان را رد 
کند.... دکترین شمشیر50 از چنین جایگاهی در ذهن اکثریت نوع بشربرخوردار است..... لکن من معتقدم که عدم خشونت به گونه ای نامحدود 
بر خشونت برتری دارد، بخشش جوانمردانه تر است نسبت به کیفر دادن.... قدرت و صلابت از ظرفیت فیزیکی ناشی نمی شود. بلکه از اراده ای 
تسلیم ناپذیر می آید. ..... عدم خشونت قانون انواع ما51 است همان‌گونه که خشونت قانون  بیرحمی52 است.  روح در بیرحم به خواب رفته 
و غیر فعال شده است و او جز به قانون قدرت جسمی و فیزیکی، از هیچ قانونی دیگر شناخت ندارد. کرامت انسان ایجاب می کند که مطیع 

قانون عالی تر باشیم،  قدرت روح .
هندوستان جوان، 11 اگوست 1920 

جعبه 13 - تأثیر فلسفی یونانی بر گاندی
وقتی امتناع از معامله و سازش در مورد شخصیت خود و یا امتناع از هم کاری با شر، با ظرفیتی بی پایان از تحمل شجاعانه هرمقداری از رنج 
که توسط دشمن تحمیل می شود، ترکیب  گردد، یک روح تسخیرناپذیر را ایجاد می کند. این است معنای اشاره گاندی در سال ۱۹۲۶ که گفت:

»هیچ قدرتی روی زمین نمی تواند یک شخص را وادار کند که علیه اراده خود عمل کند.«

وقتی که به چنین نگرش عمل می گردد، تاثیر قدرت مند و تحول آور بر دیگران می گذارد.
توضیح   - 53 فیلسوف«  »گاندی  عنوان  مقاله خود تحت  در  بریتانیایی  فیلسوف  ریچارد سرابجی 
یونانی و رومی است که  قابل توجه مشابه چشم انداز رواقیون  به گونه ای  این چشم انداز  می دهد که 
الهام بخش به شمار آورده بود -البته فقط بعد از این که  گاندی در مورد آن ها خوانده بود و آنان را 
اندیشه های خود او قبلا شکل گرفته بود. لکن سرابجی استدلال می کند که گاندی مستقیما تحت تاثیر 
نقش مدل سقراطی بود، سقراط )BCE 399 - 470/469( آن‌گونه که در نوشته های شاگرد او افلاطون 
تصویر شده است.  افلاطون در آپولوژی تصویر می کند که سقراط  با این اتهام که او جوانان آتنی را 
با تعلیم و تربیت فلسفی خویش دارد فاسد می کند )افزون بر اتهام ناراست‌کیشی دینی( تحت محاکمه 
بوده است. سقراط در دفاعیه خود، برای نجات جان خویش دست از طلب حقیقت برنمی دارد، بدون 
ترس، کیفر مرگ را بدون خشم، نفرت و یا احساس دشمنی و خصومت علیه کسانی که ناعادلانه او را 

محکوم کردند، پذیرفت.
گاندی، افلاطون را در آفریقای جنوبی در حالی که در بازداشت به سر می‌برد خوانده بود، سقراط را »سرباز حقیقت« خواند و در سال 

۱۹۰۸ آپولوژی را به گجراتی، زبان مادری خویش ترجمه و منتشر کرد. شباهت ها خود گویا است:
)38a ( ،زندگی نا آزموده شایسته زیستن نیست.« سقراط، آپولوژی افلاطون« 	•

)41d( ،به انسان خوب نمی‌توان ضرر زد.« سقراط، آپولوژی افلاطون« 	•
»من می‌گویم که شخصی شایسته و خوب، مرد باشد و یا زن، سعادتمند است، لکن کسی که غیر عادل و شریر است، بدبخت است.«  	•

 )470e( ، سقراط، گرگیاس افلاطون
)469e (،من تحمل رنج را به جای عمل‌کردن به چیزی که غیرعادلانه است، انتخاب خواهم کرد« )گرگیاس افلاطون« 	•

)a473( ،انجام دادن چیزی که غیرعادلانه است، از تحمل آن بدتر است.« سقراط، گرگیاس افلاطون« 	•
   )509e( هیچ کسی چیزی را که غیرعادلانه است، به این علت او آن را می‌خواهد، انجام نمی‌دهد.« سقراط، گرگیاس افلاطون« 	•

»برای جستجوی چیزی  خوب، است که افراد ‌کارهای خویش را  انجام می‌دهند... اگر شخصی که او مستبد و یا سخنور است، کسی  	•
را به این گمان محکوم به مرگ و یا تبعید و اموال او را مصادره می‌کند، که این‌کارها گویا برای وی بهتر است، در حالی‌که واقعا برای او بدتر 

)468b- d ( ،است، این شخص به گمان خود کاری را انجام می‌دهد که به نظرش مناسب می‌رسد.« سقراط، گرگیاس افلاطون
»از این‌رو، ما نباید در پاسخ به شر، تلافی‌جویی کنیم و یا به کسی شر برسانیم، حتی در مقابل شریری که ما از او دچار درد و رنج  	•

)49c( ،شده‌ایم.« سقراط، کریتون افلاطون

50. doctrine of the sword
51. law of our species
52. law of brute
53. Gandhi the Philosopher 

Wikimedia نیم تنه سقراط، در

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Socrates_Pio-Clementino_Inv314.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Socrates_Pio-Clementino_Inv314.jpg


28

منابع برای مطالعه بیش تر:
Sorabji, Richard. 2017. “Gandhi the Philosopher.” Aeon. https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-%20surpris-
ing-philosopher-in-the-stoic-style.

Plato. Apology. Translated by Benjamin Jowett. The Internet Classics Archive. http://classics.mit.edu/Plato/apology.
html.

Plato. Crito. Translated by Benjamin Jowett. The Internet Classics Archive.
http://classics.mit.edu/Plato/crito.html.

http://Albert Einstein Institution 
http://Albert Einstein Institution 
http://classics.mit.edu/Plato/apology.html
http://classics.mit.edu/Plato/apology.html
http://classics.mit.edu/Plato/crito.html


29

 فصل ۷. صلح بانی سازماندهی شده: ارتش خشونت پرهیز
کنگره ]هند[ باید یک ارتش خشونت پرهیز را از افراد رضاکار تشکیل دهد نه از چند هزار اندک بلکه از لک ها ]یک لک برابر است با 
100،000[ که برحسب مورد و نیاز هم وظیفه پولیس را اجرا کند و هم پاسخگوی نیازهای نظامی باشند. به این ترتیب، به جای یک فرد 
شجاع، پاشوپاتیناث گوپتا54 ، که در راه تأمین صلح جان داد، ما باید صدها شجاعی چون او به بار بیاوریم. و یک ارتش خشونت پرهیز55 
برخلاف ارتش مسلح،  هم در زمان اغتشاش و هم  در زمان صلح، فعالیت می کند. آن ها پیوسته مشغول فعالیت های سازنده اند که شورش را 
ناممکن می کنند. وظیفه آنان این خواهد بود که موارد خطرناک را تحقیق کرده و بیابند و به جوامع مربوطه در خصوص این گونه موارد هشدار 
دهند و آن ها را در مورد چنین مواردی در کنارهم قرار دهند، در مورد صلح برنامه های تبلیغاتی تدوین و اجرا کنند، و مشغول فعالیت هایی 
شوند که آن ها را در تماس و ارتباط دایم با هر شخص ، اعم از مرد و زن، بالغ و کودک در محله و بخش خود آنان، قرار دهد. چنین ارتشی، 
می تواند با هر واقعه اضطراری مقابله کند و به خاطر این که سرزدن خشونت و شورشگری توسط اوباش ها ] محتمل است رخ دهد[ در میان 
شان به تعداد کافی کسانی باید باشند که جان شان را در راه این هدف به خطر بیندازند. چندصد نفر، چند هزار نفر، چنین مرگ های با افتخار، 
ممکن است یک بار برای همیشه نقطه ای پایان بر شورش ها بگذارد. مطمئنا چند صد نفر جوان مرد و زن اگر خودشان را  داوطلبانه در برابر 

خشم اوباش قرار دهد، روش ارزان و شجاعانه در علاج برای رفتارهای  جنون آمیز خواهد بود تا نمایش و استعمال پولیس و ارتش.
هاریجان- Harijan  - 26 مارچ 1938  

54. Pashupatinath Gupta
55. Non-violent army



30

جعبه 14 - نیروی صلح خشونت پرهیز
آیا چشم انداز گاندی از ارتش صلج )Shanty Sena ( می‌تواند به واقعیت بپیوندد؟ و چنین »ارتشی« تا چه اندازه مؤثر خواهد بود؟ برای 

پاسخ به این پرسش ها نیروی صلح خشونت پرهیز56 مورد مطالعه قرار گیرد:
ان پی- NP - )نیروی صلح خشونت پرهیز( درک تازه ای از امنیت و  محافظت از غیر نظامیان در مناطقی که تحت تأثیر منازعه اند، از طریق 
کار کردن در کنار با جوامع/کمونیتی ها به منظور قطع خشونت و پیش گیری از آن، به دست می دهند. رهبرد های مبتنی بر شواهد، غیرنظامی 
محور ما از ده‌ها هزار مردم در اطراف جهان از زمانی که این برنامه را در سال 2002 به راه انداختیم محافطت کرده است و به ملیون ها انسان و 
کمونیتی های فراوان کمک کرده است که آزاد از ترس زندگی کنند ومجهز به محافظت  از خود شده اند  و توانسته اند، صلح پایدار را خلق کنند.
/https://nonviolentpeaceforce.org                                                                                             

وبسایت NP در سال  2020 دست آورد این نهاد را  به شرح زیر فشرده کرده است:
* به تعداد 29269 نفر در سایت‌های توزیع مواد غذایی محافظت شده‌اند .	
* 1575+ نفر شیوه  محافظت غیر نظامی و غیر مسلحانه را آموزش دیده اند.	
* 2500+ زن شیوه‌ رهبری صلح را فراگرفته‌اند. 	

به عنوان یک نمونه از این که چگونه NP خطر و تهدید خشونت را بدون سلاح، فقط از طریق جمع کردن و در کنارهم قرار دادن افراد 
تحت خطر، مدیریت می-کند، گزیده ای از یک مصاحبه را که مایکل ناگلر )بنیانگذار مرکز متا برای عدم خشونت( با مل دونکان57 ، یکی از 

بنیانگذاران NP، انجام داده است، می آورم:
مایکل: ... من وقت شما را زیاد گرفته  ام. بنابراین، اگر می توانید به اختصار برای ما بگویید، مردم در مورد آنچه نیروی محافظت غیر مسلحانه 
می تواند انجام دهد، چه احساسی دارند، و برای ما بگویید در آن کمپ ، کمپ ملل متحد کمپ IDP در »بور« برای بدریک و آندرس چه 

رخ داد.   
مل: در ]روستای( بور  . شما به خاطر دارید،  بور بود. خوب، آن رویداد چند ماه بعد از این که جنگ داخلی دوباره شعله ور شد، رخ داد.  
آپریل 2014 بود. و آنان در این جا بودند - اینجا  اردوگاه های موقت بودند که در اطراف دفاتر ملل متحد ساخته شده بودند. و یک تعداد 
از شورشیان از دیوار اردوگاه گذشته داخل اردوگاه شندند و شروع کردند به تیراندازی به سوی مردم اما نقطه های خالی را نشانه می گرفتند.

دریک و آندرس همراه 14 زن و کودک بودند. و لذا به سوی سازه ای کلبه مانند که زنان و کودکان داخل آن پناه گرفته بودند، رفتند و دم 
در ایستادشدند. و در سه نوبت شورشیان جوان به سراغ این زنان و کودکان آمدند، فریادزدند و فحش دادند و گفتند »شما کاری در این جا 
ندارید. ما این مردم را می‌خواهیم« و مدام به AK-47 هایی که در سرشان بوند اشاره می کرد. و در هر سه بار دریک و آندرس کارت شناسایی 
نیروی حافظ صلح خشونت پرهیز شان را نشان دادند و گفتند »ما مسلح نیستیم ما در این جا هستیم تا از غیر نظامیان محافظت کنیم و اینجا 

را ترک نخواهیم کرد.« 
بعد از بار سوم، این شورشیان جوان محل را ترک کردند. دریک و آندرس می توانستند بشنوند در حالی که به گروپ شان می پیوست می گفتند »از اینجا دور 

یاد به ما شلیک می شد.« شوید. این مردم را تنها بگذارید.« به طور خلاصه آندرس با اطمینان می گوید »اگر ما تفنگی می داشتیم، به احتمال ز
/https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civian-peaceforce-melduncan

منابع برای مطالعه بیش تر:
Watrous, Matthew. 2020. “’We Are Unarmed, We Are Here to Protect Civilians and We Will Not Leave’—A Conversation 
with Mel Duncan of Nonviolent Peaceforce.” Metta Center for Nonviolence. https://wagingnonviolence.org/metta/pod-
cast/unarmed-civilian-peacekeeping-nonviolent-peaceforce-%20mel-duncan/.

Oldenhuis, Huibert, et al. 2021. Unarmed Civilian Protection: Strengthening Civilian Capacities to Protect Civilians Against Vi-
olence. 2nd edition. https://nonviolentpeaceforce.org/ucp-manual/.

 فصل ۸. اعتراضی و جوابی: رابطه میان وسایل و اهداف
56. Nonviolent peace force
57. Mel Duncan

https://nonviolentpeaceforce.org/
https://nonviolentpeaceforce.org/
https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civian-peaceforce-melduncan/
https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civian-peaceforce-melduncan/
http://Albert Einstein Institution 
http://Albert Einstein Institution 
https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civilian-peacekeeping-nonviolent-peaceforce-mel-duncan/
https://nonviolentpeaceforce.org/ucp-manual/


31

جعبه 15 - گاندی اعتراضی از خوانندهای دریافت میکند
خواننده ناشناس:

چرا ما نباید مقصد خود را ]یعنی هدف [ که خوب است، با هر وسیله ای صرف نظر از این که چگونه باشد، حتی با به کاربردن خشونت، به 
دست نیاوریم؟ آیا من، وقتی دارم دزد را از خانه ام بیرون می کنم، باید در مورد وسایل و ابزار آن، فکر کنم؟ وظیفه ای من این است که دزد را 
به هروسیله ای ممکن از خانه ام بیرون کنم. به نظر می رسد شما می پذیرید که ما چیزی به دست نیاورده ایم و ما از طریق درخواست و تقاضا 
به چیزی نخواهیم رسید. پس چرا ما به خواست مان از طریق به کاربردن زور خشونت آمیز نرسیم؟ و برای حفظ آنچه به دست می آوریم ما 

باید ترس را با به کاربردن همان زور به مقداری که ضرورت است، نگهداریم.
سواراج هند )قاعده خانگی هند( فصل شانزدهم

وسایل و هدف در فلسفه زندگی من اصطلاحات قایل تبدیل به یکدیگراند.
آن ها می گویند »وسایل فقط ابزاراند.« من می گویم »وسایل هر چیز هستند.« وسایل چگونه باشند، هدف نیز همان گونه است. هیچ دیوار 
جدایی میان وسایل و اهداف وجود ندارد. در واقع آفریدگار، قدرت بر کنترل )هرچند بسیار محدود( وسایل را، نه بر اهداف، به ما داده است. 

تحقق هدف در تناسب دقیق با وسایل و ابزاری است که برای تحقق آن به کار گرفته می شود. این گزاره ای است که استثتا نمی پذیرد.
اهیمسا و حقیقت )Truth( چنان در هم تنیده اند که تفکیک آن ها از یکدیگر عملا غیر ممکن است. آن ها دو روی یک سکه اند و یا دیسکی 
 )Truth( صاف، بدون نشانه است. چه کسی می‌تواند بگوید، پشت اش کدام است و رویش کدام است؟ مع هذا، اهیمسا وسیله است؛ حقیقت
غایت است. وسلیه برای این-که وسیله باشد، باید همیشه در دسرس ما باشد، و لذا اهیمسا وظیفه عالی ما است. اگر ما در انتخاب وسیله 
جانب دقت و احتیاط را در پیش گرفتیم، ما حتما به هدف خود دیر و یا زود می رسیم. همین که ما این نکته را فهمیدیم پیروزی نهایی مسلم و 

قطعی می‌گردد. با هر اندازه مشکلات و موانع، رو به رو شویم دست از طلب حقیقت )Truth( که فقط خود خداوند است برنداریم.  
من به وجود راه میانبر کوتاه خشونت آمیز، به پیروزی باور ندارم .....اما ممکن است من بسیار با انگیزه های شایسته و نیکو همدلی داشته 
باشم، لکن روش های خشونت آمیز را و لو به منظور اهداف عالی باشند، ذره ای نمی پذیرم. لذا واقعا هیچ زمینه ای مشترک میان مکتب خشونت 
و من وجود ندارد. لکن عقیده من به عدم خشونت سبب نمی شود که من با انارشیست ها و آنهایی که به خشونت باور دارند همکاری نکنم، 
بلکه عقیده به عدم خشونت مرا وادار می کند که با آن ها همکاری کنم. لکن این همکاری، همیشه فقطه به این هدف است که آن ها را از آنچه 
به نظر من نادرست است، جدا کنم. چون تجربه مرا متقاعد کرده است که خیر پایدار هرگز محصول عدم حقیقت و خشونت نبوده است. حتی 

اگر باور من توهم عاشقانه باشند، توهمات جذاب است.
باور شما مبنی براین که هیچ رابطه ای میان وسیله و هدف وجود ندارد، اشتباه یزرگ است. از خلال این اشتباه، حتی کسانی که به عنوان 
اشخاص دینی شناخته می شدند، جنایات دردناکی مرتکب شده اند. استدلال شما مانند این است که بگوییم ما با کاشتن علف هرز مضر می توانیم 
گل رز به عمل آوریم. اگر من بخواهم از اقیانوس عبور کنم این کار را فقط با کشتی می توانم؛ اگر من برای این هدف از سبد استفاده می کردم 
من و سبد هردو در اندک زمانی به ته اقیانوس فرو می رفتیم . »آن گونه که خداوند است، نذر و تعهد به او  نیز همان گونه است« مقوله ای58 
است شایسته دقت و توجه. معنای آن تحریف شده و به بیراهه کشیده شده است. وسیله ممکن است از نوع بذر باشد و هدف از نوع درخت، 
و درست مانند بذر و درخت رابطه غیر قایل نقض میان وسیله و هدف وجود دارد. محتمل نیست من نتیجه ای را که در پی پرستش خداوند به 
دست می آید از سجده در برابر شیطان به دست بیاورم. لذا اگر کسی پیدا شود و بگوید: »من می خواهم خداوند را بپرستم، مهم نیست که این 
کار از رهگذر پرستش شیطان باشد« به عنوان یک احمق نادان سر جایش نشانده خواهد شد. ما دقیقا آن گونه که می کاریم درو می کنیم......        

58. maxim



32

جعبه 16 -  آن گونه که می کاریم، درو می کنیم: نمونه ساعت گاندی

در برابر مثال های گاندی در این قسمت )عبور از اقیانوس، کاشتن بذر، سجده در برابر شیطان( مثال ساعت گاندی ) از قسمت دیگر( به 
صورت صریحتر نشان می دهد که چگونه ابزارها مطابقت  هدف را با کیفیت اخلاقی ای خاص تزریق می کند که باید در شرح و توصیفی که از 

هدف به دست می دهیم، منعکس گردد:
اگر من بخواهم ساعت شما را از شما به زور بگیرم، من می باید برای آن بجنگم؛ اگر من بخواهم ساعت شما را بخرم، می باید بهای آن را 
پرداخت کنم؛ اگر به عنوان هدیه می خواهم، می باید برای آن خواهش کنم.؛ و، مطابق وسیله ای که من به کار می بندم، ]این عناوین و توصیفات 
به کاربرده خواهند شد[ ساعت، مال دزدی شده است، مال من است، کمک است. بنابراین ما  از سه وسیله متفاوت  به سه نتیجه متفاوت می 

رسیم . آیا شما هنوز خواهید گفت که وسایل مهم نیستند.
   سوراج هند )قاعده داخلی هندی( فصل 1659
اشتباه بنیادین خواننده ناشناس، در این چشم انداز، یک اشتباه رایج - ولی تفسیر بیش از حد محدود - از آنچه هدف واقعی است، می باشد

ابزار معنوی تهذیب نفس، آن گونه که به نظر می آید نا محسوس است، لکن مستعد ترین وسیله برای انقلابی کردن محیط شخص و سست 
کردن غل و زنجیرهای بیرونی است. تهذیب نفس، با ظرافت و غیر محسوس کار می کند، این یک پروسه بی تنش است که از طریق آن غالبا 
می توان خط سیر یک پروسه طولانی را پیشاپیش دید که مستقیما به رهایی ختم می شود، مسیری مطمئن و سریع که هرگونه تلاش برای آن 

باز هم کم است. چیزی که تهذیب نیازمند آن است، ایمان است- کوهی تزلزل ناپذی چون ایمان که از دیار نیستی برق می زند. 
من بیشتر از آن که نگران جلوگیری از تحمیل رنج بر مردم خود باشم، نگران اینم که چطور می شود از وحشی گری طبیعت انسان جلوگیری 
کرد. می دانم مردمی که داوطلبانه بار دوره ای از رنج را بردوش می کشند خودشان و کل انسانیت را فرا برده و به تعالی می رساند.؛ لکن هم چنین 
می دانم که مردمی که در کوشش های مذبوحانه شان برای کسب پیروزی، در مورد مخالفان خود و یا استثمار ملل ضعیف و یا افراد ضعیف 
وحشی  شوند، نه  فقط خودشان را بلکه نوع بشر را نیز به پایین می کشند. جایی برای داشتن احساس خوب نه برای من و نه برای هیچ کسی 
دیگر نیست که  می بیند طبیعت انسانی به سوی منجلاب کشیده می شود. اگر همه ما فرزندان یک خداوند هستیم و در یک ذات ربوبی شریک 
و سهیم هستیم، ما باید در گناه هر شخص چه از گروه ما باشد و چه به نژاد دیگر تعلق داشته باشد، شریک باشیم. شما می توانید بفهمید که 

چگونه نارضایتی شدید بهترین حالت را در وجود هر انسان برمی انگیزاند. لذا من تعداد پرشمار دوستان خوب در میان انگلیسی ها دارم. 
روش مقاومت نرم و پسیف پاک ترین و مصون ترین روش است، چون اگر موجب و دلیل مقاومت حقیقت نداشت، تنها مقاومت گران متحمل 

رنج شده اند.
همه انسان ها برادراند، 81 - 107 60     

59. Hind Swaraj (Indian Home Rule) Chapter XVI
60. All Men Are Brothers, 81 - 107



33

جعبه 17 - وسایل و اهداف: بحث گسترده تر
بحث در مورد وسایل و اهداف غنی و پیچیده است لکن پیامدهای عظیم هم برای عقلانیت عملی و هم برای  اخلاق دارد. گاندی نقطه آغاز 
خود را از کتاب محبوب خودش، بهگود گیتا  ، متن مقدس هندو که گاندی بر آن شرح مفصل نوشته است )Desai, 1946(، اخذ کرده است. 

در اینجا قطعه‌ای از گیتا61 را به عنوان نمونه می آورم:
قصد و عزم بر خود عمل داشته باشید، نه بر ثمرات عمل؛ از توجه به جذابیت ثمرات و دلبستگی به بیعملی، اجتناب کنید! اعمال تان را در 
کمال رعایت نظم و انضباط، رهایی از دلبستگی ها، انجام دهید؛ نسبت به پیروزی و شکست بی تفاوت باشید - این آرامش، انضباط نامیده 

می شود.. )2. 47 - 58( 
هم چنین می توان عدم تأکید بر به دست آوردن هدف را  در اندیشه رواقی، بودایی، دائویی و هندویی مشاهده 
کرد.  برای مثال می توان مثال رواقی کمانگیر را از خطیب رومی سیسرو )قرن نخست پیش از میلاد( گرفت. 
کمانگیری ماهر را در نظر بگیرید که هدف را به دلیل توفان باد که قابل پیش بینی نبود گم می کند و نمی بیند. 
برحسب دیدگاه رواقی این ندیدن هدف نشان دهنده وجود ضعف و عدم مهارت در کمانگیر نیست، چون باد 
خارج از کنترل او بود. بلکه بازهم می گوییم او خوب اجرا کرده است )آموزش کافی، تمرکز خوب، و دیگر 
مظاهر و نشانه های مهارت( که تحت اختیار اوست، خوب بوده است، این همان  چیزی است که واقعا مهم است 
و تنها چیزی است که او باید دغدغه آن را داشته باشد. بنابراین، می توان گفت تا جایی می توان نا امید نشد و 
شادی به دست آورد که توقعات و تمایلات خود را از به دست آوردن اهداف بر گردانیم و معطوف به عملکرد 
خوب و کسب فضیلت کنیم. سنت های رواقی، بودایی، دائویی و هندویی، برای تعلیم و تربیت خویش و محقق 

ساختن این تغییر جهت، روش هایی از قبیل مدیتیشن و یوگا را انکشاف داده اند.     

جان دیویی  )1859 - 1952( فیلسوف پراگماتیست آمریکایی، فلسفه پیجیده ای را در مورد رابطه وسایل 
با اهداف انکشاف داده است و مدعی شده است که این دو به طور جدایی ناپذیر مقید به یکدیگراند. نخست، 
اهداف، به هدف دیگر رهنمون می گردد. نکته مهمتری که دیویی به آن اشاره می کند این است که فرد  به یک 
»هدف در چشم انداز62« خود  نیاز دارد تا پیش از هر اقدامی متناسب با آن وسایل را انتخاب کند. هدف به 
این معنا، پیشاپیش در وسیله نهفته است. مع هذا هم چنین وسیله هدف را از دو طریق تحت تأثیر خویش قرار 
می دهد:  )الف( در حین اتخاذ وسیله، شخص  اطلاعاتی جدید به دست می آورد که غالبا هدفی را که در پی 
تحقق آن می باشد، تغییر می دهد. )ب( ارزش هدف متکی است به هزینه ها و فوائد وسایل مورد نیاز برای تحقق 
آن. هدف، بریده از وسیله نیست؛ بلکه، هدف نقطه اوج پروسه ای است که به آن منتهی می شود. برای مثال یک 
مسابقه ورزشی را در نظر بگیرید. اگر کسی صرفا در بازی وقت را تلف کند و مستقیما برود اعلان کند که پیروز 
بوده است، بیمعنا خواهد بود. آنچه مطلوب بود صرفا هرگونه پیروزی نبود، بلکه یک پیروزی بود که شایسته 
و مستحق آن باشیم. به همین دلیل است کسی که بازی کرده است علی رغم باخت، به گونه ای لازم شایسته 
ارج گذاری و تقدیر است، برخلاف یک پیروزی ای که شخص و یا گروه شایسته و مستحق آن نبوده است. دیویی 

در نسبت دادن مقداری ارزش به پیروزی با تأکید بر وسیله، به نظر می رسد که همگام با گاندی تا حدودی با رواقیون و گیتا موافق بوده است.  
چرخش از اقدام عملی به اخلاق، که در عدم توافق میان گاندی و خواننده ناشناس دیده می شود، در عدم توافق میان مارتین لوترکینگ 
جنیور )1929 - 1965 ( و همکار فعال او در)جنبش( حقوق مدنی مالکولم ایکس )1925 - 1964( 

طنین انداز شده است. 
مالکولم در سخنرانی های خود شدیدا از جنگ علیه بیعدالتی » به هر وسیله لازم و ضروری« حمایت 

می کند )1964(. 
اما کینگ در برابر این دیدگاه استدلال می کند که »اهداف سازنده هرگز کمترین توجیه اخلاقی برای 
استعمال وسیله مخرب به دست نمی دهد، چون در تحلیل نهایی هدف از پیش  در وسیله موجود است« 

- که بسیار نزدیک به  نقطه نظر دیویی و گاندی است.   

61. Bhagavad Gita
62. end - in view

نیم تنه سیسرو، ساخته 
ز بماردس ربریو. خوسه لوئیز�

 cc BY.SA4.0 :شماره مجوز

تحت  تصویر   ،1902  ، دیوییی جان 
محدودیت مالکیت فکری نیست

ن لوتر کینگ و مالکولم ایکس  مارتین�
1964،  تصویر تحت محدودیت 

مالکیت فکری نیست

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bust_of_Cicero_(1st-cent._BC)_-_Palazzo_Nuovo_-_Musei_Capitolini_-_Rome_2016.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:John_Dewey_in_1902.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:MartinLutherKingMalcolmX.jpg


34

اختلاف مالکولم-کینگ به یک اختلاف نظربزرگتر میان دو تئوری اخلاقی عمده مربوط می شود. مطابق نظر فایده گرایان63 کلاسیک از قبیل 
فیلسوف بریتانیایی جرمی بنتام )1748 - 1832( و جان استوارت میل )1806 - 1873( عمل اخلاقی توسط اصل بیشترین خوشی تعیین 

می گردد، شعار آنان این است:  

»بیشترین خوشی برای بیشترین تعداد از مردم.« 

پیامدهای  به  کاملا  را  اخلاق  چون  است،  پیامدگرا64  نظریه  یک  این 
خاص )یعنی نتیجه، برآیند، ثمره و یا عاقبت( متکی می کند، یعنی این که 
عملی اخلاقی است که خوشی های حداکثری به بار بیاورد. به تعبیر عام و 
متداول، پیامدگرایی متضمن این است که »هدف وسیله را توجیه می کند.«

    
     در نقطه مقابل، وظیفه‌گرایان65 ، از قبیل فیلسوف آلمانی ایمانوئل کانت )1724 - 1804(، استدلال می کند که وظایف اخلاقی ای معین 
وجود دارند که مستقل از پیامدهای شان تعیین شده اند. برای مثال فرمول کانت درمورد انسانیت66 حکم 

می کند به این که
»به گونه ای عمل کنید که دارید با انسانیت در شخص خود و یا در شخص دیگر هم چون یک غایت 

نه  صرفا ابزار سروکار دارید.« )1998 ]1785[، 429(
برای توضیح این مدعا می توان قضیه مشهور برداشت عضو را به کار برد، فرض کنید شما خودتان را 
در وضعیتی دشوار یافتید که در آن تنها راه حفظ جان هفت نفر که هر کدام به صورت فوری و فوتی 
نیازمند چند عضو است و برای به دست آوردن این اعضا، نیاز است که اعضای یک شخص سالم را که 
نا خواسته تنها شخص سالم در میان  آنان است، از او جدا کنید. فرض می‌کنیم این هشت نفر در تمامی 
فاکتورهای مربوطه همه در یک سطح هستند )همه 8 نفر به تمام معنا برابر هستند، شما می دانید چگونه 
در خفا این کار را انجام دهید تا از نتایج منفی آن در مورد خودتان اجتناب کرده باشید و غیره(. چگونه 
می بود اگر همان یک نفر شما بودید؟ یا کسی که برای شما، از قبیل اعضای خانواده، اشخاص مهم دیگر 

و یا دوست نزدیک،  بسیار عزیز است؟
با کشتن این فرد ]و هدیه اعضای او به هفت نفر دیگر[ سرجمع میزان خوشی تولید شده به عنوان یک نتیجه معقول زیاد است: جان هفت نفر 
از مرگ حتمی به قیمت جان یک نفر نجات می یابند. لکن با این نفر همچون یک وسیله برای هدف فرد دیگر رفتار شده است که توسط فرمول 
انسانیت، ممنوع شده است. اما توجه داشته باشید که یک شیء کم اهمیت تری با ابزار بهتر می تواند عین همین نتیجه را به بار بیاورد )برای 
مثال یک اهداکننده که قبلا مرده باشد(. بر حسب این استدلال می بینیم که این وسیله است که تفاوت های اخلاقی به بار می آورد، نه نتیجه پایانی

در مورد این مثال چه فکر می کنید؟
 پیشنهاد شما در مورد نظریه اخلاقی صحیح  چیست؟ 

نتیجه گیری شما ، در صورت وجود، چه تأثیری بر بحث مالکولم - کینگ خواهد داشت؟
کدام نظریه اخلاقی ، از دو نظریه اخلاقی یادشده، سازگار است با ادعای گاندی در مورد وسایل و اهداف؟

63. utilitarianists
64. consequentialist
65. deontologists
66. Kant’s Formula of Humanity

استوارت میلجرمی بنتام

ایمانوئل کانت، مجوز: 
CCBY-AS3.0

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Works_of_Jeremy_Bentham_-_1843_-_Volume_1_-_Frontispiece.png
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Works_of_Jeremy_Bentham_-_1843_-_Volume_1_-_Frontispiece.png
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:JohnStuartMill.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Immanuel_Kant_001.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Immanuel_Kant_001.jpg


35

برای مشاهده پیشنهاد می شود:
Malcolm X. 1964. “By Any Means Necessary.” Oxford Union Debate. https://youtu.be/auWA7hMh5hc.

منابع برای مطالعه بیش تر:

The Bhagavad-Gita. 1900. Translated by Sir Edwin Arnold. Project Gutenberg.
https://www.gutenberg.org/files/2388/2388-h/2388-h.htm.

Waks, Leonard J. “The Means-Ends Continuum and the Reconciliation of Science and Art in the Later Works
of John Dewey.” Transactions of the Charles S. Peirce Society, Vol. 35, No. 3 (Summer 1999), 595-611.

Gronholz, Shane. 2014. “Consequentialism.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000wordphi-
losophy.com/2014/05/15/introduction-to-consequentialism/.

Chapman, Andrew. 2014. “Deontology: Kantian Ethics.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. 
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/09/introduction-to-deontology-kantian-ethics/.

https://youtu.be/auWA7hMh5hc
https://www.gutenberg.org/files/2388/2388-h/2388-h.htm
https://1000wordphilosophy.com/2014/05/15/introduction-to-consequentialism/
https://1000wordphilosophy.com/2014/05/15/introduction-to-consequentialism/
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/09/introduction-to-deontology-kantian-ethics/


36

 فصل ۹. اعتراف کردن و آموختن از اشتباهات: اشتباه محاسباتی هیمالیایی
تقریبا بلافاصله بعد از میتینگ احمدآباد من به نادیاد رفتم. در آنجا بود که برای نخستین بار اصطلاح »اشتباه محاسباتی هیمالیایی78« را 
که بعد از آن این گونه به صورت گسترده کاربرد آن متداول شد، به کار بردم. حتی در احمد آباد جایی که این درک برایم پیدا شد، درک مبهمی 
از اشتباه خود داشتم. لکن وقتی به »نادیاد« رسیدم و وضعیت جاری را در آنجا دیدم و گزارش ها را در مورد تعداد بزرگ از مردم ناحیه 
»خیدا« که بازداشت شده بودند شنیدم، ناگهان بر من منکشف شد که من در فراخواندن مردم در خیدا و جاهای دیگر به راه اندازی نافرمانی 
مدنی پیش از موعد و به صورت نپخته، مرتکب خطای فاحش شده ام، داشتم در یک میتینگ عمومی سخنرانی می کردم. اعتراف من باعث شد 
که شدیدا مورد تمسخر قرار گیرم. لکن بابت آن اعتراف هرگز پشیمان و متأسف نشدم. زیرا من همیشه بر این باور بوده ا م فقط در صورتی 
شخص می تواند در مورد خود و دیگری آن هم به صورت تقریبی و نسبی به قضاوت درست دست یابد که اشتباه خود را با عدسی محدب، 
ببیند و در مورد اشتباه دیگران عدسی را معکوس ]عدسی مقعر[ کند. من معتقدم که برسات یاگراهی ]کنشگر متعهد به سات یاگ راها[ لازم و 

واجب است که این قاعده را وجدانا دقیق رعایت کند.

اکنون اجازه دهید ببینیم اشتباه محاسباتی هیمالیایی چه بوده است. کسی شایسته اجرای نافرمانی مدنی است که پیش از آن بر اطاعت 
محترمانه و آزادنه از قوانین دولت فراخوانده باشد. در اغلب موارد از چنین قوانینی به دلیل ترس از مجازات ، اطاعت می کنیم و این ترس، 
موجب می شود که این قوانین بدون التزام به اصل اخلاقی ای، رعایت شوند. برای مثال، یک مرد صادق و محترم به آسانی اقدام به سرقت 
نمی کند، چه علیه سرقت قانون وجود داشته باشد و یا وجود نداشته باشد، لکن همین آدم از عدم رعایت قانون چراغ پیش روی دو چرخه اش، 
بعد از تاریک شدن هوا، پشیمان نمی شود. واقعا نمی دانیم که او حاضر به قبول مشوره دوستانه است که به او گفته شود که در رعایت این قاون 
نیز مانند مورد سرقت حساس باشد، یا نه. لکن او هرگونه قاعده الزام آور از این سنخ را، تنها در صورتی که نقض آن موجب پیگرد کیفری 
شود، رعایت خواهد کرد. لکن این گونه همراهی با قانون، از سنخ اطاعت ارادی و خودجوش که از لازمه و شأن یک سات یاگ راهی )رهرو 
طریقت سات یاگ راها( است، نیست. سات یاگ راهی از قوانین جامعه به این دلیل آگاهانه و منبعث از اراده آزاد خود پیروی می کند که وظیفه 
مقدس خود می داند که آن گونه عمل کند. فقط زمانی که یک شخص از قانون جامعه این گونه و به این نحو به دقت اطاعت کرد، می توان گفت 
در جایگاهی است که قضاوت کند که کدام قواعد مشخص خوب و عادلانه‌اند و کدامها غیر عادلانه و غیر منصفانه اند. تنها در این حالت است 
که حق نافرمانی مدنی از قوانین مشخص و معین تحت شرایط معین و به خوبی تعریف شده، رخ می نماید. اشتباه من در این بود که نتوانسته 
بودم این محدودیت ضروری را رعایت کنم. من مردم را پیش از آن که آنان صفات لازم را برای نافرمانی مدنی کسب کنند، آنان را به نافرمانی 
مدنی فراخوانده بودم. این اشتباه به نظر من در حد هیمالیا بود. به سرعت وارد ناحیه خیدا Kheda شدم، تمامی خاطرات قدیمی مبارزات 
سات یاگ راها در خیدا در ذهنم زنده شدند و من در شگفت بودم از اینکه چرا چیزی را با این بداهت و وضوح درک نکرده بودم. به خوبی 
درک کردم که پیش از اینکه مردم را برای نافرمانی مدنی دعوت کنیم، آنها باید به صورت واضح لوازم عمیق تر آن را فهم کنند. لذا پیش از 
آغاز مجدد نافرمانی مدنی در مقیاس وسیع، گروهی از داوطلبان پاکدل و آزموده شده ایجاد شوند که به صورت روشن، شرایط محدود کننده 
سات یاگ راها را بدانند. آن ها بتوانند این محدودیت ها و قیودات را برای مردم توضیح دهند و آن ها را با مراقبت و هوشیاری تمام عیار در 

صراط مستقیم نگهدارند.



37

جعبه 18 - شرایط کلاسیک راولزی در مورد نافرمانی مدنی

جان رالز67 )1921- 2002( فیلسوف اخلاق و سیاست آمریکایی در کتاب تأثیرگذار خویش، 
نظریه‌ای در باب عدالت68 )1971( شرایطی را در باب نافرمانی مدنی مطرح کرده است که اکنون برای 

اینکه یک نافرمانی مدنی به لحاظ اخلاقی قابل قبول به حساب آید، رعایت آن ها لازم شمرده می شوند. 
دانشوران فلسفه کاندیس دلماس و کیمبرلی براونلی، در مقاله مشترک شان تحت عنوان »نافرمانی 

مدنی« دائره المعارف فلسفه استنفورد، شرایط مورد نظر رالز را چنین خلاصه کرده است:
مدنی عمومی،  نافرمانی  است،  پذیرفته شده  به صورت گسترده  که عمدتا  توضیحی  و  بر طبق شرح 
خشونت پرهیز و نقض قانون به دلیل وجدان اخلاقی است که به هدف ایجاد تغییر قانون و یا سیاست های 
حکومت انجام می شود )رالز، ۱۹۹۹، ۳۲۰(. بر طبق این شرح، کسانی که درگیر در نافرمانی مدنی اند، در 
مرز وفاداری به قانون عمل می کند، احترام عمومی به دستگاه قانون دارد و می خواهد پیامدهای قانونی 
اعمالشان را به عنوان شاهدی بر وفاداری شان به حاکمیت قانون، بپذیرند. نافرمانی مدنی، جایگاه خود را 
در مرز وفاداری به قانون قرار می دهد، یعنی از این دیدگاه، در میانه اعتراض قانونی از یک سو و امتناع 

از اطاعت قانون بر اساس وجدان اخلاقی، عمل انقلابی از سوی دیگر، جای می گیرد. )۲۰۲۱(
       

توجه کنید به نقاط مشابهت این دیدگاه با موضع گاندی در باب نافرمانی مدنی، مخالفت گاندی با انارشیسم تولستوی و تقابلی که میان 
نافرمانی مدنی و دیگر صور مقاومت وجود دارد.

با ذهن مملو از این افکار به بمبئی/ مومبای69 رسیدم، گروهی از سات‌یاگراهی های داوطلب از طریق انجمن ساتیاگراها ]ساتیاگراها سابها؛ 
مجمع نمایندگان مردمی که پایبند به ساتیاگراها اند( در آنجا و با کمک آنان کار آموزش مردم در مورد معنا و اهمیت درونی ساتیاگراها آغاز 

گردید. این کار عمدتا با انتشار جزوه هایی که دارای ویژگی آموزشی در ارتباط به موضوع بود، انجام شد.
لکن در حالی که این کار داشت انجام می شد، من می توانستم ببینم که علاقه مند ساختن مردم به سویه صلح آمیز سات یاگ راها وظیفه مشکل 
است. داوطلبان/ رضاکاران نتوانستند به تعداد زیاد ثبت نام نکردند. و نه تمامی کسانی که ثبت نام کرده بودند توانستند آموزش منظم ببینند. با 
گذشت روزها به جای اینکه تعداد افراد تازه نفس افزایش یابد شروع کرد به تدریج به کم شدن. من فهمیدم که پیشرفت آموزش در نافرمانی 

با آن سرعت که در آغاز انتظار داشتم، به پیش نمیرود.
  زندگینامه خودنوشت، فصل 33  

منابع برای مطالعه بیش تر:
Delmas, Candice, and Kimberley Brownlee. 2021. “Civil Disobedience.” The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://
plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/.

برای گوش دادن:
Killoren, David, and Richard Rowland, producers. 2019. “Uncivil Disobedience.” Hi-Phi Nation, Season 3, Episode 8. 
https://hiphination.org/season-3-episodes/s3-episode-8-uncivil-disobedience/.

67. Jhon Rawls
68. A Theory Justice
69.Bombay

جان رالز 1971 ، تصویر 
تحت محدودیت مالکیت 

فکری نیست

https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/
https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/
https://hiphination.org/season-3-episodes/s3-episode-8-uncivil-disobedience/


38

  فصل ۱۰. یک رهبرد فعال: از برنامه های ایجادکننده بن بست/بازدارنده، به برنامه های سازنده
این متن تقریبا متن تجدید نظرشده از برنامه سازنده70 است که برای بار نخست در سال ۱۹۴۱ نوشتم ]در حین مسافرت داخل قطار برای 
ایراد سخنرانی در کنگره ملی هند نوشتم[. مطالب گنجانیده شده چندان نظم و ترتیب نداشت مخصوصا به ترتیب اهمیت نبود. وقتی که خواننده 
در مییابد که موضوعی خاص که در ذات خود در چارچوب ]برنامه دستیابی[ به استقلال مهم است، در این برنامه دیده نمیشود، باید بداند که 
حذف آن عمدی نبوده است. و بدون تردید در فهرست من بیفزاید و به من اطلاع دهد. فهرست من به نشانه جامع بودن چاپ نشده است، بلکه 

صرفا برای ارایه نمونه و مثال است. خواننده ممکن است چندین برابر موارد مهم را بیاید و بیفزاید.
خوانندگان، اعم از استخدام شوندگان و داوطلبان/ رضاکاران و یا سایرین، یقینا درک خواهند کرد که برنامه سازنده، راه صادقانه و غیر 
خشونت آمیز Proona Swaraj ]استقلال کامل[ است. دستآورد مهم آن استقلال کامل است. تصور کنید تمامی چهل کرور )۱ کرور = ۱۰ 
ملیون ( مردم خودشان را با کل برنامه سازنده که برای ساختن ملت از پایین ترین به بالا طراحی شده است وفق داده و مشغول شوند، آیا کسی 
می تواند در این گزاره مناقشه کند که این سطح از اشتغال در یک برنامه سازنده به معنای استقلال کامل به تمامی معانی آن به شمول رهایی 
از سلطه خارجی است؟ وقتی که منتقدان بر این گزاره می خندند، مرادشان این است که چهل کرور از مردم هرگز با هم در جهت تلاش برای 
تحقق این برنامه عمل نمی کنند. بدون شک، این تمسخر یک حقیقت غیر قابل اغماض را بیان می کند. لکن جواب من این است، با این وجود 
برنامه، بازهم شایسته تلاش و کوشش است. با داشتن اراده جدی و قاطع از طرف گروهی از کارگران جدی، این برنامه مانند هر برنامه دیگر 

و بیشتر از اغلب آنان، عملی و قابل اجراست. به هرحال، من جایگزینی برای آن در یک مبارزه عاری از خشونت، ندارم.
نافرمانی مدنی، عمومی و فردی، کمکی است به تلاش های سازنده و جایگزینی کامل، برای شورش مسلحانه است. آموزش برای نافرمانی 
به همان اندازه لازم و ضرور است که برای شورش مسلحانه. فقط روش ها متفاوت اند. عمل در هر مورد فقط وقتی به وقوع می پیوندد که 

مناسبت تقاضا کند. تقاضای مناسبت در مورد نافرمانی مدنی، وجود و اجرای برنامه های سازنده است.
لذا، کارگران هرگز در پی مقاومت مدنی نمی باشند. آنان خودشان را در هر تلاشی که جهت شکست دادن برنامه سازنده به عمل می آیند 
حاضر و آماده نگه می دارند. از مطالعه یک یا دو نمونه توضیحی معلوم خواهد شد که در کجا پیشنهاد شوند و در کجا پیشنهاد نشوند. ما 
می دانیم پیمان های سیاسی، وجود داشته است و می توانند وجود داشته باشند، لکن دوستی شخصی با افراد قابل جلوگیری نیست. این گونه 
توسط  می تواند  بافت[  ]پارچه دست   Khadi انحصار  این،  مانند  باشند.  سیاسی  پیمان  پایه های  باید  اصیل،  و  غیر خودخواهانه  دوستی ها، 
حکومت شکستانده شود لکن هیچ قدرتی نمی تواند ساخت و استفاده فردی از Khadi را شکست دهد. تولید و استعمال Khadi باید بر مردم 
تحمیل نشود. لکن این کار توسط خود آن ها آگاهانه و با کمال میل توسط آن ها به عنوان یکی از موارد نهضت استقلال پذیرفته شوند. این 
برنامه فقط می تواند از طریق روستاها به عنوان واحدهای کوچک اجرا و عملی گردد. حتی پیشاهنگان در چنین برنامه هایی می توانند، سد راه 
شوند. پس آنها باید از آتش رنج در سراسر جهان عبور کنند. Swaraj ]استقلالی [ بدون تحمل رنج وجود ندارد. در خشونت، حقیقت نخستین و 
بزرگترین رنجور است که آسیب می بیند؛ در عدم خشونت حقیقت همیشه پیروز است. به علاوه، اعضای تشکیل دهنده حکومت نباید به عنوان 
دشمن تلقی گردند. داشتن چنین تلقی از آنان در تضاد با روح خشونت پرهیزی است. ما باید صفوف مان جدا باشند لکن به عنوان دوستان.

70. Constructive Program



39

جعبه ۱۹- زنجیره مفهومی
Dharmaf→ Swadharma → Swadeshi→ برنامه سازنده از طریق پارچه دست بافت →

وظیفه  آن  معانی  از  یکی  می کنیم،  شروع    Dharma هندویی  مفهوم  از  می شوند.  عمل  وارد  وصل  نقطه  این  در  مفاهیم  از  خانوادهای 
اخلاقی است. گاندی می پذیرد که وظیفه اخلاقی فرد وابسته به وضعیت فرد )زمان، وضعیت و جایگاه اجتماعی( اوست. Svadharma )و یا 
swadharma ( بر وظایفی اختصاصی شخصی معین  دلالت میکند )بر خلاف Dharma  که دال بر وظیفه دیگری است(. در اینجا گاندی از 
گیتا نقل قول می‌کند: »بهتر است در انجام وظیفه خویش و یا svadharma  ، paradharma   و یا وظیفه دیگر که مملو از خطر است، تا حد 

.)Yeravda Mandir قبول مرگ تلاش باید کرد« )از

دو جمله بعد، گاندی swadeshi را به عنوان »swadharma بر محیط مستقیم شخص اطلاق می کند.« در جایی دیگر او صریحتر مشخص 
می کند: »swadeshi   روحیه ای است در ما که ما را به استفاده و خدمت به محیط مستقیم اطراف مان محدود می کند و مانع از استفاده دیگران 
که از آن محیط نیستند می‌شوند.« )انجیل swadeshi( این یک حکم به محل گرایی71 است، اصول سیاسی و اقتصادی که به منابع محلی اولویت 

می دهد مبتنی است بر یک توجیه چهار گانه که عبارتند از:  

اجتناب از مداخله گری در جوامع و ملل دیگر.
استفاده مؤثر تر از منابع )چون انتقال مردم و کالاها پرهزینه است.(

عمل به وظایف خود در جهت پیروی اعضای یک جامعه و یا ملت به هدف کسب خود کفایی و استقلال.
عدم همکاری اقتصادی با سرکوبگران که برای ارایه خدمات به منافع خودشان، متکی و وابسته به صنایع محلیاند)برای مثال، فروشگاه ها و 

کارخانه های بریتانیایی لباس در هند(. 

  swaraj مکان بهینه را برای تمرکز برنامه سازنده به گونه ای که برای بهبود swadeshi :ما اکنون می‌توانیم حلقه مفهومی را تکمیل کنیم
بهترین گزینه باشد، مشخص می کند، که برای هند پارچه های دست بافت است، چون از جایگاه محوری در اقتصاد هند برخوردار است. از این 
رو، چرخ نخ ریسی72 نماد نهضت هند شد و khadi ]پارچه‌های دست بافت[ یونیفرم نهضت گردید. این نکته رمز عکس های فراوان از گاندی 
را که دارد Khadi  خود را می پوشد، آشکار می کند )پس از کنار گذاشتن کت و شلوار بریتانیایی اش، که در طی سالهای اولیه دانشجویی و 

کارآموزی وکالت خویش میپوشید( غالبا در حال کار با چرخ نخ ریسی بود، حتی در حالیکه داشت مصاحبه می کرد.  

این عکس از ویکی میدیا گرفته شده و تحت قانون مالکیت فکری قرار ندارد.

71.localism
72.spinning wheel

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Gandhi_spinning.jpg


40

اگر این ملاحظات مقدماتی برای  خواننده خوب مفهوم شود، درخواهد یافت که برنامه سازنده مملو از فایده عمیق است. این باید به عنوان 
یک پلاتفرم اعلام شده و پالیسی پرجاذبه، درک و فهم شود در این صورت یقینا مهمتر و مفیدتر خواهد بود.... اجازه دهید اکنون این مطالب 

را بررسی کنیم.
»برنامه سازنده: معنا و مکان آن« پیشگفتار و نکات مقدماتی

جعبه 20 - 18 نکته برنامه سازنده
نافرمانی مدنی، مقاومت غیر فعال، و دیگر اشکال عدم همکاری( قرار  بازدارنده73  برنامه  نقطه مقابل  برنامه سازنده )CP( را در  گاندی 
می دهد. بسیاری ها امروزه این بعد از فلسفه گاندی )یعنی تاکید بر برنامه سازنده( را علی رغم هشدار صریح و مؤکد وی،  نادیده می گیرند. 
»برای خواننده باید روشن باشد که نافرمانی مدنی در چارچوب ]برنامه کسب[ استقلال بدون همکاری ملیون ها انسان در یک تلاش سازنده 
]برنامه سازنده[ صرفا جسارت محض است و بدتر از بیفایدگی است.« در واقع جزوه او با  تقویت این احساس خاتمه می یابد: »از نگاه من 

اجرای نافرمانی مدنی بدون برنامه سازنده مانند دست فلج  است که تلاش می کند یک قاشق را بلند کند.«
با توجه به آنچه گفته شد، تعجب ندارد که برنامه سازنده به تدریج از چهار نکته در خلال چند دهه رشد می کند و به یک فهرست 18 فقره ای می رسد. 
فقره های داخل فهرست، زمینه هایی اند که مطابق توضیح گاندی، ساختار اجتماعی- اقتصادی هند در آن زمینه ها نیاز شدید به بهبود دارند. گاندی چشم 
انداز خود را در مورد هریک در جزوه توضیح داده و به عنوان یک پیشنهاد به کنگره، ارایه  می کند. در حالی که در این جا این مجال وجود ندارد که آنها 

را جداگانه مورد بحث قرار دهیم، لکن خود فهرست می تواند برای شما یک ایده دهد:
	1 وحدت جماعتی74 .
	2 از میان برداشتن عنوان طبقه اجتماعی نجس .
	3 ممنوعیت.
	4 . )khadi( خدی
	5 صنایع روستایی دیگر.
	6 بهداشت روستا.
	7 آموزش جدید و پایه.
	8 آموزش بزرگسالان.
	9 زنان.

.	10  آموزش درمان و بهداشت
.	11 زبانهای محلی/ استانی
.	12 زبان ملی
.	13 نابرابری اقتصادی
.	14  Kisans  ]کارگران مزارع  و دهقانان[
.	15 کارگر
.	16 Advisis]قبیله‌ای در هند که فکر میکنند بومی‌اند[
.	17 جذامی‌ها
.	18 دانشجویان و دانش‌آموزان

منابع برای مطالعه بیش تر:
Gandhi, M. K. 1945 [1941]. “Constructive Programme: Its Meaning and Place.” The Navajivan Trust. https://www.jmu.
edu/gandhicenter/wm_library/gandhiana-constprog.pdf.

Gandhi, M. K. 1932. “Swadeshi.” Chapter 16 in From Yeravda Mandir: Ashram Observances. Trans. Valji Govindji Desai. 
The Navajivan Trust.

73.obstructive program
، یهود، هندو و غریر هندو باشد، و هویت  774 مراد گاندی از این وحدت وحدت خدشه ناپذیر قلبیی است که در آن هر عضو کنگره میبایست در شخص خود  هندو، مسلمان، مسیحی، زردشتیی
ام را که برای ایمان خود قائل است، برای سایر  ن همان احرتر وان ادیان گوناگون داشته باشد. او عین� خود را با هریک از ملیونها هندوستاینی یکی  بداند و دوستیی شخصی کلتیو با هر شخص از پریر

    )M.K. Gandhi, Constructive Programme, Chapter one , Communal Unity ( .ایمانها قائل باشد

https://www.jmu.edu/gandhicenter/wm_library/gandhiana-constprog.pdf
https://www.jmu.edu/gandhicenter/wm_library/gandhiana-constprog.pdf


41

 فصل ۱۱. دلیلی بر خوش بینی: قانون عشق
  من دریافتم که زندگی در میان ویرانی ادامه می یابد و از این رو، می باید قانونی برتر از ویرانگری وجود داشته باشد. تنها تحت این قانون 
جامعه ای خوب سازمان یافته قابل تحقق خواهد بود و زندگی شایسته زیستن. و اگر این قانون، قانون زندگی75 باشد، ما باید آن را در زندگی 
روزانه خویش عملی کنیم.  هر جایی که نزاع  هست، هرجایی که شما هستید با یک مخالف خود مقابل می شوید، می توانید او را با عشق 
فتح کنید. به شکل خام من این قانون را در زندگی خود به کار گرفته ام. این بدان معنا نیست که تمامی مشکلات من حل شده باشند. لکن 
من دریافته‌ام که این قانون عشق76 در حدی کارگشا بوده است که قانون ویرانگری77 هرگز نبوده است. در هند ما یک جلوه چشم گیر از به 
کارگیری این قانون را تا جایی که ممکن بوده است در مقیاس وسیع داشته ایم. لذا من ادعا نمی کنم که عدم خشونت لزوما در جان سیصد ملیون 
رسوخ کرده است، لکن می توانم ادعا کنم که عدم خشونت عمیق تر از هرگونه پیام دیگر، به طورباورنکردنی بدون این که زمانی زیاد در ترویج 
آن صرف شده باشد، در جان شان نفوذ کرده است. ما همه به یک شکل، خشونت پرهیز نبوده ایم. علی رغم آن، از شما می خواهم تصور کنید 

چگونه می بود که اگر کشور این پیشرفت ظاهری از قدرت محافظت کننده عدم خشونت را نمی داشت. 

برای کسب وضعیت ذهنی عدم خشونت نیازمند کورس آموزشی جدی و منصفانه هستیم. در زندگی روزانه ممکن است روندی از نظم 
موجود باشد، هرچند ممکن است کسی آن را دوست نداشته باشد، برای مثال، مانند زندگی یک سرباز. لکن من موافقم بدون وجود همکاری 
رضایت مندانه ذهنی، رعایت و احترام ظاهری محض، فقط یک نقاب است که هم به خود شخص و هم به دیگران آسیب می زند.  تنها در 
صورتی به وضعیت کامل و ایده آل می رسیم که ذهن، بدن و گفتار در هماهنگی مناسب با یکدیگر قرار گیرند. لکن این همیشه موردی از 
نزاع ذهنی شدید است. این بدان معنا نیست که برای مثال من نمی توانم خشم خودم را کنترل کنم، بلکه همیشه من موفق بوده ام که احساسات 

خودم را تحت کنترل داشته باشم. 

جعبه 21 - تمثیل باد و خورشید: نلسون ماندلا در مورد خشم
وقتی که از نلسون ماندلا)1917 - 2013( که نخستین رئیس جمهور آفریقای جنوبی در سال 1994 بعد از کمک به ختم اپارتاید در سال 
1990 بود، در مورد خشم سؤال می‌شد در جواب تمثیل ذیل را بیان می‌کرد )این تمثیل به شکل دیالوگ در این لینک بازخوانی شده است: 
https://www.advance-africa.com/the-wind-and-sun.html.)

یک روز پاییزی بود. باد و خورشید با هم بحث می کردند.
باد با غرور گفت »من قوی تر از تو هستم.«
خورشید با لحن ملایم گفت: »نه، تو نیستی«

درست در همان زمان، آنان رهگذری را دیدند که خود را در پتو پیچیده است از آن عبور می کند. 
باد گفت » هرکه پتو را از رهگذر جدا کند قوی تر است. شما موافقید؟«

خورشید جواب داد »بلی. شما نخست امتحان کنید.«
باد شروع کرد به وزیدن. رهگذر پتوی خود را دور خود پیچاند. او شدیدتر وزید. رهگذر پتوی 

خود را محکم تر گرفت. او باز هم شدیدتر وزید.
رهگذر بازهم پتوی خود را محکمتر نگه داشت. هرچه باد بر شدت وزیدن خود افزود رهگذر 

پتوی خود را محکم و محکم تر کرد . باد شکست خورد. 
نوبت به خورشید رسید. خورشید به آرامی به سوی رهگذر تبسم کرد. رهگذر  دستان خود را 

که محکم پتو را گرفته بود، سست کرد.
خورشید به گرمی تبسم کرد. رهگذر احساس گرما کرد و به زودی پتو را در آورد.

اعلان شد که خورشید قوی تر است.

75. Law of life
76.Law of love 
77. Law of destruction

ن دی. سی.  ماندلا در واشنگ�تن
1994، ویکی مدیا شماره 

2.0 cc by-sa :مجوز

https://www.advance-africa.com/the-wind-and-sun.html
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nelson_Mandela_1994.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nelson_Mandela_1994.jpg


42

نتیجه هر چه باشد همیشه در من یک مبارزه وجدانی در پیروی از قانون عدم خشونت به صورت لاینقطع و از روی اراده، وجود دارد. چنین 
مبارزه ای، باعث می شود که شخص برای آنکه قوی تر شود. عدم خشونت یک اسلحه  قوی است. در ضعف، ممکن است به آسانی ریا و دو 
رویی خانه کند. ترس و عشق دو اصطلاح متضاد اند. عشق در پیمودن راه، خظر پذیر بوده و نسبت به این که در ازای آن چه به دست خواهد 
آورد بی اعتناست. عشق سبب می شود همان گونه که شخص با خود آرام نباشد، در جهان نیز آرام نباشد تا این که در نهایت بر تمامی احساسات 
دیگر مسلط شود. تجربه روزانه من، مانند تجربه کسانی با من کار می کنند، این است هر گونه مشکل حل اش آسان می گردد اگر ما ملزم و مقید 
باشیم که مطابق قانون حقیقت و عدم خشونت که قانون زندگی اند، عمل کنیم. زیرا حقیقت و عدم خشونت، از نگاه من، دو روی یک سکه اند

قانون عشق، کار خواهد داد، درست همان گونه که قانون جاذبه کار می کند، چه ما بپذیریم و چه نپذیریم. همان گونه که یک دانشمند با 
به کاربردن قانون متنوع طبیعت کارهای شگفت آوری انجام خواهد داد، هم چنین شخصی که قانون عشق را با دقت علمی به کار می برد، 
می تواند شگفتی های بزرگتری را انجام دهد. چون نیروی عدم خشونت به صورت لایتناهی فوق العاده تر و ظریف تر از نیروهای طبیعت، از قبیل 
الکتریسیته، است. کسانی که برای ما قانون عشق را کشف کرده اند نسبت به هر دانشمند مدرن دیگر،  دانشمند بزرگتر بوده اند. جز این که این 
کشفیات به اندازه کافی کاویده نشده اند، لذا برای هرکسی میسر نیست که کارکردهای آن را ببیند. چنین چیزی به هر حال یک رؤیا )بصیرت و 
اکتشاف درونی( است و اگر چنین باشد، من مطابق آن کار می کنم. به هر اندازه که مطابق این قانون بیشتر کار می کنم، لذت بیشتر در زندگی، 
از سنخ لذت در این جهان، احساس می کنم. به من آرامش می دهد معنای اسرار طبیعت را برای من آشکار می کند که من توان توصیف آن ها 

را ندارم. 
صدای ملت، بخش دوم



43

جعبه 22 - عشق در لوله ای تفنگ؟
آیا توسل به عشق در مقابله با نفرت و خشونت، آرزواندیشی خام است؟ شاید. و شاید هم نه. نظریه پردازان عدم خشونت با این چالش 
عادت کرده اند که گفته می شود مقاومت عاری از خشونت در انواع معینی از موارد که در آن ها خشونت به طور موفقیت آمیز استعمال می شوند، 
کار نمی دهد. یک جواب این است که موارد استثنایی و نادر سبب رد و ابطال  یک قاعده کلی نمی شود، و ما نباید بر استثناها تمرکز کنیم 
)Fiala2014(. جواب دوم این است که بر روش های خشونت پرهیز، با قطع نظر از نتیجه نهایی، تأکید می شود )به خاطر بیاورید بحث قبلی ای 
که در مورد رابطه وسیله و هدف داشتیم(. جواب سوم تلاش می کند از مؤثریت مقاومت عاری از خشونت حتی در موارد شدیدا حاد دفاع کند

چالش  جواب سوم این است که اگر خشونت واقعا در موردی خاص استفاده می شد، در این صورت تشخیص این که در چنین حالتی چه 
چیز کار می داد و یا کار نمی داد و روش بدیل امتحان می شد، صرفا یک حدس و گمان نظری است. این همان چیزی است که فلاسفه وضعیت 
خلاف واقع78 می نامند )وضعیتی مخالف و متضاد با آنچه در واقع رخ داده است(. بررسی وضعیت خلاف واقع کار پیش پا افتاده و آسان نیست، 
زیرا هیچ روشی وجود ندارد  که تضمین کند - خشونت و یا مقاومت عاری خشونت- در هر مورد کار می دهد. اما کنث ای.  بولدینگ79 در 

کتاب صلح پایدار80 )1978( خود برای حل این مسئله اصلی را پیشنهاد می کند )93(

قانون نخست بولدینگ
»هرچیزی که وجود دارد، ممکن است«

* این اندیشه از این قرار است که در زندگی واقعی مواردی را بیابیم که  مشابه با مورد محل نزاع باشد  و در آن‌ها مقاومت عاری خشونت موفق 	
بوده است. در این صورت مطابق قانون نخست بولدینگ، از آنجایی که مقاومت عاری از خشونت واقعا در مورد مشابه موفق بوده است، برای 
مقاومت عاری از خشونت ممکن است که در مورد محل نزاع نیز موفق باشد. اگر چنین است، در این صورت وظیفه خشونت پرهیزان ساده و 
آسان می‌گردد، زیرا تاریخ مملو از نمونه‌هایی است که در آن‌ها عشق در مسیر خود در جایی که احتمال موفقیت آن به شدت ضعیف بوده است، 

خشونت را متوقف کرده است:
* داستان انتوینیت توف را ملاحظه کنید که او توانست از یک کشتارجمعی در یک مکتب با گفتن یک »من تو را دوست دارم« جلوگیری کند:	

https://www.opendemocracy.net/en/transformation/love-barrel-of-gun/.
* و یا داستان لندا و پتر بیهل را مطالعه کنید که دخترشان امی در دوره اپارتاید بیرحمانه کشته شده بود، چگونه توانستند با عفو قاتل زندگی او را 	

کاملا متحول کند:
https//www.theforgivenessproject.com/stories-library//linda-biehl-easy-nofemela/.

* و یا داستان دیریک بلاک نئونازی سابق را مطالعه کنید که در پی رفتار خوب آشنایان یهودی خویش تغییر عقیده داد و فعال ضد نازی شد:	
https//www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/15/10/2016/ed5f906a8-f3b-d50061aa9fae.
story.html.

* و یا دارلی دیویس آمریکایی افریقایی تبار که توانست عقیده دو صد نفر از اعضای سازمان سری ضد سیاه‌پوستان آمریکا را  از طریق بحث و 	
گفت‌.گو و دوست شدن با آنان، تغییر دهد:

https://www.theguardian.com/music/2020/mar/18/darly-davis-black-musician-who-converts-ku-klux-klan-members.
* و یا داستان‌های فراموش شده از مقاومت‌های عاری از خشونت موفق علیه نازی‌ها از قبیل مقاومت دنمارکی‌ها علیه اشغال )بنگرید به نیروی 	

قدرتمندتر، بخش 1، اپیزود 3( و اعتراض در بازداشت‌گاه روزن اشتراسه در سال 1943 )بنگرید به: 
Stoltzfus’s Resistance of the Heart: intermarriage and the Rosenstrasse  Protest in Nazi Germany).
البته اغلب انسان ها در چنین مواردی به طوری غریزی »به جنگ و یا فرار« متوسل خواهند شد - و غالبا با نتایج بسیار متفاوت(. لکن 

ملاحظه کنید یک آزمایش فکری را )یک آزمایش در آزمایشگاه ذهن(:
اگر ما به عنوان یک جامعه، شروع می کردیم به گفت وگو در باب این داستان های متنوع به عنوان مؤلفه های معیار آموزش عمومی، چه رخ 
می‌داد؟ اگر اخبار عدم خشونت ]Nonviolence News[  جریان مسلط رسانه ای می شد، چه رخ می داد؟ و چه می شد اگر ما این درس ها را 

در مقیاس وسیع برگزار می کردیم؟

78. counterfactual situation
79.Kenneth E. Boulding
80.Stable Peace. 

https://www.opendemocracy.net/en/transformation/love-barrel-of-gun/
http://https//www.theforgivenessproject.com/stories-library//linda-biehl-easy-nofemela/
http://https//www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-d50061aa9fae.story.html.

http://https//www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-d50061aa9fae.story.html.

https://www.theguardian.com/music/2020/mar/18/darly-davis-black-musician-who-converts-ku-klux-klan-members


44

پیشنهاد برای دیدن:
Ornstein, Matthew, dir. 2016. Accidental Courtesy: Daryl Davis, Race & America. York, Steve, director. 1999. A Force More 
Powerful, Part II: Denmark / Poland /Chile.
https://youtu.be/cM695veBSUU.

برای مطالعه بیش تر:
Nussbaum, Martha C. 2016. “Beyond Anger.” Aeon. https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-
ought- to-think-harder-about-than-anger.
Nagler, Michael N. 2013. “Love at the Barrel of a Gun.” openDemocracy. https://www.opendemocracy.net/en/
transformation/love-at-barrel-of-gun/.

Bartkowski, Maciej. 2016. “Nonviolent Strategies to Defeat Totalitarians Such as ISIS.” openDemocracy. https://www.
opendemocracy.net/en/nonviolent-strategies-to-defeat-totalitarians-such-as-isis/.

Johansen, Jorgen. 2010. “Hitler and the Challenge of Non-Violence.” openDemocracy. https://www.opendemocra-
cy.net/en/5050/hitler-and-challenge-of-non-violence/.

Sinclair, Ian. 2017. “Resisting the Nazis in Numerous Ways: Nonviolence in Occupied Europe.” openDemocracy. 
https://www.opendemocracy.net/en/non-violence-against-nazis-interview-with- george-paxton/.

Stoltzfus, Nathan. 2001. Resistance of the Heart: Intermarriage and the Rosenstrasse Protest in Nazi Germany. Rutgers Uni-
versity Press. https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the- heart-intermarriage-and-the-rosen-
strasse-protest-in-nazi-germany/.

Saslow, Eli. 2016. “The White Flight of Derek Black.” The Washington Post. https://www.washingtonpost.com/
national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a- 8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.
html.

“Linda Biehl and Easy Nofemela.” The Forgiveness Project. https://www.theforgivenessproject.com/stories- 
library/linda-biehl-easy-nofemela/.

https://youtu.be/cM695veBSUU
https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-ought-to-think-harder-about-than-anger
https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-ought-to-think-harder-about-than-anger
https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-ought-to-think-harder-about-than-anger
https://www.opendemocracy.net/en/transformation/love-at-barrel-of-gun/
https://www.opendemocracy.net/en/transformation/love-at-barrel-of-gun/
https://www.opendemocracy.net/en/nonviolent-strategies-to-defeat-totalitarians-such-as-isis/
https://www.opendemocracy.net/en/nonviolent-strategies-to-defeat-totalitarians-such-as-isis/
https://www.opendemocracy.net/en/5050/hitler-and-challenge-of-non-violence/
https://www.opendemocracy.net/en/5050/hitler-and-challenge-of-non-violence/
https://www.opendemocracy.net/en/non-violence-against-nazis-interview-with-george-paxton/
https://www.opendemocracy.net/en/non-violence-against-nazis-interview-with-george-paxton/
https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the-heart-intermarriage-and-the-rosenstrasse-protest-in-nazi-germany/
https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the-heart-intermarriage-and-the-rosenstrasse-protest-in-nazi-germany/
https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the-heart-intermarriage-and-the-rosenstrasse-protest-in-nazi-germany/
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.theforgivenessproject.com/stories-library/linda-biehl-easy-nofemela/
https://www.theforgivenessproject.com/stories-library/linda-biehl-easy-nofemela/


45

 فصل ۱۲. تکنیک و آینده آن: یک آزمایش
من تمامی فنون عدم خشونت را امتحان نکرده ام. آزمایش هنوز در حال انجام شدن است. و هنوز در مرحله پیشرفته خود نیست. طبیعت 

تجربه اقتضا می-کند که شخص در جایی و در زمانی قناعت اش حاصل شود. از این رو، جواب های من فقط می تواند نظری باشد...

جعبه 23-  آزمایش ها و قوانین
با استعمال »آزمایش« برای توصیف تکنیک خویش از عدم خشونت )علاوه بر سبک زندگی شخصی وی در  سلوک عملی اش( ما یک پیوند 
مهم با تمایل گاندی به اصول عمده وی به عنوان »قوانین« می بینیم. آزمایش هایی که توسط آن ها اصول تست/آزموده می شوند، جایگاه آن ها را به 
مثابه قوانین  تأیید می کنند و یا رد می کند. اما انواع متفاوتی از اشیا برای قانون بودن، نامزد شده اند: قوانین طبیعت، قوانین جامعه، قوانین منطق و 
ریاضیات، قانون اخلاق و قانون خداوند. و این قوانین به صورت اساسی از یکدیگراند متفاوتند. برای فهم بهتر منظور و مقصود گاندی، اجازه دهید 

که یک چارچوب فکری را در باب قوانین به طور کلی، مورد ملاحظه خویش قرار دهیم.
بنیادین و فاقد استثنا. تعمیمی که الگو و یا نظمی را که توسط تمامی مصادیق و نمونه های پدیده های مورد  یک قانون )تقریبا( تعمیمی است 
سؤال نشان داده می شود، به تصویر می کشد. در پاره ای موارد، این تعمیم فقط بر قلمرو محدوده ای معینی صادق است )برای مثال قوانین جامعه ای 
خاص فقط در آن جامعه تطبیق می شوند(. بازهم برای این که  قانون  به حساب آید، در محدوده قلمرو خود فاقد استثنا باشد )حد اقل وقتی قانون 
با جزئیات کامل بیان می شود( افزون براین، برای این که قانون و تعمیم بدون استثنا به حساب آید چیزی بنیادی ای را در قلمرو مربوطه خود باید 
در بر بگیرد. یعنی این که قانون صرف یک نمونه از یک تعمیم وسیع  فاقد استثنا، در یک حد و حدود  مشخص نیست. به همین دلیل است این که 
من منع شده ام از سرقت مال شما، خودش یک قانون نیست؛ بلکه در این مورد قانونی علیه سرقت به طور کلی وجود دارد، که سرقت من، ناقض 

این قانون محسوب می شود.
چهار گونه تفکبک و تمایز، یک طبقه بندی مفید از قوانین به دست می دهد:

	1 قوانین یا توصیفی‌اند و یا هنجاری. قوانین توصیفی81 از این‌که اشیا )امور واقع( چگونه اند، خبر می‌دهند. آن‌ها قابل نقض نبوده و شکسته .
نمی-شوند. قوانین هنجاری82 خبر می‌دهند از این‌که اشیا چگونه باید باشند )و یا این‌که شخص چه باید بکند(. این قوانین قابل شکستن اند، 

اما نباید شکسته شوند، اگر چنین شود، پیامدهای ناگوار در پی دارد.
	2 قوانین یا کلی/جهانی و یا نسبی‌اند. قوانین جهانی/ کلی83  در تمامی قلمروها صادق‌اند)هیچ استثتایی در هیچ جا نمی‌پذیرد( قوانین نسبی 84 .

فقط با در نظرداشت برخی از قلمروها صادق‌اند) در همین محدوده‌ها فاقد استثنا اند(.
	3 قوانین یا خلق می‌شوند و یا کشف می‌شوند. قانون خلق شده 85 ]مجعول[ قانونی است که فقط به موجب اراده یک کنشگر و یا گروهی از .

کنشگران وجود دارد ) خواه این کنشگر مرید انسان باشد، موجودات فضایی باشند و یا فراطبیعی( . در برابر، قوانینی که کشف می‌شوند 
)مکشوفه86 ( غیر مخلوق‌اند ) چیزی است که مستقل از اراده هر عامل و کنشگری وجود دارد(.

	4 قوانین یا به صورت پیشینی دانسته می‌شوند و یا به صورت پسینی. یک حقیقت در صورتی پیشینی87 دانسته می‌شوند که تنها توسط عقل .
دانسته می شود. حقیقتی که توسط تجربه/ مشاهده جهان دانسته می‌شود، پسینی88 است.

برای مثال، قوانین فیزیکی ، معمولا اینگونه تلقی می شوند که تعمیم های توصیفی کلی در مورد طبیعت اند که به صورت پسینی کشف می شوند. 
قوانین منطق و ریاضیات به فکر غالب دانشمندان، تعمیم هایی اند که اشیاء/ خاصه های انتزاعی را توصیف می کنند که به صورت پیشینی کشف 
می شوند. ایمانوئیل کانت استدلال می کرد که قانون اخلاقی تعمیم هنجاری کلی اند که به صورت پیشینی کشف می شوند. قانون جامعه، تعمیم های 

هنجاری و نسبی اند که خلق می شوند لکن به صورت پسینی دانسته )از طریق خواندن، شنیدن و یا مطالعه قانون( می شوند.
با توجه به تعریف های فوق از قانون و همراه با طبقه بندی چهارگانه به این پرسش ها پاسخ دهید:

* کدام نوع از قوانین، مناسب اند که آزمایش شوند؟	
* کدام نوع از قوانین می‌توانند آینده را پیش‌بینی کنند؟	
* با توجه به آن‌چه گاندی در این فصل و در بقیه  فصول این کتاب در باب قانون می‌گوید، به نظر شما مراد گاندی از »قانون« چیست؟	
* آیا به نظر شما او در این‌که فکر می‌کرد اصول او از ویژگی‌های قوانین برخوردار می‌باشند، حق به جانب بوده است؟	
* با فرض این‌که اصول گاندی ویژگی‌های قانون را دارند، لوازم آن چیست	

81. Descriptive
82. normative
83. universal
84. relative
85. created
86. discovered
87. a priori
88. a posteriori



46

ممکن است من دیدگاه شخصی خود را در مورد قدرت مقاومت عاری از خشونت بیان کنم لکن....از نظر عملی در میان انسان ها، احتمالا 
ضرر بزرگتر از ضرر مقاومت قهرآمیز، در پی ندارد، هزینه ای بابت تسلیحات و استحکامات به بار نمی آورد. آموزش خشونت پرهیزی که مردم 
دریافت می کند، به مقدار غیر قابل تصور بر اخلاقی بودن آن ها می افزاید. این قبیل مردان و زنان، گونه ای از شجاعت شخصی از خود نشان 
خواهند داد که به مراتب بالاتر از شجاعتی است که جنگ جویان در میدان جنگ از خود نشان می دهند. در هردو مورد، شجاعت عبارت است 
از این که شخص از کشته شدن نترسد، نه این که بکشد. در نهایت، چیزی به نام شکست در مقاومت خشونت پرهیز وجود ندارد. این که چنین 
جیزی پیش از این رخ نداده است جواب تأمل من نیست. من هیچ امر محالی را تصویر نکرده ام. تاریخ مملو است از نمونه هایی از مقاومت 
های عاری از خشونت  فردی از نوعی که پیش از این به آن اشاره کردم. هیچ توجیهی ندارد کسی بگوید و یا فکر کند که گروهی از زنان و 
مردان نمی توانند با کسب آموزش کافی به صورت عاری از خشونت مانند یک گروه و یا ملت عمل کنند. در واقع سرجمع تجربه نوع بشر، این 
است که انسان ها به گونه ای، زندگی می کنند، که از آن به عنوان واقعیت زندگی، استنتاج می کنم که قانون عشق است که بر نوع بشر حکومت 
می کند. اگر خشونت؛ یعنی نفرت، بر ما حکومت می کرد، خیلی وقت پیش از این منقرض شده بودیم. و هنوز تراژیدی این است که انسان ها و 
ملل به اصطلاح متمدن، خودشان چنان رفتار می کنند که گویا پایه های جامعه بر خشونت استوار است. برای من اجرای آزمایش هایی که نشان 

می دهند عشق قانون برتر و یگانه قانون زندگی است، لذتی دارد که در وصف نمی گنجد.
هاریجان، 13 اپریل 1940 



47

جعبه 24 - به ثمر رساندن آزمایش گاندی: انقلاب خشونت پرهیز
»انگار دولت، ماشینی سریع السیر است ، و انقلاب خشونت آمیز صرفا یک شخص دیگر را در صندلی/ چوکی راننده، می نشاند.....

مراد من از انقلاب خشونت پرهیز این است که تحولی فراگیر در جامعه به وجود آید که مفروضات بنیادین، رفتارها، و ارزش هایی را که نوعا 
ویژگی های ملت - دولت های مدرن اند تغییر دهد، و آنان را به ذهنیت اجتماعی متفاوت در مورد استعمال خشونت و به صورت بنیادی تر، در 
مورد توانایی های بالقوه انسان بر رابطه برقرار کردن  با یکدیگر - نه تنها با یکدیگر ، بلکه با حیوانات و محیط زیست هم - به روش هایی که 

صمیمی و از سر احترام باشند، منتقل کند.....
کسی نمی تواند نقشه ای فراهم کند راجع به این که چگونه انقلاب خشونت پرهیز طی سال هایی زیاد رو به جلو حرکت کند  تا به ثمر بنشیند. 
نمی توان طرحی از پیش مدون کرد. و اگر کسی به آزمایشی بزرگ در یک جهان کامل اقدام کند، نمی توان به جزئیات آن امیدوار بود. نقشه 
کامل و جامع باید حاصل رشد خود پروسه باشد، در هر مرحله ای  آن ما باید هدف  جزئی قابل مدیریت خود آن مرحله را داشته باشیم، 
که با دست آوردن آن طراحی سنگ بنای هدف بعدی فراهم می گردد. به این گونه، یک شبکه ای به هم پیوسته از وسایل و اهداف از خلال 

فرایندی از آزمون و خطا که مدام در معرض تجدید نظر انتقادی اند، آشکار می گردد. 
لکن به سه هدف کلی به جهت  توجه بیشتر به آنها می توان اشاره کرد: نیاز به دفاع اجتماعی خشونت پرهیز، نیاز به توسعه اقتصاد عاری 

از خشونت، و نیاز به آموزش عدم خشونت ... 
مهمتر از همه، اما، آموزش است. آموزش خشونت پرهیز پیش نیاز امنیت و اقتصاد خشونت پرهیز است. برای امید، نه فقط برای یک انتقال 
واقع گرایانه به فرهنگی از عدم خشونت، بلکه برای کل نوع بشر، با هر فرهنگی، همراه با کودکان و نوجوانان. چون نوع بشر، فرایندی پیوسته 
از بازسازی هاست. نوباوگان به دنیا نمی آیند که مشتاق باشند بکشند و بهره کشی کنند. آن ها می آموزند چنین رفتارها را می آموزند... انتقال 
به  فرهنگی مقاومت عاری از  خشونت باید در آموزش در باب عدم خشونت، ارزش  های آن، رفتارها، و توانایی های بالقوه انسان از سال های 
اولیه عمر تا کالج  کاشته شود. به نوجوانان باید این فرصت داده شود که شخصیت های مشهور تاریخی چون بودا، سقراط، عیسی، ثورو، 
تولستوی، گاندی، شووایتزر، انشتاین، و کینگ را  به طور کامل ارزیابی کنند. پدید آمدن حس احترام به این اشخاص در کمترین حدش، 
سبب می شود که  تا مطالبی را که در نتیجه بررسی زندگی این افراد تصور کرده اند تحقیق کنند که  چه هستند و  بفهمند و بر بنیاد الگوها و 
آموزه های آنان تربیت شوند. همه این ها مستلزم این است که تلاش کنیم شیوه فکر و ذهنیت جمعی خود را تغییر دهیم. چون این ، جایی است 

که در آن عدم خشونت جا می افتد  و پخته  می شود.«

رابرت هولمز، »به سوی انقلاب آمریکایی خشونت پرهیز« )گزیده(

منابع برای مطالعه بیش تر:
Holmes, Robert L. “Toward a Nonviolent American Revolution.” Acorn: Journal of the Gandhi-King Society
15 (2), Fall-Winter 2011-2012, 5-14.
Zerella, Michael. 2014. “Laws of Nature.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000wordphilosophy.
com/2014/02/17/laws-of-nature/.

https://1000wordphilosophy.com/2014/02/17/laws-of-nature/
https://1000wordphilosophy.com/2014/02/17/laws-of-nature/


48

 بخش دوم. انکشاف پساگاندی
هرگونه مطالعه در باب فلسفه گاندی بدون بررسی جایگاهی که این فلسفه در میان پیروان و دنباله‌روان وی به دست آورد، ناقص خواهد بود. 
این بررسی، موضوع اصلی بخش دوم است. به منظور درک نظم و ترتیب کتاب، جدول زمانی عدم خشونت را )که در صفحات آغازین کتاب 
درج گردید( به خاطر بیاورید، که مطابق آن ممکن است انکشافات پسا- گاندی را به سه مرحله )زمانی متداخل و نسبتا هم‌پوشان( تقسیم 
کنیم: تغییر و دگرگونی کینگی، چرخش راهبردی، و رجوع به راهبرد جامع. سه فصل باقی مانده به ترتیب بر این سه مرحله تمرکز می‌کنند.

انکشافات یسا- گاندی عدم خشونت گاندی خاستگاه های پیشاگاندی
باستان- دهه 1890

                                                                                                                                               

بازگشت به راهبرد 
جامع

چرخش راهبردی تحول کینگی



49

 فصل ۱۳. تحول کینگی
دهه بعد از ترور گاندی در سال 1948، کینگ برجسته ترین مشعل بردار عدم خشونت در غرب شد. لکن همان گونه که در دیباچه اشاره شد، 
او صرفا فلسفه گاندی را به صورت اصلی اش حفظ نکرد، بلکه آن را از جهات مهم تغییر داد. در خطابه سال 1964 خویش که تحت عنوان 
رؤیای امریکایی )American Dream( ایراد کرد، کینگ فلسفه عدم خشونت خویش را به طور خلاصه و فشرده بیان کرده است. گزیده هایی 
که در پی‌ می آیند شامل قطعه  هایی  از این سخنرانی است که مربوط به این موضوع است. در حال خواندن این قطعه ها، کوشش کنید دید گا ه های 

گاندی را از دیدگاه های خاص کینگ تفکیک کنید.

https://www.mkgandhi.org/assassin.htm
https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf


50

جعبه ۲۵ - فلسفه عدم خشونت کینگ
»اکنون من دوست دارم که دقایقی در مورد این روش و یا این فلسفه عدم خشونت بگویم، چون در طی چندین سال اخیر نقشی برجسته ای 
در مبارزات ما، چه در شمال و چه در جنوب ایفا کرده است. نخست باید بگویم که من هنوز معتقدم که قوی ترین وسیله قابل دسترس برای 
مردم تحت ستم در مبارزه شان برای آزادی و کرامت انسانی مقاومت خشونت پرهیز است. من معتقدم که این یک روش قدرتمند است. این 
روش، حریف را خلع سلاح می کند، و دفاعیات اخلاقی او را افشا کرده و روحیه او را تضعیف می کند و در عین حال وجدان او را تحت تأثیر 
قرار می دهد و او را در موقعیتی خواهند انداخت که نمی داند چگونه با آن کنار بیاید. اگر او به شما آسیب نزد چه خوب. اگر شما را مورد 
ضرب و شتم قرار داد، شجاعت قبول ضرب و شتم را بدون تلافی جویی در خود تقویت کنید. اگر شما را به زندان نینداخت چه خوب؛ هیچ 
کسی با هر احساسی، دوست ندارد، به زندان برود، لکن اگر شما را به زندان انداخت، شما به آن زندان بروید و آن را از سیاه چال شرم به 
بهشت آزادی و کرامت انسانی تبدیل کنید. حتی اگر کوشیدند شما را به قتل برسانند، شما بکوشید این باور را در خود انکشاف دهید که چیزی 
ارزشمند، عزیز، و همیشه حقیقی ای است که شایسته است انسان برای آن بمیرد. و به عبارتی، اگر یک فرد نتوانست چیزی ارزشمند که شایسته 
کشته شدن را داشته باشد، کشف کند، چنین شخصی شایسته زندگی کردن نیست. این، چیزی است که نظم خشونت پرهیز می گوید. و چیزی 

در این باب هست که حریف را خلع سلاح می کند و نمی داند با آن چه کار کند.
چیزی دیگر در باب این روش، این است که برای افراد این امکان را فراهم می کند که برای هدف اخلاقی مطمئن و با روش های اخلاقی 
مطمئن مبارزه کند. یکی از بحث های مهم تاریخ، در باب پرسش از رابطه هدف و وسیله بوده است. افرادی بوده اند که استدلال کرده اند که 
هدف وسیله را توجیه می کند. گاهی تمامی سیستم حکومت در این مسیر قرار داده می شود. به فکر من این یکی از بزرگترین نقاط ضعف و 
تراژدی های کمونیسم است، حقیقتا آن ها می گویند که هر وسیله و روشی برای محقق ساختن هدف جامعه بی طبقه، می توان استفاده کرد. این 
همان جایی است که فلسفه عدم خشونت از کمونیسم و هر سیستمی دیگر که استدلال می کند که هدف وسیله  را توجیه می کند، جدا می شود، 
چون در حقیقت، هدف از قبل در وسیله ها موجود است.  و وسایل در جریان عمل و پروسه، ایده آل‌ و هدف را بازتاب می دهند. در طول 
تاریخ دیده نشده است که ابزارهای غیر اخلاقی اهداف اخلاقی به بار آورده باشند. و لذا فلسفه خشونت پرهیز، برای افراد این امکان را فراهم 

می کند که برای تحصیل اهداف اخلاقی از طریق ابزارهای اخلاقی کار کنند.  
اکنون، چیزی دیگر در مورد این فلسفه هست - من حدس می‌زنم که یکی از بدترین ابعاد سوء فهم درمورد آن است، و آن این است که 
می گوید؛ کاملا ممکن است که علیه سیستم غیرعادلانه، به صورت پرشور و بی امان مبارزه کرد و در عین حال نفرت را  در جریان آن متوقف 
نکرد و به نفرت از آن ادامه داد. ]اما من می گویم[ اخلاق عشق می تواند در کانون نهضت خشونت پرهیز قرار داشته باشد. و مردم همواره از 
من می پرسند که »مراد شما در این جهان از این سخن چیست؟ شما چگونه می توانید کسی را که خانه شما را بمباران می کند، کسانی کودکان 
شما را تهدید می کنند و خشونت را علیه هر حرکت شما به کار می برند، دوست داشته باشید؟ من حدس می زنم آن ها نکته ای دارند. من ، از 
احساسات رمانتیک سخن نمی گویم. معنا ندارد که افراد تحت ستم را متقاعد کنیم افرادی را که بر آن ها ستم می کنند، با یک حس محبت آمیز،  

دوست داشته باشند. این آن چیزی نیست که ما در موردش سخن می گوییم.
خوشبختاته زبان یونانی در مقام تلاش برای کشف معنای عشق در این زمینه به کمک ما می آید. و آن واژه »Eros« است . Eros نوعی 
عشق زیبایی شناختی است....سپس فیلیا )philia ( هست. این واژه ، در زبان یونانی در مورد  نوعی از عشق دو جانبه سخن می گوید. نوعی 
... از عشق که نتیجه بسط این واقعیت است که شما، مانند محبوب تان دوست می دارید. شما دوست دارید چون محبوب او هستید. این دوستی 
است. واژه‌ای دیگر در زبان یونانی هست، و آن واژه ای »اگاپه«/ agape  است. آگاپه چیزی بیش از دوستی و بیش از عشق زیبایی شناختی 
و یا رمانتیک است. آگاپه، اراه ی نیک فهم، خلاق و رستگاری برای همه آدمیان است. عشقی است فوران می کند و به ازای آن چیزی طلب 
نمی کند. الاهیدانان ممکن است بگویند که این عشق الاهی است که در قلب انسان جای می گیرد و عمل می کند. وقتی شخص به این سطح از 
عشق می رسد، هر انسانی را دوست می دارد، نه به این جهت که او وی را دوست می دارد بلکه به این دلیل که خداوند او را دوست دارد. و 

او به مرحله ای از عشق می رسد که می تواند از کردار شری که شخص مرتکب می شود، نفرت داشته باشد اما خود او را دوست داشته باشد. 
من فکر می کنم این نوعی از عشق است که می تواند راهنمای ما در خلال روزها، هفته ها و سال های پیش رو باشد. این نوعی از عشق است 
که می-تواند به ما در به دست آوردن و ایجاد کمونیتی محبوب89  کمک کند. من فکر می کنم مراد و مقصود عیسی که گفت »به دشمنان خود 
عشق بورزید« چنین چیزی بوده است، من بسیار خرسندم که او نگفت »دشمنان خود را دوست داشته باشید«، مشکل است که بعضی از مردم 
را دوست داشته باشید. دوست داشتن نوعی محبت است. دارای کیفیت سنتیمالیستی و آشکارا دشوار است که بتوان سناتور درتموند و سناتور 
ایستلند و چیزهایی را که آنان دارند در مورد مسائل این نهضت مدنی انجام می دهند و دارند رأی می دهند، دوست داشت، من واقعا نمی توانم 
این ها را دوست داشته باشم. لکن عیسی فرموده است »به آن ها عشق بورزید« و عشق یزرگتر از دوست داشتن است. عشق اراده  آگاهانه، 
خلاق و نجات بخش خیر است. و من جدا می گویم که من فکر می‌کنم این می تواند کانون نهضت خشونت پرهیز را سرپا نگه‌دارد و آمریکای 

جدید را به وجود آورد، آمریکای بزرگ.

89. the beloved community



51

و بنابراین، همان گونه که دکتر اوکس‌نام90  پیش از این گفت ما می توانیم در برابر افراد خشونت گر خود و اغلب خشونت گران حریف بایستیم 
و با استواری بگوییم که می توانیم توانایی شما را بر تحمیل رنج علیه خود را با ظرفیت تحمل خود، خنثی و بی اثر کنیم. در برابر قدرت 
فیزیکی شما با قدرت روحی خود رو به رو می شویم و مقابله می کنیم. ما در کمال آگاهی از اطاعت قوانین غیر عادلانه شما سرباز می زنیم، 
چون عدم همکاری با شر به همان اندازه یک وظیفه اخلاقی است که همکاری با خیر. و پس ما را زندان کنید، بازهم به شما عشق خواهیم 
ورزید خانه های ما را بسوزانید و کودکان ما را تهدید کنید و به همان گونه که  برای ما مشکل ایجاد می کنید، بازهم به شما عشق خواهیم 
داشت. عمال خشونت پیشه و چماق به دست خود را در ساعات میانی شب در محله های مان بفرستید که ما را ضرب و شتم کنند و ما را در 
کنار کدام جاده ای گوشه بکشد و نیمه جان رها کند، با تمامی مشکلات و رنج این اعمال شما برای ما به بار می آورد، بازهم چنان به شما عشق 
خواهیم ورزید. لکن مطمئن باشید ما با ظرفیت خود در تحمل رنج، شما را پایین خواهیم آورد و روزی آزادی خود را به دست خواهیم آورد. 

ما این گونه به قلب و آگاهی شما چنگ خواهیم زد که ما در این روند بر شما پیروز خواهیم شد. پیروزی ما پیروزی دوچدان خواهد بود. 
این است پیام خشونت پرهیز«

 “The American Dream” )رؤیای امریکایی(  )گزیده(
  سخنرانی ایرادشده در دانشگاه درو
           5 فبروری 1964

کینگ، مانند گاندی، یک نویسنده و سخن‌ران بربار بود -که مجموعه آثار91 او به ۱۴ جلد می رسد. لکن کینگ هم چنین به طور خاص 
سخن ران با استعداد بود و نویسنده نظام مندتر. مرکز کینگ92  در سال ۱۹۶۸ توسط کورتا سکات کینگ )۱۹۲۷-۲۰۰۶( بعد از ترور شوهرش 

تاسیس شد، فلسفه کینگ93 را از آثار کینگ استخراج کرد و فلسفه او را در چهار قالب مؤلفه عمده سازمان داد:
* شرور سه گانه )سه صورت عمده خشونت(	
* شش اصل عدم خشونت )پایه‌های بنیادین فلسفی(	
* شش مرحله عدم خشونت )چگونه یک مبارزه را از آغاز تا پایان هدایت 	

کرد(
* کمونیتی/جامعه محبوب )هدف نهایی(	

 به آسانی می توان خلاصه بسیار مختصر و توصیف واضح از این مولفه ها را 
آن  خواندن  به  را  خوانندگان  )من  کرد  مطالعه  کینگ  مرکز  سایت  در  مستقیما 
توصیه می کنم(. اما شش مرحله شایسته است که بر آن ها در این جا تاکید شود، 

چون آن ها برای عمل مؤثر کلیدی اند:
	1 جمع‌آوری اطلاعات.
	2 آموزش.
	3 تعهد شخصی.
	4 مذاکره.
	5 عمل مستقیم و رو در رو.
	6 .)reconciliation( آشتی

90. Dr. Oxnam
91. Estimated 14 volumes of collected works
92. The King Center 
93. the King Philosophy 

کورتا سکات کینگ در حال دریافت جایزه جواهر لعل نهرو  موسوم 
ن  ن المللی به نیابت از شوهراش از دست دکرتر ذاکر حسین� به تفاهم بین�

رئیس جمهور هند در سال 1969.
 CC BY - نو:  در دهلی  ایالات متحده  آرشیو سفارتخانه   از  عکس 

2.0 ND

https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf
https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/about-papers-project
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/about-papers-project
https://thekingcenter.org/about-tkc/the-king-philosophy/
https://thekingcenter.org/about-tkc/the-king-philosophy/
https://kinginstitute.stanford.edu/king-papers/about-papers-project
https://thekingcenter.org/about-tkc/the-king-philosophy/
https://thekingcenter.org/about-tkc/the-king-philosophy/


52

هر یک از این مراحل ششگانه، قدمی است به سوی حل منازعه و آشتی پایدار. با توجه رویکرد کلی هر یک از این مراحل، کینگ خود را 
هگلی می شمارد که از فیلسوف آلمانی جورج ویلیام فریدریش هگل )۱۷۷۰-۱۸۳۱( الهام گرفته است. بر طبق )فهم عام احتمالا غیردقیق(  
از آنچه  دیالکتیک هگلی نامیده می شود،‌ ارایه هرگونه تز )مدعا( به یک آنتی تز )ضد مدعا( منجر می شود و تنشی )منازعه( میان این دو 
پدید می آید، و حل کامل آن با ایجاد یک سنتز صورت می گیرد )مدعایی که در آن هم تز و هم آنتی تز آن در نظر گرفته می شود(. سنتز )بر 
هم نهاد( خود به تز نو تبدیل می شود که آنتی تز خود را دریافت می کند و سنتزی دیگر را به ارمغان می آورد و به همین ترتیب ادامه می یابد. 

این تبیین هگلی از پیش رفت و ترقی است.

  
اسکچ  فردریش هگل  1942

ساختار دیالکتیک هگلی
 .3.0 ccBY-sa : ویکی مدیا، شماره مجوز

 
این از بصیرت کینگ بود که چارچوب هگلی را برای تبیین تغییر اجتماعی غیر خشونت آمیز به کار برد. او خشونت را به مثابه یک تز به 
شمار آورد، بی-تفاوتی/ تسلیم بودن را آنتی تز آن و مقاومت خشونت پرهیز را به مثابه سنتز به شمار می آورد. مقاومت خشونت پرهیز، ازحیث 
این که شامل عدم خشونت است، حکمت نهفته در آنتی تز )بی تفاوتی/ تسلیمی( را  در برمی گیرد، یعنی این که ما باید از خطایی که توسط تز 
)خشونت( به عمل می آید اجتناب کنیم. مقاومت خشونت پرهیز از حیث اینکه شامل مقاومت است، حکمت نهفته در تز )خشونت( را در بر 
می گیرد، یعنی این که ما باید از خطایی که توسط آنتی تز )بی تفاوتی/ تسلیمی(  به عمل می آید، اجتناب کنیم. بنابراین، مقاومت خشونت پرهیز 
، هر دو حقیقت را از آن خود می کند و هم از هر دو خطا اجتناب می کند، که از تز و آنتی تز هریک به تنهایی دست یابی به چنین نتیجه ای 
میسر نمی باشد.  با تطبیق این‌ ایده نظری جامع، بر منازعات جهان واقعی خاص، کینگ می خواهد تمامی جوانب منازعه ای معین را با توجه به 
حقیقت نهفته در هر چشم انداز، تحلیل کند، و آنگاه آن حقایق را با هم یکی ساخته و در جهت به حرکت در آوردن منازعه به تدریج به سوی 
آشتی به کار بیندازد. لکن مهم است که بدانیم پیشرفت به صورت خطی به عمل نمی آید. می توانیم انتظار داشته باشیم که قدم های فراپیش با 
عقب گردهایی همراه خواهد بود. لکن مقوله ای که کینگ غالبا بدان تمثل می جست این است که »قوس جهان اخلاقی طولانی است، لکن کشش 
و خمیدگی آن به سوی عدالت است« )به سوی جامعه ای محبوب( و یا هنوز بهتر است، برای انعکاس رکود، پیشرفت اخلاقی را به »تپه ها« 
)قله ها( و »دره ها« )عمق دره ها( تشبیه کنیم که در آن راه مارپیچ در حال صعود باشد که ما را به نوک قله می رساند و یا شبیه داندانه های 
اره ای است که به تدریج در حال ارتفاع باشد. این وضعیت، حکایت چیزی است علوم جدید قرن بیستم از آن تحت عنوان پروسه - ساختار94  
یاد می کنند: بعضی چیزها که در عمق جوهرخود تغییر می کنند )از این رو یک پروسه است( مع هذا از میزانی ثبات برخوردار است که باعث 
می شود از خط سیر معین برخوردار باشد )از این حیث ساختار است(. بدون این درک، وقتی که یک عقب گرد اجتناب ناپذیر رخ می دهد، 
به آسانی موجب ناامیدی می‌شود که به شکست می انجامد - چیزی که توماس کی. مورتن جامعه شناس )1910 - 2003( ]پیش گویی خود 

محقق[ می نامد.

94. process- structure.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Hegel_by_Mittag.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Hegel.png


53

اکنون بر می گردیم به مرحله ششم، که به ما می گوید چگونه پیشرفت را محقق کنیم. در طی نهضت رفع تفکیک نژادی  در نشویل، جیمز 
لاوسون ) که در فصل 5 با نام وی آشنا شدیم( توسط کینگ برای برگزاری و مدیریت کارگاه های آموزشی عدم خشونت فرستاده شد. به عنوان 
بخشی از این کارگاه ها، لاوسون مراحلی را آموزش می داد که نهضت می باید به زودی انجام می داد. به طور کلی تر، او به شرکت کنندگان، در 
باب عدم خشونت، پلان گذاری/ برنامه ریزی، راهبردسازی، ایفای نقش در سناریوهای محتمل، و کسب آمادگی ذهنی و روحی برای مواجهه با 
پیامدهای احتمالی عمل خویش آموزش می داد. این گونه آماده سازی های محتاطانه، کلید موفقیت نهضت بود. مشاوران این رویکرد می گویند 
که غیبت روش، سازماندهی، برنامه ریزی، آموزش و نظم مشابه در بسیاری از مبارزات عدم خشونت، دلیل مشترک شکست شان را تشکیل 
می دهد. و وقتی که آن ها به این دلیل که اشاره شد، شکست می خورند، سبب ایجاد این تصور نادرست می شود که مقاومت عاری از خشونت، 

ضعیف و غیرمؤثر است. 
خوشبختانه، کارگاه ها در نشویل متوقف نشدند. یکی از رهبران نشویل، برنارد لفایتی جونیور، بعدا آخرین کلمات کینگ را که خطاب به 
او درست چند ساعت پیش از ترورش گفته بود، به یاد آورد  - »اکنون، برنارد، نهضت بعدی این است که داریم می رویم که عدم خشونت را 
نهادینه  و درونی کنیم« - که او آن را به عنوان دستورات نهایی  وی در مورد راهپیمایی، تلقی کرد )هاگا 2013(. که در همراهی و با همکار 
وی، فعال حقوق مدنی دیوید جنسون، این دستورات عملی گردید. آموزش  »حل منازعه و آشتی پایدار بدون خشونت  کینگ« اکنون در 
مکاتب/ مدارس، زندان ها، برای فعالان، آموزگاران، مددکاران اجتماعی، و سازمان دهندگان کمونیتی و دیگر نهادها و گروه ها در سراسر جهان 

ارایه می گردد. 



54

پیشنهاد برای مطالعه بیش تر:
King, Martin Luther King, Jr. 1958. “My Pilgrimage to Nonviolence.” http://okra.stanford.edu/transcrip-
tion/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-%201958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.
pdf.

King, Martin Luther, Jr. 1964. “The American Dream.” Speech at Drew University.
https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf.

Fitz-Gibbon, Andrew. 2012. Love as a Guide to Morals. New York, NY: Rodopi.
“Statement by Alabama Clergymen.” 1963. https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson-%20activ-
ities/clergybirmingham1963.pdf.
King, Martin Luther, Jr., “Letter from Birmingham Jail.” https://swap.stanford.edu/20141218230016/http:/mlk- 
kpp01.stanford.edu/kingweb/popular_requests/frequentdocs/birmingham.pdf.

Haga, Kazu. 2013. “MLK’s Final Marching Orders.” Waging Nonviolence. https://wagingnonviolence.
org/2013/01/mlks-final-marching-orders-2/.

Lederach, John Paul. 2003. The Little Book of Conflict Transformation. New York, NY: Good Books.

http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-%201958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-%201958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-%201958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf
https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson-%20activities/clergybirmingham1963.pdf
https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson-%20activities/clergybirmingham1963.pdf
https://swap.stanford.edu/20141218230016/http:/mlk- kpp01.stanford.edu/kingweb/popular_requests/frequentdocs/birmingham.pdf
https://swap.stanford.edu/20141218230016/http:/mlk- kpp01.stanford.edu/kingweb/popular_requests/frequentdocs/birmingham.pdf
https://wagingnonviolence.org/2013/01/mlks-final-marching-orders-2/
https://wagingnonviolence.org/2013/01/mlks-final-marching-orders-2/


55

 فصل ۱۴. چرخش راهبردی
عدم خشونت کینگ، مانند گاندی، ریشه در اصول دینی و اخلاقی  دارد، هرچند هر دو شخصیت  بصیرت های هوشمندانه و ارزشمندی را 
در باب راهبرد/استراتیژی مبارزه عاری از خشونت نیز به دست می دهند. لکن شخصیت عمده بعدی ما، جین شارپ، )1928 - 2018( است، 
که فعالیت فکری خود را در این زمینه به عنوان یک گاندی شناس )متخصص و دانشمند در شناخت گاندی( آغاز کرد و سرانجام به این جا 
رسید که نظریه اختصاصی خود را فقط بر بنیاد نگاه استراتیژیک بنیان نهد و عمدا عدم خشونت را از خواستگاه های دینی و اخلاقی اش ) علی 

رغم تربیت دینی کواکری اش( خارج کرد - ریشه هایی که او آن ها را به عنوان  ضعف های بالقوه در این نظریه به شمار می آورد.
در سال 1973، به راهبرد/استراتیژی خشونت پرهیز با انتشار کتاب سه جلدی جین شارپ تحت عنوان سیاست های عمل خشونت پرهیز  
عمق جدیدی از تحلیل داده شد. در بخش نخست، شارپ نظریه تأثیرگذار خویش را در باب قدرت، می پروراند. مطابق این نظریه، قدرت 
اجتماعی- سیاسی از منابع متعدد )سرمایه، ابزار تولید، وسایل حمل و نقل، منابع طبیعی، منابع انسانی و غیره ( ناشی می شود، لکن دارای ابعاد 

عمومی ساختاری مشخص می باشند.

به گونه ای مشخص‌تر، یک رژیم و یا وضعیت موجود قدرت خود را از ستون های گوناگون حمایت - نهادهایی که بر آن ها برای کسب 
مشروعیت، منابع، اقدامات عملی و مانند آن متکی اند -  به دست می آورند :



56

نیاز این است که پایه های قدرت مشخص شوند، آن گاه  برای شکست دادن یک رژیم غیرعادلانه، و یا عبور از وضعیت موجود، اولین 
راهبردهای غیر خشونت آمیز برای انهدام  هر یک این پایه ها به عمل آورده شوند، به صورت ایده آل با جدا کردن مردم از این پایه ها، این کار 
صورت می گیرد، بسیج مردم برای جنبش مقاومت. به محض این که پایه ها به اندازه کافی ضعیف گردید، رژیم و یا وضعیت موجود فرو می ریزد. 
در صورتی که پایه ها سالم بمانند، نابود نشوند، نتیجه جدا شدن مردم از پایه های قدرت رژیم، انتقال  قدرت از رژیم  به مقاومت است )به 
جای خلای انارشیک(.  چون که انتقال داوطلبانه و بر اساس همکاری بوده است )از راه تهدید و زور به دست نیامده است( و عوامل دخیل 

در نهضت، رده های پایین قدرت بوده است، بذرهای دموکراسی کاشته می شوند.
لکن چگونه جنبش مقاومت پایه ها را ویران می کند؟  شارپ در بخش دوم کتاب سه جلدی خود، سه راهبرد،  از روش های خشونت پرهیز 
را معرفی می کند که هرکدام  از قابلیت پیشرفت، تقویت و بهبود برخورداراند که با تحقیقات بیشر می توان این قابلیت ها را مجقق کرد  و 

هرکدام کارکردهای خود را دارند:

رزه
مبا

ت 
شرف

ر پی
سی

م

 ) اند که در فهرست مشهور شارپ تحت عنوان »198 روش عمل خشونت پرهیز«95  این سه گونه مبارزه  حاوی تاکتیک‌هایی خاص 
برشمرده شده است. ) دیتابیس گسترش یافته  تاکتیکهای عدم خشونت-96وابسته به پایگاه بین المللی عدم خشونت اکنون بیش از 300 روش 

را شمرده و ثبت کرده است(.
شارپ بخش سوم از کتاب سه جلدی خود، سلسله ای از اصول و عوامل عمده را که حاکم بر دینامیسم های  مقاومت خشونت پرهیز اند 
همراه با نقد و بررسی آنها که عبارتند از زمانبندی، تعداد، رهبری، روانشناسی، معرفی می کند و برداشت خود از جی جیتسوی سیاسی97 )که 

در فصل پنجم با آن آشنا شدیم( را نیز در این بخش توضیح می دهد.

95.198 Methods of Nonviolent Action 
96.Nonviolent Tactics Database
97.political jiu-jitsu

سطح دشواری/خطر کارکردهای این نوع از مبارزه تاکتیک های این نوع از مبارزه نوع مبارزه روش ها

پایین

•	 ایجاد اتحاد با غلبه بر اتمیزه‌شدن )افراد منزوی که مستقل عمل می‌کنند(. 

•	 رشد جنبش. 

•	 آماده‌سازی شرکت‌کنندگان - اولین قدم در غلبه بر ترس و ایجاد اعتماد به 

نفس برای اقدامات پرریسک تر.

•	 ارسال پیام به حریف و عموم.

استفاده از نمادها، شعارها، جزوه پراکنی، 

راهپیمایی ها، مذاکرات

اعتراض و ترغیب

54 روش اول

پایین-متوسط

•        تضعیف قدرت حریف

•        برانگیختن واکنش )اما ممکن است نادیده گرفته شود(

•        متوقف کردن آن دشوار است.

تحریم ها و اعتصابات عدم همکاری 

)اجتماعی، اقتصادی، 

سیاسی(

104 روش 

بعدی

بالا

•        حذف قدرت حریف

•        افزایش مخاطرات

•        تحمیل معضل گاندی

•        واکنش ضعیف حریف، جوجیتسوی سیاسی را فعال می کند.

تحصن ها، تهاجمات غیرخشونت آمیز، ایجاد 

نهادها یا دولت های موازی

مداخله )وارد کردن 

مستقیم خود بین یک 

قدرت و منبع قدرتش(
40 روش آخر

http://www.aeinstein.org/nonviolentaction/198-methods-of-nonviolent-action/
http://www.aeinstein.org/nonviolentaction/198-methods-of-nonviolent-action/
https://www.tactics.nonviolenceinternational.net/
http://www.aeinstein.org/nonviolentaction/198-methods-of-nonviolent-action/
https://www.tactics.nonviolenceinternational.net/


57

از نگاه شارپ، جی جیتسوی سیاسی یکی از دلایل اصلی است که چرا ابزارهای خشونت پرهیز باید همراه با نظم و دسیپلین دقیق حفظ شود: 
فقط عدم خشونت می تواند مارا از تأثیر معکوس  که  جی جیتسوی سیاسی نامیده می شود، مصون نگه دارد. حتی مقداری کوچک از خشونت 
که در یک اعتراض خشونت پرهیز تزریق می شود، می تواند اثر منفی دراماتیک داشته باشد. برای مثال، بنگرید به این که یکی از شرکت کنندگان 
در یک تظاهرات صلح آمیز، در لحظه ای داغ و آتشین، بر پنجره ای ضربه وارد کند. این شخص توجه همه رسانه‌ها را به خود جلب می کند، 
به این وسیله خصوصیت اخلاقی همه گروه در انظار عمومی مخدوش و ملکوک شده و سبب می شود که نهضت حمایت خود را از دست دهد 
و حتی با مخالفت بیشتر مواجه گردد. اثر این آلودگی هرچند اندک، معترضان را به اندازه کافی خراب می کند که مصداق  »قانون ناگلر98«  
گردند، این قانون  توسط مایکل ناگلر پیشتاز مطالعات صلح در دانشگاه کالیفرنیا در برکلی و بنیانگذار مرکز متا برای عدم خشونت99  ابداع 
شده است. ناگلر قانون خود را  در یک فرمول  خلاصه می کند )که اگر به ظاهر آن اخذ شود، به تعبیر اویک فرمول ریاضی  فاقد معنا ست(:   

جعبه 26 - قانون ناگلر

NV + V = V
وقتی که  اعتراض خشونت پرهیز )NV( ولو با مقداری اندک از خشونت )V( در هم می آمیزد، غالبا این تصور را ایحاد می کند که تمامی 

جنبش خشونت آمیز است )V(، به این وسیله اعتبار آن در معرض خطر قرار می گیرد و تأثیر آن را به شدت تضعیف می‌کند. 

کتاب شارپ تأمل کتاب خانه‌ای محض نیست. در ۱۹۹۳ از ایشان از سوی مقاومت گران برمه ای تقاضا به عمل آمد که خلاصه ای کلی راجع 
به این که چگونه مردمی تحت سرکوب می توانند با به کارگیری عدم خشونت از دیکتاتوری به دموکراسی برسند، بنویسد. این کتاب راهنما 
به سرعت در میان گروه های مقاومت در سراسر جهان پخش شد. با استفاده موفقانه از آن، موجی از سرنگونی رژیم های سرکوبگر به راه 
افتاد- این موفقیت، علی رغم تلاش های مخالف مانند شامل لیست سیاه کردن این کتاب و بی اعتبارسازی آن از طریق کاروزارهای تبلیغاتی 
)پروپاگاندا( به دست آمد. یک مورد از این گونه مواردOtbor )به معنای مقاومت(، جنبش اپوزیسیون صربستان به رهبری سرجا پاپویچ100که 
اسلوبودان ملوسویچ101 مشهور به »قصاب« بالکان را در سال 2000 سرنگون کرد. شارپ به دلیل این موفقیت ها چندین بار نامزد جایزه صلح 

نوبل شدند.

!Documentary on Otpor 2002 Bringing Down a Dictator, York’s

98.Nagler’s Law
99. Metta Center for Nonviolence 
100. Srja Papovic
101. Slobodan Milosevic

https://www.mettacenter.org/glossary
https://www.mettacenter.org/glossary
https://mettacenter.org/
https://mettacenter.org/
https://youtu.be/r7dNLt5mC1A
https://youtu.be/r7dNLt5mC1A
https://www.mettacenter.org/glossary
https://mettacenter.org/


58

هرچند باری گان، از تمرکز شارپ  بر راهبرد/ استراتیژی به جای اصول، انتقاد می کند، اما کتاب او را »قدرتمند« و »استادانه« می خواند 
و نتیجه می گیرد که »منصفانه است که بگوییم هیچ نوشته ای از 1973 از زمان انتشار سیاست های عمل خشونت پرهیز، مطلبی در باب عمل 
خشونت پرهیز استراتیژیک ننوشته است که گفته های شارپ را در این باب نقض و یا رد کند« )74(. با این وجود، تلاش های جدی برای رد 
شارپ وجود داشته است. بنگرید به دانشمند علوم سیاسی اریکا  چنووز102 که در ابتدا در مورد مؤثربودن مقاومت عاری از خشونت در در 
کنفرانسی مربوط به همین موضوع شرکت کرده بود، شدیدا به دیده تردید  به آن می نگریست و برایش ادعاهایی که در مورد موفقیت این نوع 
از مبارزه می شد، باور پذیر نبود. آیا داستان های موفقیت از قبیل داستان اتبور Otbor می توانند نمایانگر واقعیت باشند و یا این که جانبدارانه 
گزینش شده اند؟ نتیجه ی یک مطالعه تجربی از مقایسه ی میزان موفقیت‌ مقاومت خشونت آمیز و مقاومت خشونت پرهیز علیه رژیم هایی که 
بی رحمانه سرکوب می کنند، چه خواهد بود؟ چنین مطالعاتی تا آن زمان انجام نشده بود. از این رو، چنووز و ماریا جی. استفان همکار وی  
تحقیق و تألیف، یک پروژه چندین ساله را روی دست گرفتند تا تمامی داده های مربوطه را دریک پایگاه داده ها )دیتاسیت( جمع آوری کنند، 

اعداد را تجزیه و  نتایج آن ها را  تحلیل کند. 

 
چنووز، »موفقیت مقاومت مدنی خشونت پرهیز« در برنامه تد 

2013 Chenoweth, “The Success of Nonviolent Civil Resistance,” TEDxBoulder Talk in

102.Erica Chenoweth

https://en.wikipedia.org/wiki/Erica_Chenoweth
https://youtu.be/YJSehRlU34w
https://youtu.be/YJSehRlU34w


59

 علی رغم تمرکز آنان بر » موارد سخت« )یعنی مواردی که عدم خشونت احتمالا می بایست از کمترین مؤثریت برخوردار می بود(، چنوز و 
استفان به این نتیجه دست یافتند که عدم خشونت همواره در مبارزه علیه رژیم های سرکوبگر، دو برابر مبارزات خشونت آمیز موفقیت داشته 
است، زیان های آن کمتر بوده است، احتمال این که بعد از ختم منازعه و کسب پیروزی به جنگ داخلی بینجامد، ضعیف است، و احتمال دست 

یابی به دموکراسی با ثبات بعد از ختم  منازعه در آن ها زیاد است.

Source: https://www.nakedcapitalism.com/2012/02/erica-chenoweth-confronting-the-myth-of-the-rational-insurgent-2.html

برای دستیابی به داده های بیشتر، و تبیین نتایج، کتاب آنان را که در سال 2012 تحت عنوان چرا مقاومت مدنی کار می دهد: منطق راهبردی 
منازعه عاری از خشونت103، منتشر شده است مطالعه کنید. بررسی و مروری مختصر از این کتاب در برنامه TED )که لینک آن پیش از این 
به اشتراک گذاشته شد( که در بولدر برگزار می گردد، به عمل آمده است. چندین درس گفتار طولانی و کامل که این دیدگاه را عمیق تر معرفی 

می کند به آسانی از کانال یوتیوب به دست آورده می شوند.

برای دیدن:
Chenoweth, Erica. 2013. “The Success of Nonviolent Civil Resistance.” TEDxBoulder. https://youtu.be/YJSehR-
lU34w. (Slides from Chenoweth summarizing their findings: https://www.nakedcapitalism.com/2012/02/eri-
ca-chenoweth-confronting-the-myth-of-the-rational-%20insurgent-2.html.)

York, Steven, director. 2002. Bringing Down a Dictator. https://youtu.be/r7dNLt5mC1A.

پیشنهاد برای مطالعه بیش تر:
Stephan, Maria J., and Erica Chenoweth. 2008. “Why Civil Resistance Works: The Strategic Logic of Nonviolent Conflict.” 
International Security 33 (1): 7-44. https://www.belfercenter.org/sites/default/files/legacy/files/IS3301_
pp007-%20044_Stephan_Chenoweth.pdf.

Chenoweth, Erica, and Maria J. Stephan. 2016. “How the World Is Proving Martin Luther King Right about Nonviolence.” 
https://www.washingtonpost.com/news/monkey-cage/wp/2016/01/18/how-the-world-%20is-prov-
ing-mlk-right-about-nonviolence/.

Kurtz, Lester. 2010. “Otpor and the Struggle for Democracy in Serbia.” International Center on Nonviolent Conflict. https://
www.nonviolent-conflict.org/otpor-struggle-democracy-serbia-1998-2000/.
Sharp, Gene. 2013. How Nonviolent Struggle Works. Albert Einstein Institution. https://www.aeinstein.org/wp-content/
uploads/2014/01/How-Nonviolent-Struggle-Works.pdf.

103. Why Civil Resistance Work: The Strategic Logic of Nonviolent conflict. 

https://www.nakedcapitalism.com/2012/02/erica-chenoweth-confronting-the-myth-of-the-rational-insurgent-2.html
https://youtu.be/YJSehRlU34w
https://youtu.be/YJSehRlU34w
http://Albert Einstein Institution 
http://Albert Einstein Institution 
https://youtu.be/r7dNLt5mC1A
http://Albert Einstein Institution 
http://Albert Einstein Institution 
https://www.belfercenter.org/sites/default/files/legacy/files/IS3301_pp007-044_Stephan_Chenoweth.pdf
http://Albert Einstein Institution 
http://Albert Einstein Institution 
https://www.washingtonpost.com/news/monkey-cage/wp/2016/01/18/how-the-world-is-proving-mlk-right-about-nonviolence/
https://www.nonviolent-conflict.org/otpor-struggle-democracy-serbia-1998-2000/
https://www.nonviolent-conflict.org/otpor-struggle-democracy-serbia-1998-2000/
https://www.aeinstein.org/wp-content/uploads/2014/01/How-Nonviolent-Struggle-Works.pdf
https://www.aeinstein.org/wp-content/uploads/2014/01/How-Nonviolent-Struggle-Works.pdf


60

فصل ۱۵. بازگشت به راهبرد جامع
علی رغم رشد عدم خشونت راهبردی و تجارب به دست آمده در این زمینه، اما مایکل ناگلر، که با او در فصل قبلی آشنا شدیم، استدلال 
می کند که عدم خشونت راهبردی ]عدم خشونت به مثابه یک روش استراتیژیک نه به عنوان شیوه زنگی[ به هیچ وجه کافی نیست. عدم 
خشونت راهبردی104 یک رهبرد حل مسئله بر اساس تحلیل هزیته- فایده است. این رهبرد، عدم خشونت را  ابزاری می داند که برای مواردی 
که مشکلات فراروی ما قد علم می-کنند، ذخیره شده است و فقط تا زمانی به عدم خشونت ادامه داده می شود که ابزاری مؤثر برای شغل مورد 
نیاز باشد. باری گان آن را »عدم خشونت گزینشی105« می‌نامد و می‌افزاید که مطابق  »اصل دستمال کاغذی«106 تام هاستینگ عمل می کند: 

»وقتی به آن نیاز دارید استعمال می کنید، وقتی استفاده کردید دور می اندازید« )2013، 69(
این استعمال گزینشی عدم خشونت نمی تواند علل و عوامل خشونتی را که جریان دارد، علاج کند. در بهترین حالت، عدم خشونت به مثابه 
تاکتیک محض استفاده می‌شود که به طور موقت خشونت را از سطح به لایه زیرین می برد، جایی که به صورت آتش زیر خاکستر می ماند، لکن 
مستعد است به مجرد این که مجددا توسط اوضاع و احوال فعال شود، شعله‌ور  گردد. آینده غیر خشونت آمیز107 ناگلر، نیازمند »عدم خشونت 

اصولی108، سیستماتیک تر است، صورتی از عدم خشونت که بذر های خشونت را پیش از این که جوانه بزند، ریشه کن کند.
مطابق تحلیل ناگلر، »پارادایم مسلط« فرهنگ مدرن یک جهان کاملا مادی را مفروض می گیرد که بسیاری مطابق این مفروض، آگاهانه و 
یا ناآگاهانه، متمایل است که جهان را عاری از هدف و حکمت ببیند که در آن خودخواهی، جدا از از هم بودن، و کمبود منابع سرشت حتمی 
آن است -  بسته ای که به ترس، صورت هایی از رقابت ناسالم، نفرت، و در نهایت خشونت دامن می زند. به باور او این یک »بحران« است. 
برای برون رفت از این بحران، به چیزی کمتر از یک »تحول پارادایم« فرهنگی به یک  »داستان نو«109  راجع به این که چگونه خود مان را  
به عنوان موجودات انسانی و روابط مان را با یگ دیگر،  و با  ) موجودات غیرانسانی( حیوانات ، با محیط زیست و با جهان، به عنوان یک 

کل، درک کنیم )»سه تا هارمونی«110(.

جعبه ۲۷ - کوهن در مورد ساختار انقلابات علمی  
ناگلر )1983( ]تأکید بر پارادیم جدید در باب جنگ و صلح و عدم خشونت را[ بر ]نظریه[  
فیلسوف و مورخ علم توماس سی کوهن )1922 - 1996( استوار می‌کند. کوهن  در کتاب 
خویش ساختار انقلاب های علمی )1962( که در محیط های اکادمیک موجی از شوک ایجاد 
کرد، توضیح می دهد که پیشرفت های علمی به طور معمول، در اغلب زمان ها با خلق پیشرفت های 
این که تنش های غیر قابل حل در  تا   - به عمل می آیند  پارادایم مسلط   جزئی در چارچوب 
پارادیم انباشته شده و آشکار گردد و در جامعه علمی بحران تولید کند. در خلال بحران، کسی 
برمی خیزد و  مثال جوانی  )برای  پارادایم مسلط و موجود نشده است  که هنوز عمیقا تخته بند 
دانشمند می‌شود( دارای بصیرتی بنیادین جدید خارج از پارادایم است - بصیرتی که در حالت 
عادی دیوانگی خوانده شده  و رد می‌شود، مع هذا اکنون بصیرتی است که می تواند تنش ها را در 
)عمق( ریشه ها و پایه های بحران حل کند.  راه  حل به دست آمده، سرانجام پذیرفته می شود و 
یک تحول گفتمانی111 را به وجود می آورد، رشته علمی را متحول می کند، که نشانه خاتمه یافتن 

بحران و آغاز یک انقلاب علمی112 است که با پارادایم جدید کار می کند. 

داستان جدید، باید عدم خشونت را در ساحت جریان اصلی آگاهی هر روزه بیاورد و باید جامع باشد:
فردی و اجتماعی؛ محلی و جهانی؛ علمی ومعنوی؛و در تمامی قلمروها که؛ شامل محیط زیست، سلامت ذهنی،عدالت اجتماعی، اقتصاد، 
حکومت، و آموزش می گردد رعایت و تطبیق شود. به طور خلاصه، عدم خشونت باید به »شیوهای از زندگی113«) فلسفه ای که بر محور آن 

شخص وجود هر روزه خود را سازمان دهد( تبدیل گردد.

104.strategic nonviolence 
105. selective nonviolence
106. Kleenex Principle
107. nonviolent future
108. Principled nonviolence 
109. New story 
110.the Three harmonies
111. paradigm shift 
112.Scientific revolution 
113.way of life

پروترهای از توماس ساموئل کوهن 
عکاس: دیو تریپ . ویکی مدیا

  4 CC BY - SA :شماره مجوز

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Thomas-kuhn-portrait.png


61

چگونه می توانیم این شیوه ای از زندگی را به عمل بیاوریم؟ ناگلر در آخرین کتاب خویش تحت عنوان هارمونی سوم: عدم خشونت و 
داستان جدید در باب طبیعت انسان »نقشه راه«114 جامع برای آینده غیر خشونت آمیز به دست داده است. این نقشه راه اهداف را در شش 

حوزه عمده )که هر یک مشتمل بر اهداف فرعی تر می باشد(، تعیین کرده است همراه شده است
	1 خلق داستان جدید؛.
	2 صلح؛.
	3 دموکراسی و عدالت اجتماعی؛.
	4 اقتصاد پویا و مبتنی بر نیاز؛.
	5 محافظت از اقلیم؛.
	6 محیط زیست..

ایجاد پیشرفت نیازمند اجرای برنامه های سازنده و ساتیاگراهاست. لکن در آغاز چیزی که 
او آن را »فرد توانمند«115 می نامد به عمل می آید که متضمن تحول خویش است به این که از 
روی اراده از طریق اصول و اعمال گوناگون که از علم و سنت های اندیشه ورزانه جهان استنتاج 
می شوند، رشد داده می شود. نکته مورد نظر در این جا چیزی است که در کلمات راهب، معلم، 
نویسنده و فعال صلح ویتنامی تیچ نات هان116 )1926 - 2022( می‌خوانیم. او در فصل نخست 
کتاب خویش »در صلح بودن« - که متنی پیش گام در مورد بودیسم کنشگرانه اجتماعی117 

است - می نویسد فقط با »صلح بودن است که می توان صلح به وجود آورد« )2005و18(.

114.Roadmap
115.Person Power
116.Thich Nhat Hanh
117.socially engage Buddhism 

 تیچ نات هان در 2006، عکس توسط 
دوک ترونگ گرفته شده از سایت تصویری فلیکر ، 

 2.0 CC BY - NC- ND :مجوز

https://www.flickr.com/photos/pixiduc/277063987
https://www.flickr.com/photos/pixiduc/277063987
https://www.flickr.com/photos/pixiduc/277063987
https://www.flickr.com/people/pixiduc/
https://www.flickr.com/people/pixiduc/


62

جعبه 28 - چشم اندازهایی برای آینده غیر خشونت آمیز
تا این جا چقدر راه آمدیم؟ چشم اندازهای یک آینده غیر خشونت آمیز چیست؟

بنگرید به »کتلاگ منازعه«118 پتر بریک که در آن داده های هر منازعه ای شناخته شده را از 1400 بعد از میلاد تا زمان حال رخ داده است و در 
آن منازعه 32 نفر و یا  بیشتر کشته شده باشند، جمع آوری کرده است، و دریک پایگاه/ دیتابیس دیگر که گسترش داده شده است در مورد اروپا 
اطلاعات از سال 900 میلادی گرد آوری شده است. اما صرفا با پیمایش صفحه به صفحه دیتا، با نگاه اجمالی به ابزارهای گیج کننده مرگ، به آسانی 
می توان نتیجه گرفت که منازعات عمده،  بخش گریزناپذیر طبیعت آدمی است. کسی ممکن است عینا به همین نتیجه تلخ از مطالعه   نقشه نفرت119 
مرکز حقوقی فقر جنوبی که گروه های نفرت و فعالیت های آنان را در سراسر آمریکا ردیابی می کنند، برسد. در سال 2021 ، 733 گروه نفرت در 

نقشه وجود داشت که مقایسه شود با 599 گروه در سال 2000 که این نقشه شروع به فعالیت کرد. 
عنوان اندیکس صلح جهانی120 وابسته به موسسه  »اقتصاد و صلح« ممکن است به سمت جهت مخالف این چشم اندازهای تلخ رهنمون گردد 

لکن مطابق گزارش 2022 این اندیکس: 
نتایج نشان می دهد که سطح »میانگین رو به وخامت گراییدن صلح جهانی« در حدود % 0.03  بوده است. این یازدهمین به وخامت گراییدن صلح 
جهانی در چهارده سال اخیر است؛ در 90 کشور صلح بهبود یافته در 71 کشور وخیم تر شده است و در دو کشور ثابت و یک سان باقی مانده است، 

با تأکید بر این که  کشورهایی که روند رو به وخامت را طی می کنند، بسیار سریعتر است از کشورهایی که صلح را تقویت می کنند.
به  که    ،1991( مورد خشونت121  در  سویل  بیانیه  امیدوارتر،  یادداشت  یک  در 
سفارش ملل متحد تهیه شده است، یک برهان علمی که حاوی پنج نکته است، به 
سود این نتیجه که خشونت سرنوشت محتوم موجودات انسانی نیست، ارایه می کند. 
و  صلح  ایجاد  بر  را  بشر  محض  استعداد  و  توانایی  صرفا  سویل،  بیانیه ی  لکن 
زندگی عاری از خشونت نشان می دهد، نه  چیزی را که بالفعل وجود داشته باشد. 
برای به دست دادن شاهد و مدرک بر پیشرفت بالفعل بشر، به عالم اخلاق استرالیایی 
پتر سینگر، رجوع می کنیم. او استدلال می کند که در طول تاریخ بشر، ما به صورت 
افزون   .)]1981[2011( داده ایم  را گسترش  اخلاقی خود  علایق  دایره های  پیوسته 
تحت  پینکر  ستون  هاروارد،  دانشگاه   روانشناس  تجربی  مطالعه‌  به  بنگرید  براین، 
عنوان زوایای بهتر طبیعت ما: چرا خشونت کاهش یافته است که در بیش از 700 
صفحه ارایه شده است. روندهای جهانی‌ را براساس داده های تجربی  پیش از تاریخ 
تا زمان حال در مجموعه ای وسیع از امور مربوط به خشونت و بی عدالتی مقایسه 
کرده است و تز او کلی او این است که در انگاره طولانی از اشیاء ]تحولات و رویداده[ 
خشونت تقریبا درهر بخش / مقوله، )هرچند همراه  با دوره های موقت از افزایش ( 
کاهش یافته است. این روند کلی نزولی با فراز و نشیب آن را می توان به خط روند 
دندانه های اره با شیب رو به پایین )یک محور عمودی ای که موج در حال پیشرفت 
اخلاقی را نشان می دهد که پیش از این بحث کردیم( تشبیه کرد. این که ظواهر امر 

به سود نقیض این مدعا دلالت دارد، به میزان وسیع تعلق به کوته بینی تاریخی و برجسته تر دیده شدن خشونت دارد، که آن هم تا حدودی ناشی از 
توجه غیر متوازن اخبار و رسانه ها به خشونت است، یعنی این ظواهر ترکیبی است از این سه حالت.

در مورد آینده چه نتیجه ای را می توانیم ترسیم کنیم؟ کلید حل این معما  استقرا122است: صورتی از استدلال که از داده های محدود نتیجه محتمل و 
معقول هرچند غیر قطعی اسنتاج می کند. استقرا چیزی است که به ما اجازه می‌دهد که داده-های علمی از گذشته و حال را برای پیش بینی آزمایشی 
آینده که در عین حال اعتماد به آن  معقول باشد، به کار بگیریم. در حالی که اندیکس صلح جهانی از افزایش جدید در خشونت گزارش می دهد، با 
تطبیق استقرا در مورد داده های پینکر، می توان این گونه نتیجه گرفت که این افزایش موقتی است - مانند تمامی این گونه افزایش ها  که در گذشته 
وجود داشته است . شاید »نقشه راه« ناگلر بتواند ما را بیشتر در امتداد این جهت و تقویت آن کمک کند تا برسیم به  »تغییر پارادیم«123 که برای به 

دست آورن »انقلاب خشونت پرهیز« هولمز نیاز است، سرانجام ختم شود به »جامعه محبوب« کینگ. 

118.Conflict Catalogue 
119. Hate Map
120.  Global Peace Index
121.Seville Statement on Violence 
122. induction
123. paradigm shift.

ش سینگلر از تعلق خاطر اخلاقیی دایره های در حال گسرتر

https://brecke.inta.gatech.edu/research/conflict/
https://www.splcenter.org/hate-map
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000094314
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000094314
https://brecke.inta.gatech.edu/research/conflict/
https://www.splcenter.org/hate-map
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000094314


63

این که به آن جا می رسیم و یا نمی رسیم، شایسته است بر این دیدگاه گاندی، مانند پیروان آیین جین، تاکید کنیم که عدم خشونت یک ایده آل 
اخلاقی124 است: قله‌ای که ممکن است ما همیشه از صعود بر آن عاجز بمانیم اما به سوی آن همیشه و پیوسته تلاش کنیم. به هراندازه که نزدیک 
شویم بهتر است. راه - وسایل و ابزار- موادی است که بدون آن نمی توانیم فاصله را بپیماییم - هدف. به تعبیر هولمز »وظیفه ما در موقعیت های 
خاص این نیست که جهان خارج را تغییر دهیم، بلکه این است تلاش کنیم تا تغییر دهیم؛ حتی المقدور تلاش مان با احتیاط و مسئولانه باشد و برای 
این که تلاش ما چنین باشد، با طرق و شیوه هایی وظیفه خود را به منظور ایجاد تغییر انجام دهیم که به بهترین وجه، اخلاقی باشند.« )2007، 226(

منابع برای مطالعه بیش تر:
UNESCO. 1991. The Seville Statement on Violence: Preparing the Ground for the Construction of Peace.
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000094314.

Pinker, Steven, and Andrew Mack. 2014. “The World Is Not Falling Apart.” Slate. https://slate.com/news- and-pol-
itics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful- peri-
od-in-history.html.

Singer, Peter. 2011 [1981]. The Expanding Circle: Ethics, Evolution, and Moral Progress. Princeton, NJ: Princeton University 
Press.
Nagler, Michael N. 1983. “Peace as a Paradigm Shift.” In Prevent Doomsday: An Anti-Nuclear Anthology: Imperative Essays 
on the Nuclear Nightmare vs. Worldpeace, eds. by Vinson Brown, et al. Brookline Village, Ma.: Branden Press, Inc. 41-47.
Zerella, Michael. 2014. “Thomas Kuhn, Paradigm Shifts, and Academic Rifts.” 1000-Word Philosophy: An Introductory An-
thology. https://1000wordphilosophy.com/2014/06/16/thomas-kuhn-paradigm-shifts- and-academic-rifts/.

Nagler, Michael N. 2020. The Third Harmony: Nonviolence and the New Story of Human Nature. Berrett- Koehler Publishers.
Nhat Hanh, Thich. 1987 [2005]. Being Peace. Berkeley: Parallax Press. https://wtf.tw/ref/nhat_hanh_being_
peace.pdf.

Callcutt, Daniel. 2018. “Against Moral Sainthood.” Aeon. https://aeon.co/essays/why-it-is-better-not-to- 
aim-at-being-morally-perfect.

124.Ethical ideal

https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/16/thomas-kuhn-paradigm-shifts-and-academic-rifts/
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/16/thomas-kuhn-paradigm-shifts-and-academic-rifts/
https://wtf.tw/ref/nhat_hanh_being_peace.pdf
https://wtf.tw/ref/nhat_hanh_being_peace.pdf
https://aeon.co/essays/why-it-is-better-not-to-aim-at-being-morally-perfect
https://aeon.co/essays/why-it-is-better-not-to-aim-at-being-morally-perfect


64

﻿References

Antonini, David. 2018. “Social Contract Theory.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000word-
philosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/.
Aristotle. 350 BCE. Rhetoric. The Internet Classics Archive. http://classics.mit.edu/Aristotle/rhetoric.1.i.html.

Attenborough, Richard. 1982. Gandhi. https://www.imdb.com/title/tt0083987/.

Barnett, Brian C. 2021. “What Is Epistemology?” In Introduction to Philosophy: Epistemology, edited by Brian C. 
Barnett (book editor) and Christina Hendricks (series editor). Rebus Press. https://press.rebus.community/in-
tro-to-phil-epistemology/front-matter/introduction-to-the-book/.

Bartkowski, Maciej. 2016. “Nonviolent Strategies to Defeat Totalitarians Such as ISIS.” openDemocracy. https://
www.opendemocracy.net/en/nonviolent-strategies-to-defeat-totalitarians-such-as-isis/.

Bennett, Jonathan. 1974. “The Conscience of Huckleberry Finn.” Philosophy 49, 123-34. https://www.earlymod-
erntexts.com/assets/jfb/huckfinn.pdf.

Bhavsar, Kirit K., Mark Lindley, and Purnima Upadhyay. “Bibliography of Books Read by Gandhi.”
https://www.mkgandhi.org/ebks/bibliography-of-books-read-by-Mahatma-Gandhi.pdf.

Bunyan, John. 1678. The Pilgrim’s Progress from This World to That Which Is to Come. Project Gutenberg. https://www.
gutenberg.org/files/131/131-h/131-h.htm.

Callcutt, Daniel. 2018. “Against Moral Sainthood.” Aeon. https://aeon.co/essays/why-it-is-better-not-to- 
aim-at-being-morally-perfect.
Chapman, Andrew. 2014. “Deontology: Kantian Ethics.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. 
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/09/introduction-to-deontology-kantian-ethics/.

Chenoweth, Erica. 2013. “The Success of Nonviolent Civil Resistance.” TEDxBoulder.
https://youtu.be/YJSehRlU34w.

Chenoweth, Erica, and Maria J. Stephan. 2012. Why Civil Resistance Works: The Strategic Logic of Nonviolent Conflict. Co-
lumbia University Press.

Chenoweth, Erica, and Maria J. Stephan. 2016. “How the World Is Proving Martin Luther King Right about Nonviolence.” 
https://www.washingtonpost.com/news/monkey-cage/wp/2016/01/18/how-the-world- is-proving-
mlk-right-about-nonviolence/.

Daniels, Norman. 2016. “Reflective Equilibrium.” The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stanford.edu/en-
tries/reflective-equilibrium/.

Delmas, Candice, and Kimberley Brownlee. 2021. “Civil Disobedience.” The Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://
plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/.

Deming, Barbara. 1971. Revolution and Equilibrium. Grossman Publishers.

https://1000wordphilosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/
https://1000wordphilosophy.com/2018/10/03/social-contract-theory/
http://classics.mit.edu/Aristotle/rhetoric.1.i.html
https://www.imdb.com/title/tt0083987/
https://press.rebus.community/intro-to-phil-epistemology/front-matter/introduction-to-the-book/
https://press.rebus.community/intro-to-phil-epistemology/front-matter/introduction-to-the-book/
https://www.opendemocracy.net/en/nonviolent-strategies-to-defeat-totalitarians-such-as-isis/
https://www.opendemocracy.net/en/nonviolent-strategies-to-defeat-totalitarians-such-as-isis/
https://www.earlymoderntexts.com/assets/jfb/huckfinn.pdf
https://www.earlymoderntexts.com/assets/jfb/huckfinn.pdf
https://www.mkgandhi.org/ebks/bibliography-of-books-read-by-Mahatma-Gandhi.pdf
https://www.gutenberg.org/files/131/131-h/131-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/131/131-h/131-h.htm
https://aeon.co/essays/why-it-is-better-not-to-aim-at-being-morally-perfect
https://aeon.co/essays/why-it-is-better-not-to-aim-at-being-morally-perfect
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/09/introduction-to-deontology-kantian-ethics/
https://youtu.be/YJSehRlU34w
https://www.washingtonpost.com/news/monkey-cage/wp/2016/01/18/how-the-world-is-proving-mlk-right-about-nonviolence/
https://www.washingtonpost.com/news/monkey-cage/wp/2016/01/18/how-the-world-is-proving-mlk-right-about-nonviolence/
https://www.washingtonpost.com/news/monkey-cage/wp/2016/01/18/how-the-world-is-proving-mlk-right-about-nonviolence/
https://plato.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium/
https://plato.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium/
https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/
https://plato.stanford.edu/entries/civil-disobedience/


65

Desai, Mahadev. 1946. The Gita according to Gandhi. https://www.mkgandhi.org/ebks/gita-according-to- gandhi.pdf.

Fiala, Andrew. 2014. “Pacifism and the Trolley Problem.” The Acorn: Philosophical Studies in Pacifism and Nonviolence 15 
(1): 33-41.

Fitz-Gibbon, Andrew. 2012. Love as a Guide to Morals. New York, NY: Rodopi.
Gan, Barry L. 2016- 2017. “Seeds of Duty: Holding to Nonviolence in Being and Truth.” The Acorn: Philosophical Studies in 
Pacifism and Nonviolence 16 (1-2): 37-40.
Gan, Barry L. 2013. Violence and Nonviolence: An Introduction. Lanham, Md.: Rowman & Littlefield. Gandhi, M.K. 1932. 
From Yeravda Mandir: Ashram Observances. Translated by Valji Govindji Desai. Gujarat,
India: Navajivan Publishing House. https://www.mkgandhi.org/yeravda/yeravda.htm.

Gandhi, M. K. 1945 [1941]. “Constructive Programme: Its Meaning and Place.” The Navajivan Trust. https://www.jmu.
edu/gandhicenter/wm_library/gandhiana-constprog.pdf.

Gandhi, M. K. 1955. The Collected Works of Mahatma Gandhi. Navajivan Publishing, Ahmedabad. https://en.wikisource.
org/wiki/The_Collected_Works_of_Mahatma_Gandhi.
Gandhi, M.K. 1968. The Voice of Truth. Translated by Valji Govindji Desai. Edited by Shriman Narayan.
Gujarat, India: Navajivan Publishing House. https://www.mkgandhi.org/voiceoftruth/voiceoftruth.htm.

Gandhi, M. K. 1968. An Autobiography, or The Story of My Experiments with Truth. Translated by Mahadev Desai. Edited by 
Shriman Narayan. Ahmedabad, India: Navajivan Mudranalaya. https://www.mkgandhi.org/autobio/autobio.htm.

Gandhi, M. K. 1969. All Men Are Brothers: Mohandas Gandhi, Life and Thoughts of Mahatma Gandhi As Told in His Own 
Words. Compiled and edited by Krishna Kripalani. Introduction by Sarvepalli Radhakrishnan. United Nations Educational, 
Scientific and Cultural Organization. http://unesdoc.unesco.org/images/0007/000710/071082eo.pdf.

Gandhi, M. K. 1986. The Moral and Political Writings of Mahatma Gandhi, Vol. III: Non-Violent Resistance and Social Trans-
formation. Edited by Raghavan Iyer. Clarendon Press.

Gregg, Richard B. 1935/1960. The Power of Nonviolence. 2nd revised (aka 3rd) edition. Canton, Maine: Greenleaf 
Books. https://civilresistance.info/sites/default/files/thepowerofnonviolence0206.pdf.

Gronholz, Shane. 2014. “Consequentialism.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000wordphilos-
ophy.com/2014/05/15/introduction-to-consequentialism/.

Guseinov, Abdusalam A. 2006. “Tolstoy’s Theory of Nonviolence.” Philosophy Now: A Magazine of Ideas. https://philoso-
phynow.org/issues/54/Tolstoys_Theory_of_Nonviolence.

Haga, Kazu. 2013. “MLK’s Final Marching Orders.” Waging Nonviolence. https://wagingnonviolence.
org/2013/01/mlks-final-marching-orders-2/.

Hall, David L., and Roger T. Ames. “Xin (Heart-and-Mind).” Routledge Encyclopedia of Philosophy. https://www.rep.rout-
ledge.com/articles/thematic/xin-heart-and-mind/v-1.

Holmes, Robert L. “Toward a Nonviolent American Revolution.” Acorn: Journal of the Gandhi-King Society

https://www.mkgandhi.org/ebks/gita-according-to-gandhi.pdf
https://www.mkgandhi.org/ebks/gita-according-to-gandhi.pdf
https://www.mkgandhi.org/yeravda/yeravda.htm
https://www.jmu.edu/gandhicenter/wm_library/gandhiana-constprog.pdf
https://www.jmu.edu/gandhicenter/wm_library/gandhiana-constprog.pdf
https://en.wikisource.org/wiki/The_Collected_Works_of_Mahatma_Gandhi
https://en.wikisource.org/wiki/The_Collected_Works_of_Mahatma_Gandhi
https://www.mkgandhi.org/voiceoftruth/voiceoftruth.htm
https://www.mkgandhi.org/autobio/autobio.htm
http://unesdoc.unesco.org/images/0007/000710/071082eo.pdf
https://civilresistance.info/sites/default/files/thepowerofnonviolence0206.pdf
https://1000wordphilosophy.com/2014/05/15/introduction-to-consequentialism/
https://1000wordphilosophy.com/2014/05/15/introduction-to-consequentialism/
https://philosophynow.org/issues/54/Tolstoys_Theory_of_Nonviolence
https://philosophynow.org/issues/54/Tolstoys_Theory_of_Nonviolence
https://wagingnonviolence.org/2013/01/mlks-final-marching-orders-2/
https://wagingnonviolence.org/2013/01/mlks-final-marching-orders-2/
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/xin-heart-and-mind/v-1
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/xin-heart-and-mind/v-1


66

15 (2), Fall-Winter 2011-2012, 5-14.

Holmes, Robert L. 2010. “Understanding Evil from the Perspective of Nonviolence.” The Acorn: Philosophical Studies in 
Pacifism and Nonviolence 14 (1): 5-13.

Holy Bible. New Revised Standard Version, 1989. https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mat-
thew%205-7&version=NRSV.

Johansen, Jorgen. 2010. “Hitler and the Challenge of Non-Violence.” openDemocracy. https://www.opendemoc-
racy.net/en/5050/hitler-and-challenge-of-non-violence/.

Jones, Josh. 2019. “How to Argue with Kindness and Care: 4 Rules from Philosopher Daniel Dennett.” Open Culture. 
https://www.openculture.com/2019/06/how-to-argue-with-kindness-and-care-4-rules-from- phi-
losopher-daniel-dennett.html.

Kant, Immanuel. 1785/1998. Groundwork of the Metaphysics of Morals. Edited by Mary Gregor. New York: Cambridge 
University Press.
Killoren, David, and Richard Rowland, producers. 2019. “Uncivil Disobedience.” Hi-Phi Nation, Season 3, Episode 8. 
https://hiphination.org/season-3-episodes/s3-episode-8-uncivil-disobedience/.

King, Martin Luther, Jr. 1964. “The American Dream.” Speech at Drew University. https://depts.drew.edu/lib/ar-
chives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf.
King, Martin Luther, Jr., “Letter from Birmingham Jail.” https://swap.stanford.edu/20141218230016/http:/mlk- 
kpp01.stanford.edu/kingweb/popular_requests/frequentdocs/birmingham.pdf.

King, Martin Luther King, Jr. 1958. “My Pilgrimage to Nonviolence.” http://okra.stanford.edu/transcrip-
tion/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept- 1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf.
Koller, John M. 2018. Asian Philosophies. 7th edition. New York, NY: Routledge.
Kuhn, Thomas S. 1996 [1962]. The Structure of Scientific Revolutions. 3rd edition. University of Chicago Press.
Kurlansky, Mark. 2008. Non-Violence: The History of a Dangerous Idea. New York: Modern Library Paperback Edition.

Kurtz, Lester. 2010. “Otpor and the Struggle for Democracy in Serbia.” International Center on Nonviolent Conflict. https://
www.nonviolent-conflict.org/otpor-struggle-democracy-serbia-1998-2000/.

Lederach, John Paul. 2003. The Little Book of Conflict Transformation. New York, NY: Good Books.

“Linda Biehl and Easy Nofemela.” The Forgiveness Project. https://www.theforgivenessproject.com/stories- 
library/linda-biehl-easy-nofemela/.

Malcolm X. 1964. “By Any Means Necessary.” Oxford Union Debate. https://youtu.be/auWA7hMh5hc.

Matheson, Jonathan. 2016. “Moral Caution and the Epistemology of Disagreement.” Journal of Social Philosophy 47 (2): 
120-41.

Metcalf, Thomas. 2020. “What Is Philosophy?” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000wordphi-
losophy.com/2020/10/10/philosophy/.

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew%205-7&version=NRSV
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matthew%205-7&version=NRSV
https://www.opendemocracy.net/en/5050/hitler-and-challenge-of-non-violence/
https://www.opendemocracy.net/en/5050/hitler-and-challenge-of-non-violence/
https://www.openculture.com/2019/06/how-to-argue-with-kindness-and-care-4-rules-from-philosopher-daniel-dennett.html
https://www.openculture.com/2019/06/how-to-argue-with-kindness-and-care-4-rules-from-philosopher-daniel-dennett.html
https://www.openculture.com/2019/06/how-to-argue-with-kindness-and-care-4-rules-from-philosopher-daniel-dennett.html
https://hiphination.org/season-3-episodes/s3-episode-8-uncivil-disobedience/
https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf
https://depts.drew.edu/lib/archives/online_exhibits/king/speech/theamericandream.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
http://okra.stanford.edu/transcription/document_images/Vol04Scans/473_1-Sept-1958_My%20Pilgrimage%20to%20Nonviolence.pdf
https://www.nonviolent-conflict.org/otpor-struggle-democracy-serbia-1998-2000/
https://www.nonviolent-conflict.org/otpor-struggle-democracy-serbia-1998-2000/
https://www.theforgivenessproject.com/stories-library/linda-biehl-easy-nofemela/
https://www.theforgivenessproject.com/stories-library/linda-biehl-easy-nofemela/
https://youtu.be/auWA7hMh5hc
https://1000wordphilosophy.com/2020/10/10/philosophy/
https://1000wordphilosophy.com/2020/10/10/philosophy/


67

Metz, Thaddeus. 2019. “The African Ethic of Ubuntu.” 1000-Words Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000word-
philosophy.com/2019/09/08/the-african-ethic-of-ubuntu/.

Miller, Barbara Stoler, translator. 1986. The Bhagavad Gita. New York: Bantam Books.
Nagler, Michael N. 1983. “Peace as a Paradigm Shift.” In Prevent Doomsday: An Anti-Nuclear Anthology: Imperative Essays 
on the Nuclear Nightmare vs. Worldpeace, eds. by Vinson Brown, et al. Brookline Village, Ma.: Branden Press, Inc. 41-47.
Nagler, Michael N. 2013. “Love at the Barrel of a Gun.” openDemocracy. https://www.opendemocracy.net/en/
transformation/love-at-barrel-of-gun/.

Nagler, Michael N. 2013. “The Time for Nonviolence Has Come.” Yes! “Finding Courage” issue. https://www.yesmag-
azine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has- come.

Nagler, Michael N. 2020. The Third Harmony: Nonviolence and the New Story of Human Nature. Berrett- Koehler Publishers.
Nhat Hanh, Thich. 1987 [2005]. Being Peace. Berkeley: Parallax Press. https://wtf.tw/ref/nhat_hanh_be-
ing_peace.pdf.

Nussbaum, Martha C. 2016. “Beyond Anger.” Aeon. https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-
ought- to-think-harder-about-than-anger

Oldenhuis, Huibert, et al. 2021. Unarmed Civilian Protection: Strengthening Civilian Capacities to Protect Civilians Against Vi-
olence. 2nd edition. https://nonviolentpeaceforce.org/ucp-manual/.

Ornstein, Matthew, dir. 2016. Accidental Courtesy: Daryl Davis, Race & America.
Pinker, Steven, and Andrew Mack. 2014. “The World Is Not Falling Apart.” Slate. https://slate.com/news- and-pol-
itics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful- peri-
od-in-history.html.

Plato. Apology. Translated by Benjamin Jowett. The Internet Classics Archive. http://classics.mit.edu/Plato/apology.html.

Plato. Crito. Translated by Benjamin Jowett. The Internet Classics Archive.
http://classics.mit.edu/Plato/crito.html.

Plato. Gorgias. Translated by Benjamin Jowett. The Internet Classics Archive.
http://classics.mit.edu/Plato/gorgias.html.

Rautela, Vikram. 2009. “Now, Copyright of Mahatma Gandhi’s Writings Belongs to People.” The Indian Express. 
https://indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-writings-
belongs-to-people/.

Richards, Glyn. “Gandhi’s Concept of Truth and the Advaita Tradition.” Religious Studies 22 (1): 1-14.

Saslow, Eli. 2016. “The White Flight of Derek Black.” The Washington Post. https://www.washingtonpost.com/
national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a- 8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.
html.

Sharp, Gene. 1973. The Politics of Nonviolent Action, Parts I-III. Porter Sargent.

https://1000wordphilosophy.com/2019/09/08/the-african-ethic-of-ubuntu/
https://1000wordphilosophy.com/2019/09/08/the-african-ethic-of-ubuntu/
https://www.opendemocracy.net/en/transformation/love-at-barrel-of-gun/
https://www.opendemocracy.net/en/transformation/love-at-barrel-of-gun/
https://www.yesmagazine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has-come
https://www.yesmagazine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has-come
https://www.yesmagazine.org/issue/courage/opinion/2004/05/21/the-time-for-nonviolence-has-come
https://wtf.tw/ref/nhat_hanh_being_peace.pdf
https://wtf.tw/ref/nhat_hanh_being_peace.pdf
https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-ought-to-think-harder-about-than-anger
https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-ought-to-think-harder-about-than-anger
https://aeon.co/essays/there-s-no-emotion-we-ought-to-think-harder-about-than-anger
https://nonviolentpeaceforce.org/ucp-manual/
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
https://slate.com/news-and-politics/2014/12/the-world-is-not-falling-apart-the-trend-lines-reveal-an-increasingly-peaceful-period-in-history.html
http://classics.mit.edu/Plato/apology.html
http://classics.mit.edu/Plato/crito.html
http://classics.mit.edu/Plato/gorgias.html
https://indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-writings-belongs-to-people/
https://indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-writings-belongs-to-people/
https://indianexpress.com/article/cities/ahmedabad/now-copyright-of-mahatma-gandhis-writings-belongs-to-people/
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html
https://www.washingtonpost.com/national/the-white-flight-of-derek-black/2016/10/15/ed5f906a-8f3b-11e6-a6a3-d50061aa9fae_story.html


68

Sharp, Gene. 1994. From Dictatorship to Democracy: A Conceptual Framework for Liberation. Albert Einstein Institution.

Sharp, Gene. 2013. How Nonviolent Struggle Works. Albert Einstein Institution. https://www.aeinstein.org/wp-content/
uploads/2014/01/How-Nonviolent-Struggle-Works.pdf.

Sinclair, Ian. 2017. “Resisting the Nazis in Numerous Ways: Nonviolence in Occupied Europe.” openDemocracy. 
https://www.opendemocracy.net/en/non-violence-against-nazis-interview-with- george-paxton/.

Singer, Peter. 2011 [1981]. The Expanding Circle: Ethics, Evolution, and Moral Progress. Princeton University Press.

Sorabji, Richard. 2017. “Gandhi the Philosopher.” Aeon. https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle- surpris-
ing-philosopher-in-the-stoic-style.

“Statement by Alabama Clergymen.” 1963. https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson- activi-
ties/clergybirmingham1963.pdf.

Stephan, Maria J., and Erica Chenoweth. 2008. “Why Civil Resistance Works: The Strategic Logic of
Nonviolent Conflict.” International Security 33 (1): 7-44.
Stoltzfus, Nathan. 2001. Resistance of the Heart: Intermarriage and the Rosenstrasse Protest in Nazi Germany. Rutgers Uni-
versity Press. https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the- heart-intermarriage-and-the-rosen�-
strasse-protest-in-nazi-germany/.

Thoreau, Henry David. 1854/1995. Walden; Or, Life in the Woods. Project Gutenberg. https://www.gutenberg.org/
files/205/205-h/205-h.htm.

Tolstoy, Leo. 2009 [1908]. “A Letter to a Hindu: The Subjection of India—Its Cause and Cure.” Introduction
by M. K. Gandhi. https://www.gutenberg.org/files/7176/7176-h/7176-h.htm.

UNESCO. 1991. The Seville Statement on Violence: Preparing the Ground for the Construction of Peace.
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000094314.

Waks, Leonard J. “The Means-Ends Continuum and the Reconciliation of Science and Art in the Later Works
of John Dewey.” Transactions of the Charles S. Peirce Society, Vol. 35, No. 3 (Summer 1999), 595-611.

Wang, Robin R. “Yinyang (Yin-Yang).” Internet Encyclopedia of Philosophy. https://iep.utm.edu/yinyang/.

Watrous, Matthew. 2020. “’We Are Unarmed, We Are Here to Protect Civilians and We Will Not Leave’—A Conversation 
with Mel Duncan of Nonviolent Peaceforce.” Metta Center for Nonviolence. https://wagingnonviolence.org/
metta/podcast/unarmed-civilian-peacekeeping-nonviolent-peaceforce- mel-duncan/.

Webb, Mark Owen. “Jain Philosophy.” Internet Encyclopedia of Philosophy. https://iep.utm.edu/jain/#H3.

York, Steve, director. 1999. A Force More Powerful, Part I: India / Nashville / South Africa. https://www.youtube.com/
watch?v=O4dDVeAU3u4&t=0s.

York, Steve, director. 1999. A Force More Powerful, Part II: Denmark / Poland /Chile. https://youtu.be/cM695veBSUU.

https://www.aeinstein.org/wp-content/uploads/2014/01/How-Nonviolent-Struggle-Works.pdf
https://www.aeinstein.org/wp-content/uploads/2014/01/How-Nonviolent-Struggle-Works.pdf
https://www.opendemocracy.net/en/non-violence-against-nazis-interview-with-george-paxton/
https://www.opendemocracy.net/en/non-violence-against-nazis-interview-with-george-paxton/
https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-surprising-philosopher-in-the-stoic-style
https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-surprising-philosopher-in-the-stoic-style
https://aeon.co/essays/gandhi-was-a-subtle-surprising-philosopher-in-the-stoic-style
https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson-activities/clergybirmingham1963.pdf
https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson-activities/clergybirmingham1963.pdf
https://kinginstitute.stanford.edu/sites/mlk/files/lesson-activities/clergybirmingham1963.pdf
https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the-heart-intermarriage-and-the-rosenstrasse-protest-in-nazi-germany/
https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the-heart-intermarriage-and-the-rosenstrasse-protest-in-nazi-germany/
https://www.nonviolent-conflict.org/resource/resistance-of-the-heart-intermarriage-and-the-rosenstrasse-protest-in-nazi-germany/
https://www.gutenberg.org/files/205/205-h/205-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/205/205-h/205-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/7176/7176-h/7176-h.htm
https://iep.utm.edu/yinyang/
https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civilian-peacekeeping-nonviolent-peaceforce-mel-duncan/
https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civilian-peacekeeping-nonviolent-peaceforce-mel-duncan/
https://wagingnonviolence.org/metta/podcast/unarmed-civilian-peacekeeping-nonviolent-peaceforce-mel-duncan/
https://www.youtube.com/watch?v=O4dDVeAU3u4&t=0s
https://www.youtube.com/watch?v=O4dDVeAU3u4&t=0s
https://youtu.be/cM695veBSUU


69

York, Steven, director. 2002. Bringing Down a Dictator. https://youtu.be/r7dNLt5mC1A.

Zerella, Michael. 2014. “Laws of Nature.” 1000-Word Philosophy: An Introductory Anthology. https://1000wordphiloso-
phy.com/2014/02/17/laws-of-nature/.

Zerella, Michael. 2014. “Thomas Kuhn, Paradigm Shifts, and Academic Rifts.” 1000-Word Philosophy: An Introductory An-
thology. https://1000wordphilosophy.com/2014/06/16/thomas-kuhn-paradigm-shifts-%20and-academic-rifts.

یادداشتها

]1[   کسانی که در چارچوب سنت کینگی، کار می کنند، استفاده از خط فاصله را در )non- violence ( به عنوان یک قرارداد اختیارکرده اند، تا به این 
وسیله به مفهوم سلبی و پسیف )نبود خشونت( اشاره کند، و آن را از )nonviolence( که بدون خط فاصله نوشته می شود، متمایز کند. دومی بر عدم خشونت به 
عنوان مفهوم مثبت و فعال دلالت دارد. لکن این کار ]استعمال خط فاصله و عدم آن به نشانه ای دو کاربرد متفاوت[ انکشافی است که بعد از گاندی رخ داده است. 
لذا، نبود خط فاصله در بیان دیدگاه  گاندی اهمیت ندارد. در مورد متن های مندرج  در این اثر ، مطابق منبع اصلی عمل کرده ام، اگر فاصله بوده آورده ام اگر نبوده 

نیاورده ام. 

]2[   گاندی در جای دیگر ، که موجب سردرگمی خواننده آثار او می شود، می گوید: »... تصمیم گرفته شده است جایزه به هرکسی داده شود که بتواند در 
مورد یک اصطلاح مناسب فکر کند. یک جنتلمن گجراتی زبان واژه ساتیاگراها را پیشنهاد کرده است و این واژه توسط هیئت داوران بهترین دانسته شده است« 
)1984، 44(.  بنابراین خود گاندی  این واژه  را  رایج کرده است و یا نکرده است؟ بلی یا نه. داستان کامل در زندگی نامه خودنوشت او بازگویی شده است »... من 
نمی توانستم برای زندگی خودم نامی جدید پیدا کنم، لذا یک جایزه  اسمی از طریق )Indian Opinion ( برای خواننده ای که بهترین پیشنهاد را برای موضوع ارایه 
دهد، پیشنهاد داده شد. در نتیجه،  ماگنال گاندی )فرزند پسر عموی جوان تر اش ( واژه ساداگراها را پیشنهاد کرد )سات: حقیقت، اگراها: محکم گرفتن( و او جایزه 

را برد. لکن من آن را به ساتیاگراها تغییر دادم چون در گچراتی رایج نام شده بود برای این مبارزه« )1968(.

]3[   برداشت گاندی از حقیقت  هر چند از مکاتب گوناگون گرفته شده است  اما در اصل از سنت ادویتا Advaita  )جزو مدرسه ودانتا فلسفه ارتدوکسی 
هندو(  اخذ شده  است اما  تاحدودی بدیع  است. برای روشن شدن این مطلب بنگرید به:

 .)1986( Richards

]4[   اشاره ای است  داستان سیاحت مسیحی جان بانیان )1678( تحت عنوان پیشرفت زائر از این جهان به جهانی که می آید، که گاندی آن را در آفریقای 
جنوبی خوانده بود و صریحا در موارد متعدد از نوشته ها و سخنرانی های خود از آن یاد کرده است.

]5[   هر گاه »Truth« با حرف بزرگ نوشته شود، ) که در این حالت فقط به صورت اسم استعمال می شود( دال بر مفهوم مطلق/ کلی/ و عینی است، در 
حالی که “truth” با حرف کوچک به بخشی از حقیقت که جزئی، محدود، ناقص، نسبی، وابسته به چشم اندازی خاص است، دلالت می کند.

]a  ]6.  در حکایت کولر، پنج مرد نابینا است، در عکس  از مجسمه فقط چهار مرد است. متغیرهای گوناگون در داستان است که برحسب آن ها تعداد 
مردان وسیعا گوناگون می شود.

  b. و یا »نجس ها« که عنوان مشیر است به اعضای جامعه ای که متعلق به پایین ترین سلسله مراتب سیستم کاست و یا بیرون از آن دانسته می شود.

]7[   گاندی خودش اصطلاح جو – جیتسو را هرچند نه دقیقا به این معنا و مفهوم، به کار برده است.  . 

.6:7 A reference to Galatians  ]8[
6:7 Galatians اشاره ای است به

]9[   قاعدتا گاندی عبادات و  تعهدات شخصی گوناگون خود را  به عنوان »آزمون های« خویش توصیف می کنند- اصطلاحی که به طور مناسب  عنوان 
زندگی خود نوشت اش،  انتخاب شده است:  داستان آزمون های من با حقیقت. در این جا احتمالا او تحت تأ ثیر والدن ثورو بوده است که گاندی آن را در 1906 خوانده 

بود. در این کتاب ثورو ، زمان خود را در والدن پوند به عنوان  »آزمون زندگی کردن« توصیف می کند.

https://youtu.be/r7dNLt5mC1A
https://1000wordphilosophy.com/2014/02/17/laws-of-nature/
https://1000wordphilosophy.com/2014/02/17/laws-of-nature/
 https://1000wordphilosophy.com/2014/06/16/thomas-kuhn-paradigm-shifts-%20and-academic-rifts
https://1000wordphilosophy.com/2014/06/16/thomas-kuhn-paradigm-shifts-and-academic-rifts/


70

]10[   احتمالا چندین منبع وجود دارد برای تمایل گاندی در چارجوب قوانین فکر کند، وجود دارد: 
  )law of karma( »تفکر هندو غالبا بر اصول خود »قوانین« اطلاق می کند، از قبیل »قانون کرما 	-

-	 مطالعات حقوقی گاندی در انگلستان و مدتی کار عملی در حقوق به عنوان وکیل در افریقای جنوبی و هندوستان. لذا آموزش حرفه ای اش او را را به 
استعمال زبان قانون معتاد کرده بود.

گاندی هم چنین علوم و ریاضیات با گرایش خاص به هندسه نیز مطالعه می کرد و خوانده بود. او به طور واضح قوانین علمی و ریاضی را در ذهن خود  	-
داشت، از این رو صریحا »قوانین« خود را به قضایای »اقلیدس« و »قانون جاذبه« مقایسه می کرد . 

.......  locution( گاندی »قانون عشق« را مستقیما از کسی که  از او قویا متأثر بود یعنی  لئو تولستوی اخذ کرده است.استعمال تولستوی از 	-
 

https://( اتلانتا  در  جنوبی  مسیحی  رهبری  کنفرانس  در   1967 گست  آ در16  شده  ایراد  سخنرانی  می رویم«  آن جا  به  این جا  از  که  ]11[   »جایی 
.)kinginstitute.stanford.edu/where-do-we-go-here

 
گاهی/ وجدان«( نقل کرده است. اما کینگ این مقوله را از الاهیدان قرن نوزدهمی تئودور پارکر )»عدالت و آ

 )1986( Richards  ]12[


	یادداشت مترجم
	 
نظریه عدم خشونت در سه دوره تاریخی
	منابع مفید جهت مطالعه بیش‌تر
	دیباچه
	جعبه دوم – کینگ تأثیر/نفوذ گاندی را توضیح میدهد
	جعبه اول – گاندی به عنوان یک فیلسوف
	یادداشت‌ ویراستار
	مشاهدات  مقدماتی

	بخش نخست. گزیده‌هایی از گاندی
	فصل اول. فهم گاندی از خشونت‌پرهیزی: ساتیاگراها
	جعبه سوم – دو دست خشونت‌پرهیزی
	جعبه چهارم – دیدگاه ثورو در مورد نافرمانی مدنی

	برای مطالعه بیشتر
	فصل دوم. هدف ساتیاگراها: حقیقت/صدق
	جعبه پنجم – هاریش‌چاندرا شاه: منبعی  سرسپردگی گاندی به حقیقت
	جعبه ششم – آموزه جینی انیکان‌تاوادا
	جعبه هفتم – حکیم باری گان نقش حقیقت (Truth) را در ساتیاگراها توضیح میدهد

	برای مطالعه بیش‌تر:

	فصل 3. ابزارهای ساتیاگراها: اهمیسا
	جعبه هشتم – خاستگاههای اهمیسا
	جعبه نهم – تولستوی و «موعظه بر فراز کوه»

	برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل چهارم: چگونگی نگاه به مخالف
	جعبه دهم – دیدگاه حکیم روبرت ال. هولمز در باب فهم  شر

	برای مطالعه بیشتر
	فصل پنجم: کلید تغییر قلب‌ها: قانون تحمل رنج‌
	جعبه 11- قلب، ذهن، و قلب- ذهن
	جعبه 12 – منطق جدلیالطرفین گاندی

	برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۶. منبع قدرت راستین: اراده‌ای تسلیم‌ناپذیر
	جعبه 13 – تأثیر فلسفی یونانی بر گاندی

	منابع برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۷. صلح‌بانی سازماندهی شده: ارتش خشونت‌پرهیز
	جعبه 14 – نیروی صلح خشونت پرهیز

	منابع برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۸. اعتراضی و جوابی: رابطه میان وسایل و اهداف
	جعبه 15 – گاندی اعتراضی از خوانندهای دریافت میکند
	جعبه 16 – آنگونه که میکاریم، درو میکنیم.: نمونه ساعت گاندی
	جعبه 17 – وسایل و اهداف: بحث گستردهتر

	برای مشاهده پیشنهاد می‌شود:
	منابع برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۹. اعتراف کردن و آموختن از اشتباهات: اشتباه محاسباتی هیمالیایی
	جعبه 18 – شرایط کلاسیک راولزی در مورد نافرمانی مدنی

	منابع برای مطالعه بیش‌تر:
	برای گوش‌دادن:
	فصل ۱۰. یک رهبرد فعال: از برنامه‌های ایجادکننده بن‌بست/بازدارنده، به برنامه‌های سازنده
	جعبه ۱۹- زنجیره مفهومی
	جعبه 20 – 18 نکته برنامه سازنده

	منابع برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۱۱. دلیلی بر خوش‌بینی: قانون عشق
	جعبه 21 – تمثیل باد و خورشید: نلسون ماندلا در مورد خشم
	جعبه 22 – عشق در لولهای تفنگ؟

	پیشنهاد برای دیدن:
	برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۱۲. تکنیک و آینده آن: یک آزمایش
	جعبه 23-  آزمایشها و قوانین
	جعبه 24 – به ثمر رساندن آزمایش گاندی: انقلاب خشونتپرهیز

	منابع برای مطالعه بیش‌تر:

	بخش دوم. انکشاف پساگاندی
	فصل ۱۳. تحول کینگی
	جعبه ۲۵ – فلسفه عدم خشونت کینگ

	پیشنهاد برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۱۴. چرخش راهبردی
	جعبه 26 – قانون ناگلر

	برای دیدن:
	پیشنهاد برای مطالعه بیش‌تر:
	فصل ۱۵. بازگشت به راهبرد جامع
	جعبه ۲۷ – کوهن در مورد ساختار انقلابات علمی  
	جعبه 28 – چشماندازهایی برای آینده غیر خشونت آمیز

	منابع برای مطالعه بیش‌تر:
	References
	یادداشتها


